كابهاى آية الله حسن زاده آملي ٢١١



صدالمتألهيشيرازي



سبب بدارم الرصي

شرح فارسى الاسفار الاربعه

### موضوع:

فلسفه اسلامی: ۵۳ (فلسفه و عرفان: ۹۹)

گروه مخاطب:

- تخصصی (طلاب، دانشجویان، پژوهشگران و اساتید حوزه و دانشگاه)

شماره انتشار کتاب (چاپ اول): ۸۹۸

مسلسل انتشار (چاپ اول و باز چاپ): ۵۶۱۰



## کتابهای آیةالله حسن زاده آملی / ٣٦

حسن زاده أملي، حسن، ١٣٠٧ - شارح،

شرح فارسى الاسفار الاربعه صدرالمتألهين شيرازي احسن حسن زاده أملى . .. قم: مؤسسه بوستان كتاب (مركز چاپ و نشر دفتر تبليغات اسلامي حوزه علميه قم)، ١٣٨٧ ...

ج . \_ (مؤسسه بوستان کتاب: ۹۹۸ . کتاب های آیةاللہ حسن زادہ أملی: ۳۱) (فلسفه و عرفان: ۹۹. فلسفه اسلامی: ۹۳ (ج. ۲) 0 - 1409 - 90 - ISBN 978-964 - 90 - 1409 - 0 (دورہ) 6 - 9082 - (دورہ)

فهرست نوبسي براساس اطلاعات فييا.

فهرستانویسی بر اساس جلد سوم: ۱۳۹۲ ق. = ۱۳۹۲

Ayatollah Hasan Hasanzadeh-Amoli. A Persian Commentary on al-Asfar al-Arbaah

ص . ع . يه انگليسي:

كتاب نامه.

. صدرالدين شيرازي، محمد بن ابراهيم، ٩٧٩ - ١٠٥٠ ق. الحكمة المتعالية في الاسفار الاربعة - نقد و تفسير. ٣٠ فلسفه اسلامي - متون قد حي تا قرن ١٤. ٣٠ حكمت متعاليه. الف. صدرالدين شيرازي، محمد بن ابراهيم، ٩٧٩ - ١٠٥٠ ق. الحكمة المتعالية في الاسفار الاربعة. شرح. ب. دفتر نبليغات اسلامي حوزه علميه فم، مؤسسه بوستان كتاب ج. عنوان. د. عنوان: الحكمة المتعالية في الاسفار الاربعة. شرح.

£شہ ہے / BBR ۱۰۸۳

شماره کتابشناسی ملی: ۲۸۵۳۳۹۱

1447

1242

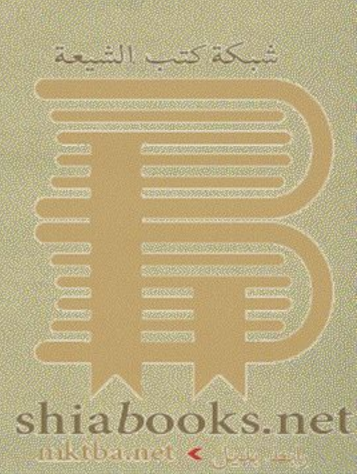
# شرح فارسى الاسفار الاربعه

صدرالمتألهين شيرازي

جلد سوم

آية الله حسن حسن زاده أملى







## شرح فارسى الاسفار الاربعه صدرالمتألهين شيرازي إجلد سوم

نویسنده آیةالله حسن حسنزاده آملی چه کوشش: محمد حسین نائیجی

• ناشر: مؤسسه بوستان کتاب

(مرکز چاپ و نشر دفتر تبلیغات اسلامی حوزه علمیه قم)

ایتوگرافی، چاپ و صحافی: چاپخانه مؤسسه بوستان کتاب

• نوبت چاپ: اول / ۱۳۹۲ • شمارگان: ۱۰۰۰ • بها: ۲۷۰۰ تومان

## تمامى حقوق © محفوظ است

#### printed in the Islamic Republic of Iran

♦دفتر مرکزی: قم، خ شهدا (صفائیه)، ص ب ۹۱۷ / ۳۷۱۸۵، تلفن: ۷–۷۷٤۲۱۵۵ نمابر: ۷۷٤۲۱۵۱ تلفن پخش: ۷۷٤۲۲۲۲

♦قروش عمده و مركز اطلاعرسانی: قم، چهارراه شهدا، جنب ورودی دفنر تبلیغات اسلامی. تلفن: ۷۸۲۷۱-۳۸۲۳۱۷۹ په۲۳۱۷۹

¢قروشگاه مرکزی: قم، چهارراه شهدا (عرضه ١٢٠٠٠عنوان کتاب با همکاری ١٧٠ناشر)

۵ فروشگاه شماره۳ تهران. میدان فلسطین، خ طوس، کوچه تبریز، پلاک ۳۰، تلفن: ۸۸۹۵۹۹۲۲۸ ـ ۹۳۹۵۹۹۲۰۸۹ و ۹۳۲۲۹۷۲۰ ۵ فروشگاه شماره۳ مشهد، جهازراه خسروی، مجتمع یاس، جنب دفتر تبلیغات اسلامی شعبه خراسان رضوی، تلفن: ۲۲۲۳۲۷۲

♦ قروشگاه شماره؟ اصفهان، چهار راه كرماني، جنب دفتر تېليغات اسلامي شعبه اصفهان، تلفن: ۲۲۲۰۳۷۰

قروشگاه شماره ۱ اصفهان، میدان انقلاب، جنب سینما ساحل، تلفن: ۲۲۲۱۷۱۲

♦ پخش پکتا (پخش کتب اسلامي و انساني)، تهران، خ حافظ، نرسيده به چهار راه كالج، نبش كوچه بامشاد، تلفن: ٣٠٣ ٨٨٩٤

#### اطلاع از تازه های نشر از طریق بیام کوتاه (SMS)، با ارسال شماره همراه خود به ۲۱۵۵ ، ۱۰۰ و یا ارسال درخواست به،

پست الكترونيك مؤسسه: E-mail info@bustaneketab com

جديدترين آثار مؤسسه و أشنايي بيشتر با أن در وب سايت: http://www.bustaneketab.com

#### با تدردانی از همکارانی که در تولید این اثر نقش داشتهاند:

اعضای شورای بررسی آثار ۵ دبیر شورای کتاب: جواد آهنگر ۵ سرویراستار: ایوالفضل طریقهدار ۵ ویراستار: بودر دیلمی معزی ۵ چکیده عربی: سهیله خانفی ۵ چکیده انگلیسی: مربم خانفی ۵ فیپا: مصطفی محفوظی ۵ مسئول واحد حروفنگاری: احمد مؤتمنی ۵ حروفنگار: محمدتقی بابائی ۵ اصلاحات حروفنگاری و صفحه آرایی: صفحه آرایی: حصین محمدی و احمد مؤتمنی ۵ کارشناس و کنترل ففی صفحه آرایی: سحیدرضا موسوی منش ۵ کارشناس طراحی و گرافیک: مسمود نجابتی ۵ طراح چلد: امیرعباس رجبی ۵ مدیر تولید: عبدالهادی اشرفی ۵ اداره آمادهسازی: سمید رضا یموری ۵ اداره غاده مهدوی و سایر همکاران لیتوگرافی، چاپ و سحافی

رئیس دوسته اسماحیل اسماحیلی

# فهرست

| Υ              | فصيل دوازدهم: بطلان الأولوية                                      |
|----------------|-------------------------------------------------------------------|
| ٣١             | براندازی                                                          |
| YA             | اوهام و جزافات                                                    |
| في الوجودات ۵۲ | فصل سيزدهم: مناط الحاجة إلى العلة هو الإمكان في الماهيات و القصور |
| ۹۲۲            | عقود و اتحلالات                                                   |
| ١١٩            | فصل چهار دهم: كيفية احتياج عدم الممكن الى السبب                   |
| ١٣١            | تبصرة تذكرية                                                      |
| 141            | فصل پانزدهم: الممكن ما لميجب بغيره لميوجد                         |
| ١۶٠            | فصل شائز دهم: كل ممكن محفوف بالوجو بين و بالامتناعين              |
| ١٨٠            | وهم و تنبیه                                                       |
| ۲۱۱            | فصل هفدهم: قد يكون للممكن إمكانات و قد لايكون                     |
| rft            | قصل هيجدهم: بعض أحكام الممتنع بالذات                              |
| rat            | قصل نوز دهم: كيف يُعلم الممتنع أو المعدوم؟                        |
| rq             | فصل بيستم: كيف يصبح أن يستلزم الممتنع معتنعاً آخر ؟               |
| ٣٠٨            | تقريعنقب عر                                                       |

# ۶ 🗖 شرح فارسي الاستغار الاربعه /ج ۳

| فصل بيست و يكم: زيادة وجود العمكن على ماهيته عقلاً |
|----------------------------------------------------|
| ز یادت و جود بر ماهیت                              |
| ر جه اول                                           |
| ر جه دوم                                           |
| و جه سوم                                           |
| و جه چهارم                                         |
| فصل بيست و دوم: اتحاد الوجود بالماهية              |
| ادامهٔ بحث در زیادت و جود بر ماهیت                 |
| وهم و فهم                                          |
| در و حدت و کثرت موجودات                            |
| بحث و تحصیل                                        |
| نقاوة عرشيه                                        |
| مرزخت تنكية الرطوع سدوى                            |
| منهج سوم: في الوجود الذهني                         |
| فصل اول: إثبات الوجود الذهني                       |
| تمهيد                                              |
| مقدمهٔ دوم                                         |
| فصل دوم: أدلة إثبات الوجود الذهني                  |
| راه دوم برای اثبات و جود ذهنی                      |
| غصل سوم: الإشكالات التي تورد على الوجود الذهني     |
| طرح اشکالات و پاسخ به آن در و جود ذهنی             |

# فصل دوازدهم: بطلان الأولوية

فصل ١٢: في إبطال كون الشيء أولى له الوجود أو العدم، أولويّـة غـير بــالغة حــدّ الوجوب.

با اینکه مقداری فیصل طولانی است باید عنوان شود که فرمایش آقایان چیست؟ الحمدلله که فصل پیش خیلی فیصل پربرکتی بود و اصول و امهاتی به دست داده است. در این فصل که اکنون وارد می شویم سلطان بحث آن در اشارات است، به خصوص بحث اولویت را در اشارات می یابید، و نیز در مباحث مشرقیه در همین موضوع است، و آخوند به گفته های فخررازی در مباحث نظر دارد آ. بعد از چند سطر دربارهٔ اصلح سخن می گوید که اصلح به حال این شیء چیست؟ شیخ در

۱. نمط ۵: «در صنع و ابداع».

۲. نمط ۵، فصل ۱۲.

۲. ج ۱، دو فصل پشت سرهم، ص ۱۲۸ و ۱۳۳.

۴. در این کتاب از مبدحت مشرقیه خیلی نقل میکند، گاهی اسم می برد و گاهی اسم نمی برد، و البته وقتی می خواهد نظر دسکمت ذائعه، را به تعبیر شریف خود نقل کند از مبدحث که به خوبی تحریر شده است، نقل میکند، زیرا مبدحث و تحصیل به منیار تقریباً تلخیص شفد هستند، با این تفاوت که مبدحث مشرقیه به تحریر آخر است و تحصیل به منیار به صورت التقاط عبارات شفاء است اما ایشان به صورت دیگر تحریر کرد، اما هر دو آنها تلخیص شفاء هستند و المعتبر ابوالبرکات هم در حول و حوش شفای شیخ می گردد. در هر صورت فارابی، شیخ، خواجه و شیخ اکبر صاحب فتوحت مقام علمی و استوانه بودند و اساس و اصل بودن ایشان محرز است.

اشارات ا فرمود: «من هؤلاء» از متكلمين عدهاي گفتند خداي فرد و احد نه فرد و احد به اصطلاح حکیمان و عارفان، بلکه مراد از فرد واحد در اصطلاح متکلمان مثل زید که فرد واحد میباشد؛ مثلاً یک نویسنده و یک معمار و بنا که دومی ندارد و خیلی در این مرز و بوم چیره دست است، یک فرد و واحد میگویند، ولی مراد واحد عددی است. این آقای واحد عددی که حضرت حق سبحانه است بود و هیچ چیز نبود، نـه زمینی و نه اسمانی نه ملکی نه فلکی هیچ چیز نبود و این تنهای تنها بود بعد خواست عالم را خلق كند حالا شروع به أفرينش كرد و اينها را از هيچ چيز أفريده است، اكنون اگر از متکلمان بپرسیم: چگونه خدای تعالی جدا و تنها بود بعد از برههای از امتداد موهوم هوس کرد که خلق اول را بیافریند و چرا قبلاً نیافریده بود؟ برخی میگویند چون آنجا امتداد این خصوصیت را داشت که باید عالم آنجا خلق شود. دلیل شما چیست که آنجا این خصوصیت را داشت؟ میگویند ماهیت عقل اول و ماهیت عالم اولی و اصلح این بود که در آن وقت خلق شود؛ یعنی بحث را میکشاند به اولویت در جانب معلول. در این کبرای کلی بحث است که آیا به اولویت و جو د تحقق پیدا می کند و یا تا شیء وجوب پیدا نکند، وجود پیدا نمیکند؟ پس اگر شرایط وجودی جمع شود وجود پیدا میکند، و اگر شرایط تحقق پیدا نکند، در کتم عدم باقی میماند. پس حدیث اولویت باطل است. در هر صورت، قائلان به اولویت می گویند: در این مقطع از امتداد موهوم، اولي و اصلح براي ماهيت اين بود كه وجود پيدا كيند. اكينون اگر حدیث اولی و اصلح بودن را دربارهٔ ماهیت و یا به صورت کبرای کلی بپذیریم، ولی ماهیت من حیث هی تقرری جز در وعای ذهن ندارد، و چون ماهیت شأنیتی ندارد، پس چگونه می توان برای او اولی و اصلح آورد و این حکم و صفت را روی چه چیز مي آوريد؟ شما كه دربارهٔ امكان، كه صفت غير قابل انفكاك ماهيت بود، گفتيد كه اين صفت از صقع ذات وی خارج است، و بر او در مقام ذات حمل نمیشود و ماهیت

۱. نمط ۵، فصل ۱۲.

مصدوق آن است و عارض بر وی بوده و ذاتی باب ایساغوجی نیست و در عین حال، عقل هر وقت او را لحاظ می کند وی را متصف به صفت امکانی می بیند پس اکنون دربارهٔ چنین ماهیتی که هیچ گونه صفتی ندارد و در وعایی از اوعیه متقرر نیست، پس اگر بخواهد رنگ و جود بگیرد، در کجا هست که اولویت پیدا می کند، و واجب را وادار به وجود دادن می کند پس ماهیت اعتباری، که به اعتبار معتبر بستگی دارد و قبل از تحقق چگونه جایی و موطنی دارد که در این وقت بخواهد باشد و در آن وقت نباشد پس چیزی که خیال کلمات و جودیه بود چه استقلال و شأنیتی دارد تااصلحیت نباشد پس چیزی که خیال کلمات و جودیه بود چه استقلال و شأنیتی دارد تااصلحیت و اولویت برای آن موجود باشد؟

فصل ١٢: في إبطال كون الشيء أولى له الوجود أو العدم، أولويَّــة غــير بــالغة حــدّ الوجوب كه اولى است؛ يعني هنوز به حد وجوب نرسيده و اولى براي او اين است كه این طور بوده باشد، پس از آن وقت علت بگوید که حالا برای تو اولی، در خارج بودن است و او را تحقق دهد. در «لعلك» آخوند مي فرمايد: با مباحث گذشته، كه وجود اصیل است و ماهیت هیچ گونه از تباطی با چیزی ندارد و با علت مرتبط نیست و تحقق آن به طفیل وجود و ارتباط وی با علت بالعرض است و خیال وجود است، مطلب براي شما حل است و معطلي نداريد، لذا فرمود: لعلُّك لَوْ تَفَطُّنْتَ بما سبق همين فصل گذشته من حال الماهيّات في أنفسها، و من كيفيّة لحوق معنى الإمكان بها چگونه امكان به ماهيت لاحق مي شود و ماهيت مصدوق امكان در وعماي ذهمن است پس لاتحتاج جناب عالى إلى مزيد مؤونة لإبطال الأولوية الذاتية، براى اينك ماهيت چــه اقتضایی دارد که برای او اولویت ذاتی را بیاورید «سواء» حالا بعضی از متکلمین در اولویت تفسیرهایی دارند لذا فرمود: تفاوتی بین این تفسیرها نیست، چون اصل خود ماهيت است، چيزي نيست فشرت باقتضاء ذات الممكن رجحان أحد الطرفين كه ذات ممكن رجحان احد الطرفين دارد، و مي گويد بودن براي من راجح است و يا نبودن من راجح است بالقياس إليها رجحاناً غير ضروري چون بايد اولى بوده باشد و به وجوب

نرسد لذا فرمود غیر ضروری که لا یخرج این رجحان به الشیء عن حکم الإمکان یک چنین حرفی را بیاوریم که بگوییم رجحان غیر ضروری، که شیء، یعنی ماهیت از حدّ امکانش به در نرود هم امکانش را داشته باشد و هم بگوییم بود یا نبود برای وی اولی است این یک وجه از معنای اولویت. وجه دوم أو بکون، یعنی عده ای این طور تفسیر كردندكه أحد الطرفين كه وجود و عدم است أليق بالنسبة إلى الذات جه نحوه لياقت؟ لياقة غير واصلة إلى حدّ الضرورة كه به وجوب نرسيده و هنوز امكانش به هم نخور ده باشد لا من قبل مبدأ خارج نه أنكه علت خارجي او را به ايجاب برساند و لا باقتضاء و سببية ذاتية. سبيت ذاتيه نيز او را چنين نكند على قياس الأمر في الوجوب الذاتي. اين امر، یعنی مطلب به وزان آن مطلب در وجوب ذاتی است؛ مثلاً میگویید: اقتضای واجب تعالى وجوب ذاتي است. پس همان گونه كه در مطلب وجوب ذاتي چينين اقتضایی را قبول دارید در اینجا نیز بگویید که سرای خود ماهیت اولویت موجود است و ضرورت برای وی موجود لیست، پس اولویت همیشه با او هست و البته ضرورت در باب ماهیت مربوط به ذات او نیست باید از خارج بیاید. آخوند انـدکی مطالب را ميشوراند أليس قد استبان من قبل در فصل پيش أن علاقة الماهية إلى جاعل الوجود إنّما هي تبع للوجود اينطور ميگفتيم كه خودش هيچ ارتباطي به جاعل ندارد، بلكه به طغيل وجود تحقق پيدا ميكند و الوجود بنفسه مفاض كما أنّه بنفسه مفيض بايد این اصل در اصالت و جو د صمدی، که هم مفاض است و هم مغیض، هضم شود. اگر بدن انسان مرتبهٔ نازلهٔ اوست، پس وی یک شخص و یک هویت و یک حقیقت است و در عین حال، که یک حقیقت است، می فرمایید که بدن نسبت به نفس عنوان اعدادی دارد نه ایجابی و علّی، اما نفس ناطقه نسبت به بدن صفت و سمت ایسجادی و عــلّی دارد، پس بدن مستفیض و نفس ناطقه مفیض است و این مفیض و این مستفیض یک هویت و یک شخص و یک انسان است که ذات و حقیقت و مقام روح و سرً او مفیض است و بدن وی مستفیض. پس دو چیز پهلوی هم قىرار گىرفته و دو حقیقت جـدا

نيستند، بلكه يك حقيقت است ﴿ مَا جَعَلَ أَلْلُهُ لِرَجُلِ مِنْ قَلْبَيْنِ فِي جَوْفِهِ ﴾ ' دو تشخص و دو قلب نیست، بلکه یک شخص است. همین یک شخص سیّال است و این بمدن است که رشد کوده و همین بدن در حرکت است و همین بدن در تطورات گوناگون است. پس وی همین شخص ثابت است آنجه را در امتداد زمان فرا میگیرد و برایش ملکه شده به فرض اگر در این نشأة مخلّد و ابدی بود آن ملکات او هم برای او مخلّد بودند. پس وي چه ده سال و صد سال و چه ميليار دها سال كذايي مخلّد باشد تفاوت نمیکند، صور علمیه و حقایق حقایند و با او محشورند و این انسان در تکاپوی شبانهروزی خود در پی کسب حقایق بود و این علوم و کمال همیشه در او شابت مي مانند، ولي همين انسان سيال نيز مي باشد، و مفيض و مستفيض نيز خود وي هست البته در تحت تدبير متفرد به جبروت است. همين معنا را به بالا ببريد «مَنْ عَرَفَ نَفْسَهُ فَقَدْ عَرَفَ رَبِّهُ الله يك حقيقت وجودي صمدي است كه مرتبه اي از أن مستفيض و مرتبهای مفیض است و تفاوت بین این مرتبه و آن مرتبه به پایهٔ تفاوت بین ممکن تا واجب و خلق تا خالق است در عين حال به مر تبه نازله بگويد كه ﴿ يُحَذُّرُكُمُ ٱللَّهُ نَفْسَهُ ﴾ پس مطلب، مطلبی اصیل و کلمهای والاست پس جمله را باید همانند یک اصل تلقّی کنیم و به این در توحید قرآنی صمدی خیلی احتیاج داریم. ... کما أنّه بنفسه مفیض بحسب اختلافه كمالاً و نقصاً و قوّة و ضعفاً. اينها ديگر جمهات و خمصوصياتش را در ذهن بسپارید البته پیش تر می رویم پخته تر روشن تر می شود. والماهیة بی چاره ماهیت في حدّ نفسها لا علاقة بينها و بين غيرها عدم ارتباط ماهيت باغير خودش على الاطلاق راست است، هیچ ماهیتی با ماهیتهای دیگر آشنایی و وجه جمعی ندارد، ماهیات مثار کثرتند و به حسب واقع از یکدیگر بریدهاند و جهت ارتباطی ندارند، اما مطابق بحث و مقام مراد از غير علت است فما متفرعاً نتيجةً فما لم تدخل الماهيّة في عالم الوجود دخولاً عرضيًاً، يعني به طفيل وجود. حالا تا بـه طـفيل وجـود مـاهيت رنگـي

<sup>1.</sup> احزاب (۳۳) أية ۴.

نگرفت نمی توانیم حکمی برای وی بیاوریم مگر به آن تعملات عقلی در وعای ذهن، ولی شما برای ماهیت اولویت و اصلحیت قائلید، در حالی که می پرسیم: این ماهیت در کجاهست و در چه موطنی متقرر است که برایش این احکام و اوصاف را می آورید؟

فما لم تدخل الماهيّة في عالم الوجود دخولاً عرضيّاً ليست هي نفسها شيئاً من الأشياء چون آن چيزى كه شيئاً من الاشياء شده و منشأ آثار است وجود و موجود است حتى نفسها، يعنى ماهيت حتى خودش هم نيست، زيرا تحقق نيافته پس بايد به طفيل وجود پيدا كند تا خودش خودش باشد حتى تصلح لإسناد مفهوم ما إليها اگر بخواهيد به ماهيت مفهومي را نسبت دهيد بايد موجود شود مطابق بحث مراد از مفهوم، اولويت و اصلحيت است كه مي خواهند به او اسناد بدهند، در حالي كه ماهيت چيزى نيست تا بخواهند حكمي بر او بار كنند إلا بحسب التقدير البحت نقدير، يعنى فرض. پس در وعاى ذهن يك ماهيتي درست كنيم و به او تقرر بدهيم.

و الإمكان خود امكان طبق ضرب المثل معروف از پیراهن تن به او نزدیک تر است، 
تنها صفتی که خیلی به او نزدیک بود، آقای امکان بود. این امکانی که از پیراهن تنش به 
او نزدیک تر بود و ماهیت مصدوق امکان بود و امکان ذاتی باب ایساغوجی وی 
نیست، برای ماهیت در حال ثابت نیست تا چه رسد به اوصاف دیگری که از جمله آن 
اولویت و اصلحیت شماست و الإمکان و إن کان من اعتبارات نفس الماهیّة امکان 
عرض لازم خارج از ذات ماهیت، و ماهیت مصدوق وی است قبل اتصافها بالوجود، 
لکن ما لم تقع ماهیّة فی دار الوجود و لم تحصل إفادة وجودها من الجاعل لا یمکن العکم 
علیها بأنّها هی اگر حتی خودش را بخواهیم بر خودش حمل کنیم؛ یعنی بگوییم: 
خودش خودش است، ممکن نیست با آنکه ذاتی ایساغوجی است أو بأنها ممکنة و یا 
ذاتی باب برهان، یعنی امکان را بر وی حمل کنیم و بگوییم وی مصدوق امکان است، 
ذاتی باب برهان، یعنی امکان را بر وی حمل کنیم و بگوییم وی مصدوق امکان بشود مین 
این هم ممکن نیست و إن کان کونها هی أو کونها ممکنة مصدوق امکان بشود مین 
أحوالها السابقة علی وجودها و صفات وجودها با آنکه حمل ذاتیات باب ایساغوجی و یا

حمل ذاتی باب برهان، مثل امکان قبل از حسمل وجود بر وی حسمل می شود و از محمولاتی هستند که خود ماهیت در اثبات آنها کافی است، ولی این محمولات را نیز برای ماهیت تنها در وادی تقرر ذهنی و تعقل عقلی بر اوبار کنیم چه برسد دیگر احکام مثل اولویت. و قد علمت تقدّم الماهیّة بحسب العقل علی موجودیّتها تقدّم الموصوف علی الصفة ماهیت در ذهن موصوف است و وجود صفت است گرچه در خارج عکس ذهن می باشد. و مراد از موجودیت، موجودیت مصدری است که در ذهن صفت ماهیت است پس حتی در حمل این صفت باید موصوف در ذهن متحقق باشد تا موجودییت را برای آن بیاوریم.

و قد علمت تقدم الماهيّة بحسب العقل عسلى مسوجوديّتها سخن در بااب اولويت ماهيت من حيث هي بود و گفته شد كه ماهيت قبل از وجود چيزى نيست تا اولويت داشته باشد، حتى خود ماهيت و لازم نزديك وى بر ماهيت بار نمى شود تا چه برسد به احكام و صفات ديگر؛ و سخن به اين مطلب رسيد كه گرچه وجود موصوف است و صفاتي كه از او گرفته مي شود، بر او حمل مي شود، و چون اصيل است همه آشار و صفات كه در كمون ذات و متن حقيقت وى هستند و طبيعت وى آنها را اقتضا مي كند بر وى حمل مي شود، و البته صفاتي هم دارد كه از حدود و شأن او لحاظ و اعتبار بر وى حمل مي شود، و البته صفاتي هم دارد كه از حدود و شأن او لحاظ و اعتبار مي كنيم، خواه آن صفات حقيقي باشند و خواه اعتبارى. پس همه صفات مطلقا فرع بر وجودند و وجود موصوف است. اين وجودات، كه موجود و عالم و قادر و حي و متحيز است و فلان ماهيت دارد و ماهيت صفت اوست، ولي گاهي عكس مي كنيم و مي گوييم در اين صورت وجود مي تواند صفت چه چيزي باشد و آن موصوف متأصل چيست كه اين صفات را دارد؟ در اينجا سخن آن است كه چگونه ماهيت موصوف است و صفت وي وجود مي باشد، اما موطن تقرر ماهيت كجاست؟ موطن تقرر وي وعاي ذهن به تعتل عقلي و به انشاي نفس در صقع نفس است نفس ماهيت تقرر وي وعاي ذهن به تعتل عقلي و به انشاي نفس در صقع نفس است نفس ماهيت

درس صد و سی و هفتم: تاریخ ۶۸/۸/۲۸.

را تقرر مي دهد و لذا فرمود: ﴿إِنَّ الوجود عارض الماهية ﴾ إ يعني وجود صفت ماهيت در ذهن است. ولي اين وجود در ذهن وجود اعتباري انتزاعي و موجوديت به معناي مصدری است که صفت ماهیت شده است، و آنچه را نفس ساخته و انشاء کرده اصل و موصوف قرار میدهیم و این وجود، یعنی موجودیت به معنای مصدری انتزاعی اعتباري را صفت ماهيت قرار ميدهيم، ولي در خارج وقتي ملاحظه كنيم ميبينيم عکس جریان ذهن در آنجا جریان دارد؛ موصوف وجود عینی متأصل، و صفت وی ماهیت است. پس تفاوت این موصوف و صفت از ذهن تا خارج به اندازهٔ ذهن تا خارج و اعتبار تا حقیقت است. آنکه در خارج موصوف و منشأ آثـار است، وجـود میباشد و این وجود در ذهن، اعتباری انتزاعی و صفت ساهیت است. پس ایس دو موصوف و صفت در ذهن و خارج عکس همند، در ذهن این اصل و آن فیرع و در خارج بر عكس است. در اسفار على فرمود: «و هذا معنى ما قاله المحقق الطوسي، في كتاب مصارع المصارع و هو أنّ وجود المعلولات في نفس الأمر متقدم على ماهياتها» وجود در واقع و نفس الامر مقدم بر ماهيت است دو عند العقل متأخر عنها، به كلي عكس مي شود؛ موجوديت را صفت ماهيت قرار مي دهي افلا يسرد عمليها مما لو أراد بعضهم من أنَّ تقدم الصفة على الموصوف غير معقول؛ ما هيج وقت نمي كوييم كه صفت بر موصوف تقدم دارد، بلکه همیشه موصوف مقدم است منتها وعای تقرّرش را باید ملاحظه کرد: گاهی وعای تقررش ماهیت ذهن است و موجودیت صفت آن، پس موصوف، یعنی ماهیت مقدم است، ولی در وعای خارج وجود اصیل است و مقدم بر صفت، يعني ماهيت است؛ منتها اين آقا متعاكس بودن اين موضوع و محمول و صفت را در ذهن و خارج توجه ندارد، میگوید آن صفتی که در ذهبن می آورید متأخر است، چطور می شود که این صفت متقدم بوده باشد؟ ولی این قسمت از کلام

۱.شرح منظومه (چاپ سنگی)، ص۱۸.

۲. ص ۴۱۵، (چاپ اسلامیه).

وی به خارج نظر دارد، در حالی که صفت با وجود این وجود خارجی متحقق اصیل است؛ آن صفتي كه در ذهن هست به انشاي نفس و ساختهٔ نفس و با تـوجه نـفس و اعتبار نفس موجود است و هیچ جا و در هیچ موطن صفت بر موصوف متقدم نیست پس فرمود': «لأنَّك قد علمت أنَّ المتحقق في نـفس الأمـر أوَّلاً و بـالذات ليس إلَّا الوجود ثمَّ العقل ينتزع منه، از اين وجود «الماهية في حدَّ نـفسه و يـحمل عـليهما الموجودية المصدرية» اينكه در ذهن مي باشد موجوديت مصدري است كه المأخوذة من نفس الوجود «فما هو» أن وجودي كه «صفة الماهية بالحقيقة» وجودي كه صفت ماهیت در ذهن است مراد کدام و جود است؟ مراد و جودی است که منشأ نفس است و آنكه مقدّم بر ماهيت و منشأ آثار است خارج است دو ما يتقدم عليه بالذات هو الوجود الحقيقي، بين اين دو بايد فرق گذاشت: وجود صفتي موجود در ذهن همان معناي مصدري و موجوديت است، و آنكه در خارج هست منشأ آثار حقيقي است. اينجا اين تنبّه را به قائل میدهیم که صفت در دهن است و موصوف در خارج وجود، و موصوف در ذهن ماهیت است و صفت در خارج ماهیت، پس متعاکس می شوند. نام این معنای موجودیت ذهنی در اسفار<sup>۲</sup> چنین آمده است: ۴کذلك الوجود قد یطلق و يراد منه المعنى الانتزاعي.....

«و یسمی بالوجود الإثباتی» پس اسم آن وجود اثباتی بود و اینکه صفت ماهیت در وعای ذهن است نام وی وجود اثباتی است در الهیات شفاء آین نام را به وی داده است و قبل از شیخ اطلاقی نداریم «و یسمی بالوجود الإثباتی» مراد از اثبات، یسعنی نفس آن را انشاء می کند «و قد یطلق و یراد منه الأمر الحقیقی» این امر حقیقی، خارج است. پس دو وجود داریم: ۱. وجود اثباتی؛ ۲. وجود حقیقی، وجود اثباتی صفت

۱. همان.

۲. همان، آخر ص ۶۴

٣. نصحيح و تعليق آية الله حسن زاده، مقالة ١، فصل ٥، ص ٣٧.

ماهیت است و البته در وعای ذهن چنین است، و وجود حقیقی در خارج موصوف و متحقق و اصیل است و ماهیت صفت اوست. اکنون آیا برای این ماهیت بود یا نبود اولویت دارد؟ اگر میخواهید اولویت را در ماهیت بیاورید ابتدا بگویید ماهیت در کدام موطن دارای چنین اولویت و اصلحیتی است؟ تا چیزی تقرر نداشته باشد چگونه برای او اولویت می آورید؟ پس حتی وجود مصدری را اگر بخواهید بـرای ماهیت بیاورید باید ماهیت در ذهن تقرر داشته و در ذهن به او تقرر دهد و او را بساز د و انشاء کند تا ماهیت ذاتی داشته و عنوانی داشته باشد، ولی اگر ماهیت را در هیج موطنی تقرر ندهیم اولویت و سایر صفات و حتی خود وی برای وی چگونه ثابت است و قد علمت این بحث در آخر فصل چهارم منهج اول کتاب معلوم شد تـقدّم الماهيّة بحسب العقل على موجوديّتها موجوديت، يعني وجود اثباتي و مصدري تـقدم الموصوف على الصفة موصوف و صفت همسنخند و هم موصوف و هم صفت هر دو اعتباری و به انشای نفس تحقق دارند. اما در خارج موصوف وجود اصیل و متحقق است که دارای منشأ آثار و حد، یعنی ماهیت است و ماهیت از آن انتزاع می شود فقس علیها اکنون که ماهیت و صفت موجو دیت، هر دو اعتباری و به انشای نفس شدند پس دیگر احوال و صفات را بر آنها عطف کن. پس گاهی نـفس بـه کـمک مـوجودات خارجی چیزهایی را اعتباری و لحاظ و بر ماهیت حسمل میکند فیقس علیها تیقدم أحوالها الذاتيّة احوال ماهيت على أحوالها الوجوديّة. اين در ذهن است، ولي در خارج عکس آن است که در دهن بود پس صفت در خارج موصوف می گردد و همین صفت، که در ذهن موجودیت اعتباری بود، در خارج وجود متأصّل است و واقعیت و تحقق دارد و آن موصوف در ذهن اكنون صفت مي شود. و أمّا في الخارج من اعتبار العقل فلا موصوف و لا صفة متميّزاً دو چيز در خارج هذا و ذاك راه نــدارد، بــلكه يک مــوجود متعین و متشخص است و شما از این تعیّن و تشخص، ماهیت را اعتبار می فرمایید کل منهما عن صاحبه، یعنی دو چیز متمیز در خارج نداریم بل شیء واحد هــو الوجــود و

الموجود بما هو موجود؛ يعني يک چيز داريم که همين وجود موجود است. ثمَّ العقل اين ۱ ثم، ميخواهد متعاكس بودن صفت و موصوف ذهني را بفرمايد ثم العقل بضرب من التعمّل ذهن با مشقات و با قرع و انبيق بين وجود و ماهيت جدايي مياندازد ثمّ العقل بضرب من التعمّل و التحليل يحكم بأنّ بعض الموجود يقترن به معنى غير معنى الوجود و الموجود اين غير مراد ماهيت است. پس موجودات مقترن به ماهيت مي شوند كه غير وجود است؛ يعني بعض موجود متصف به صفت ماهيت مي شود. أن بحث اصولي را که آیا تخصیص اکثر جایز است یا نه، در اینجا باید بیاده کرد و از جناب آخوند پرسید: حضرت عالی می فرمایید بعض موجود مقترن به ماهیت می شود، این بعض را برای اخراج چه کسی آوردید که آن بعض دارای ماهیت نباشد، و مقترن به او نگردد؟ همهٔ موجودات چنین هستند؛ از عقل اول تا نفویس و اجرام و افلاک و املاک فقط در یک جانب خدا باقی می ماند، پس تخصیص اکثر شده است و یصف لفظ خیلی فیصیح است، ضمير ايصف، به عقل بر مي گردد و لفظ توصيف در كلمات عرب نيامده است. وصّف فصيح نيست و در كلمات عرب نيامده است، بلكه وصفه يصفه فهو واصف و ذاك موصوف صحيح است. اينجا «يصف» چه كار خوبي كرده است يصف، يعني عقل أحدهما بالآخر في العقل عقل أحدهما رابه ديكري در عقل متصف ميكند و العين على التعاكس متعاكسه اند؛ لأنَّ اللائق بالعقل حالا دارد متعاكس بودنشان را مي فرمايد تقدُّم الماهيّة على الوجود لحصولها بكنهها فيه ماهيت بكنهها در عقل حماصل مسيشود، اصا وجود بكنهها در عقل حاصل نمي شود. ' و عدم حصول الوجود بالكنه فيه كما مرّ. وجود

ا. ان شاه الله، در بحث الهیات در علم وجودی و شهودی به وجود و نه علم فکری منطقی فیلسفی و صغری و کبری، که علم به مفاهیم است، چنین علمی نصیب می شود؛ یعنی انسان به حاقی واقع دست پیدامی کند. اما علم به مفاهیم و رسیدن نتیجه از راه صغری و کبری که مرأت و حالی از خارج است، به کنه اشیاء نمی دسد، علم شهودی و ذوقی دارایی است و علم فکری دانایی. دارایی، داشتن خود واقع و چشیدن آن و رسیدن به آن است که خیلی مزه و عظمت دارد و لذا ممکن است آفایی در شرح اسمای الهی کتاب بنویسد و اسمای الهی را در عبارت و

مىكند.

- مفاهیم خوب محقق کند، اما به وقتش می بینید که نه رحمت الهی دارد و نه دارای بخششی است و نه عاطفه ای.
پس وی مفاهیم را خوب پیاده کرد. و به خوبی آیات و روایات را معنا کرده است، اما به وقتش می بینید که چه پلنگ درنده ای است، با اینکه دربارهٔ رحمان و رحیم آن همه قلم فرسایی و شیرین زبانی کرد و چیزها نوشته و خیلی کارها کرده، ولی اکنون هیچ کدام از آنها از وی بروزی ندارد. پس دارایی چیز دیگر است. آن خوب است. هر کس او را به چنگ آورده است همنیاً له و دانایی مفاهیم، صفت و فن است، ولی این همه ارباب صنایع و حرف و عنوان دنبال فنی و صفتی می روند و در آن فن آشناهی شوند، ولی آن علم شهودی دارایی است علم فکری دانایی است. ماهیت دانایی است.

خیلی جلیل و اجلّ و شریف و اشرف جناب علامه طباطبائی تا این بود و چه خوش فرمودند و این کلمه نکتهٔ

كو ناهي است كه كتابي است، بلكه كتاب هاست، فرمود: انسان سالك و عارف به راه افتاده، كه از گوشه و كتار

طلب میکند و میجوید، به جایی میرسد که میبیند آنچه را ازگوشه و کنار و از بیرون خود طلب میکرد همه را

خودش داراست و همه در او محقق است، دآنچه خود داشت ز بیگانه تمنا میکرد، همه را به غواصی در خود پیدا

مرا به هیچ کتابی مکن حواله دگر 💮 که من حقیقت خود راکتاب میبینم

و بیان جناب امام هشتم یخ این است: وقد علم أولوا الألباب آن ما هنالك لا یعلم إلا بما هاهناه (تفسیر شریف بوهان، چاپ رحلی، چاپ اول، ج ۱، ص ۴۱٪ ضمن كريمة فوتن كان في هندو أغمن) از سوره اسراه، ج ۱، ص ۴۱٪ ضمن كريمة فوتن كان في هندو أغمن) از سوره اسراه، ج ۱، ص ۴۱٪ رحلی، چاپ ۱، و نيز عون اخبار الرضاء ج ۱، ص ۱۷۵). تا راهی به خارج نداشته باشيم نمی توانیم خارج را بفهميم و آنچه را مامی خواهيم از نظام هستی به دست آوريم یک راهی و روزنه ای و طریقه ای و كوره ای داريم تا از این روزنه به آن خارج برویم، و به سوی او می رویم و آنطور كه هستیم می خواهیم بالاتر برویم و چیزكی چشیده ایم و چیزكی دارا هستیم، چون طالب مجهول مطلق نمی توان شد.

طالب هر پیشه و هر مطلبی حسق بسیالود اول کارش لبسی

جیزی لب تر کرده و یافته و چشیده و مزهاش به طور اجمال در او نشسته اکنون به دنبال تفصیلش می رود. نمی تواند نداشته طلب کند که آخوند می فرماید و دستور می دهد که ناچار باید طهارت پیشه کنی: طهارت لباس و طهارت بدن و طهارت سرّ و طهارت فکر و طهارت اعضا و جوارح و طهارت در گفتار و طهارت به طور مطلق، به هنگامی که آن شراب طهور را سرکشیدی واذ لا طاهر من تدنس بشیء من الاکوان إلا الله (مجمع البیان، ذیبل کریمهٔ سورهٔ انسان: ﴿وَسَفَاهُمْ رَبُهُمْ شَراباً طَهُوراً ﴾). طهارت می خواهد و می جوشد و می بیند این طفل یک شبه ره صدساله می رود و آدم چه قدر گذای سفرهٔ این و آن باشد. الآن این نحوه پیشه و روش ما گذایی است، و کنار سفره دیگران نشسته ایم تا کی بخواهیم به این کتاب و به این سفره و به آن سفره برویم. نمی گویم سفرهٔ دیگران نشسته ایم تا کی بخواهیم به این کتاب و به این سفره و به آن سفره برویم. نمی گویم مراجعه به این و آن در تحصیل بد و غلط است، اما ابنها معدات است. ما داریم چاهی حفر می کنیم و این چاه اگر

بالکنه، یعنی وجود غیر متناهی، و البته غیر متناهی در شؤون وجودی خود نمی گنجد، و معنای گنجیدن، یعنی در یک کلمهٔ متناهی غیر متناهی را محصور کنید. هرگز عاقلی چنین تفزه نمی کند تا چه رسد بگوید این مورچه خداست، آن زنبور و پشه، خداست، غیر متناهی وجود صمدی چطور در شؤونش پیاده می شود؟ و چون انسان به هر چیزی که علم پیدا کند بر او محیط می شود امام صادق این فرمود: عالم به معلوم محیط می شود. تا محیط نشده به او علم پیدا نمی کند پس برای علم به حق پیدا کردن باید محیط به او شد و چطور محاط محیط به محیطش می شود؟ و اللائق بالخارج تقدّم باید محیط به او شد و چطور محاط محیط به محیطش می شود؟ و اللائق بالخارج تقدّم خارج اصل است و الماهیّة تتحد معه اتحاداً بالعرض می دانیم اتحاد، یعنی دو چیز یکی شدن، و وی یکی شده نیست، بلکه بضرب من التعمل این دو را جدا از همدیگر می کنیم و الا یک وجود متشخص کذایی است فهی العارض ماهیت عارض است بهذا المعنی اللطیف در خارج عارض است، اما در ذهن معروض و موصوف است الذی قد عفل منه الجمهور، أی القائلون بأصالة الماهیة ایشان متوجه نیستند که این ماهیت کذایی امر عارضی در خارج است.

و الحاصل أنّ الحكم على ماهيّة ما در نسخهاى دست نويس كه تنها جلد اول أن به دست ما رسيد و يكي از شاگردان مرحوم حاجي أن را به نزد مرحوم حاجي خوانده است كلمهٔ «ما» در «ماهية ما» موجود نيست. مراد از اين «ماهية ما» همان الماهية است

به آب نرسد و اگر از خود چاه نجوشد ما چه قدر از این حوض و جوی و برکه و دریاچه و دریابخواهیم پیمانه
پیمانه، کاسه کاسه از این ظرفها آب بگیریم و در این چاه بریزیم که این چاه راتر و نازه داشته باشیم، لذا کمکم
خسته می شود. اگر این چاه خودش به آب نرسد و اگر از خودش آب نجوشد، شخص سرگردان است. آخوند
می فرماید سعی کنید به آب برسید و از خود بجوشید. إن شاء الله تعالی، خداوند شرح صدر عطاکند و سر شما را
به اسرار ولایت آشنایی بدهد. إن شاء الله، ما هم در این دعا با شما شریک بوده باشیم و حقایق قرآن بشنویم و
انسان قرآنی ﴿لا یَنشُهُ إِلّا النظهُرُونَ ﴾ گردیم.

١. در بصار الدرجات از امام باقر ﷺ نقل شده كه فرمود: الأنّ من حدّ شيئاً فهو أكبر منه.٥

كه در نسخهٔ مقرو نزد حاجي است و بقيه «ماهية ما» دارد. «أنَّ الحكم على ماهيّة ما»، يعنى الحكم على الماهية و مطلق ماهيت بإمكان إنّما هو بحسب فرض العقل إيّاها مجرّدة عن الوجود در وعاى ذهن اين را موصوف قرار مي دهد أو مع قطع النظر عن انصباغها بنور الوجود. به هر حال كار ذهن و انسان است، انسان عدم خودش را هم تنصور، و ا ماهیت را لحاظ میکند بدون اینکه ناظر به وجودش و عدم وجود آن باشد. و أما باعتبار الخارج عن فرض العقل إيّاها كذلك فهي ضروريّة موجودات خارج ضــرورت وجود دارند و وجوب آنها واجب است گرچه وجوب غیری و بالعرض است. مرحوم استاد جناب آقای قزوینی در همین جای عبارت میفرمود: بلکه ماهیت که در خارج تقرر پیداکرد به طفیل وجود مجهول تر می شود و کمتر و بی نام تر می شود، زیرا آن ظرف تقررش بیت و خانهٔ اوست و هر کس در خانهٔ خودش کر و فری دارد، خانهٔ ماهیت، و جود ذهنی و عنوان ذهن است، باز تا در ذهن و عقل است نمودی دارد، ولی و قتی ماهیت در خارج آمد، چون خارج محل سلطان و جود است، به کلی گم میشود و در خارج نشانه و نمودي ندارد، أن گاه عقل ماهيت را اعتبار ميكند و الا در خارج ماهيت كم است فهي ضروريّه بضرورة وجودها النماشئة عـن الجـاعل التمامّ بــالعرض، و ليست لها براي ماهيت بحسب ذاتها صفة من الصفات لا ضرورة و لا إمكان لا غيرهما صفت است، و یا مجرور باشد؛ یعنی بیان «من الصفات، باشد در هر دو صورت معنا یکی است؛ یعنی به هیچ یک از صفات متصف نمی شود.

و الفرق جواب سؤال مقدر است. سؤال اين است: پس ماهيتي در خارج تحقق ندارد و معدوم ندارد؟ جواب روشن است. وي ميگويد: ماهيت كه در خارج تحقق ندارد و معدوم است و ممتنع هم در خارج تحقق ندارد و آن هم معدوم است و لاميز في الأعدام، در اين صورت فرق بين ممكن و ممتنع چه شد؟

جواب: ممتنع در ذهن با تعمل تقرری می یابد و این تقرر فرضی و تقدیری است

سپس به آن نگاه می کند و می گوید که این شیء ممکن نیست در خارج تحقق بابد سپس ماهیتی دیگر را تقرر می دهد و تقدیر وجود آن ماهیت در وعای خارج می کند، می بیند این ماهیت ممکن است در خارج موجود شود، گرچه هنوز تحقق پیدا نکرده است، و هر دو در کتم عدمند، ولی وقتی عقل آنها را لحاظ می کند می گوید این شدنی است و آن نشدنی است، و در خارج بین آنها تمایز می گذارد. پس عدم تمایز من حیث العدم سخنی است و عدم تحقق یکی در خارج به خاطر محال بودن و امکان تحقق دیگری حرف دیگری است.

و الفرق بين المعدوم الممكن و المعدوم الممتنع كه الأن هر دو عدمند هو أنَّ العـقل بحسب الفحص يحكم بأنَّ المعدوم الممكن لو انقلب من الماهية التقديريَّة فرضي إلى ماهيَّة حقیقیة مستقلّة که این صورت تقدیری فرضی در ذهن اگر بخواهد صورت حقیقی خارجی بگیرد ممکن است، اما آن ممتنع از این صورت تقدیری در ذهن نمی توانسد حقیقت خارجی پیدا کند، مقداری مته به خشخاش میگذارد می فرماید: به فرض هم براي ممتنع بخواهيم بضرب من التعمّل صورت حقيقي در نظر بگيريم باز ميينيم در خارج و در صقع هستی راه ندارد و جا برای او نیست و معنا ندارد کان الإمکان من اعتبارات ميبينيم راه ندارد، جا براي او نيست و معنا نداردكان الإمكان من اعتبارات تلك الماهيَّة بخلاف الماهيَّة التقديريَّة الممتنعة فرض مستنعه فإنَّها و إن صارت حقيقيَّة مستقلّة بحسب الفرض المستحيل كه در وعاى ذهن به او صورت حقيقي بدهيم ممتنع است، البته مستحيل الم ينفك طباعها عن الاستناع و لم ينصلح إلَّا إيَّاه صلاحيت و شايستكي ندارد مكر امتناع رالا أنّ المعدوم بما هو معدوم موصوف بالإمكان و الامتناع اینکه معنا ندارد، زیرا برای معدوم موضوعی نداریم که تا موصوف به صفت امکان و امتناع بوده باشدكيف و المعدوم ليس بشيء معدوم خواه ممكن معدوم و خواه ممتنع، معدوم چیزی نیست، نتیجه فحینئذ پس در این هنگام آنکه برای ماهیت اولویت قائل است ماهيت را در كدام موطن تقرر مىدهد؟ فحينئذ من أين ماهيّة قبل جعل الوجـود

حتى توضع أولويّة الوجود أو شيء ما من الأشياء بالقياس إليها. ابن موصوف كـجابي است که این اوصاف را میخواهید برایش بیاورید فأما ممکن است، چون این حرفها را در مباحث کلامی می آورند، یکی میگوید ما چه می دانیم شاید در ذات آن صورت علمي، يعني ذات حق سبحانه چنين اقتضا و اولويتي را اقتضا كرده باشند و چنین اقتضایی در علم حق و در صورت علمیاش موجود باشد؟ این سؤال را آخوند تأخیر انداخته است، اول فرمایشی دیگر را عنوان کرد بعد میفرماید تیا بسرسیم به صورت علمي. اين يک حرف که مقداري صورت خطاب دارد که مثلاً چه مي دانيم شاید صورت علمی اش در صقع حق چنین اقتضایی داشته باشد و اولویت را اقتضا کند. این را بعد جواب میدهیم. بعضیها هم فرمودند خود ذات ماهیت من حیث هی این ذات، مجوز اولویت است و برای خودش اولویت ساز است، در این کلام هنوز معلوم نشده که ماهیت چه نحوه تقرّري دارد. آن چیزي که وجود است باید منشأ آثار بوده باشد، از وجود بگذریم هیچ هست و بعد از هستی نیستی است. نیستی باید چگونه اقتضا داشته باشد كه البته ايشان دنبال ميكند اما اين أقامي فرمايد به حسب ذات خودش ماهيت مجوز بود خودش خودش است. جــواب: فأمّا تجويز كون نفس الشيء مكـوّن نـفسه خودش و نفس شيء مكوّن نفسش باشد و خودش خود أفرين باشد اين معنا ندارد و مقرّر ذاته، فإنّه مع بطلانه الذاتي فلا يتصوّر من البشر تجشّم ذلك در كلمة بشر، بشره هست؛ یعنی ظاهر بشر، یعنی انسان ظاهری چنین نمیگوید، آن بیچاره مردم ظاهر بين خاكي مي گفتند: ﴿ مَا أَنْـتُمْ إِلَّا بَـشَرٌ مِثْـلُنا ﴾ ١٠ هديو انسان را نبيند غير طين. «

شيطان گفت: اين از گل است و من از آتش هستم. وى ظاهر بيند. لذا آن حديث را عنوان كرديم كه «أعددت لعبادي الصالحين ما لا عَيْنٌ رَأَتْ وَ لا أَذْنٌ سَمِعَتْ وَ لا خَطَرَ عَلىٰ قَلْبِ بَشَرِ» لكه سؤال پيش آمده است «لا خَطَرَ عَلىٰ قَلْبِ بَشَرِ» نكره در سياق نفى

۱. يس(۳۶) آية ۱۵.

۲. بىحارالانوار، ج ۶۸. ص ۱۰۸.

است آیا حتی شامل پیامبر ﷺ و امیرالمؤمنین ﷺ و انسان های کامل می شود و آنها هم نمی دانند؟ آیا آنها بشرند؟ آنها در عوالم ملک و ملکوت و کتاب الله بودند، و انسان های عادی نمی دانند بعد که ﴿ فَبَصَرُكَ ٱلْیَوْمَ حَدِیدٌ ﴾ اشده می بینید که جسیست فلایتصور من البشر تجشم ذلك ما لم یکن مریض النفس. حالا که می خواهد سرپیچی کند حرفی است.

فقد ثبت أنَّ الحكم بنفي الأولويَّة الذاتيَّة بعد التثبّت على ما قرَّرناه من حال الساهيَّة بشرط سلامة الفطرة مستغن عن البيان. اينكه اولويت براى ساهيت سعنا نـدارد بـيان نمىخواهد.

و للإشارة إلى مثل هذا قال المعلّم الثاني أبونصر الفارابي في مختصر له يسمّى بغصوص المحكم: به دنبال اين گفتار آخوند، در اين نسخه هاى چاپى و خطى گشتيم سرانجام يک نسخه پيدا نکرديم که اين جملهٔ منقول ايشان از فصوص فارابى در فصوص فارابى باشد. در فصوص الحكم آين عبارت را آورديم و تذکر داديم و چون يقين نکرديم که از فصوص فارابى باشد جزء متن نياورديم و در ذيل آن شرح، اين بخش را آورديم. عبارت خيلى بلند است. ظاهراً نسخهاى دست جناب آخوند بود که به دست ما نرسيد و يا محتمل است ايشان عبارتى را از جناب فارابى در جايى ديده باشند، و اين را از ظهرالقلب به وقت نقل، اسناد به فصوص فارابى داده باشد. در فصوصهاى خطى و چاپ شده هر چه گشتيم به اين عبارت برنخورديم، اما حرف فصوصهاى خطى و مى تواند حرف فارابى باشد.

و للإشارة إلى مثل هذا قال المعلّم الثاني أبونصر الفارابي...\* ايشان مى فرمايد: بحث اولويت ذاتى براى ماهيت بود، بيان شد كه اولويت ذاتى بمديهى البطلان و فعطرى

۱. ق ( ۵۰) آیهٔ ۲۲.

۲. ص ۲۶.

درس صد و سی و هشتم: تاریخ ۶۸/۸/۲۹.

الاستحاله است، و رد، تجشّم و تكلّف زيادى نمى خواهد تا براى آن فيصلى عنوان كنيم، ولى چون متكلمان مباحثى را عنوان كردند همين ايجاب نمود تا در اين كتبى كه موضوع بحثشان حكمت متعاليه هست اين مسائل هم عنوان شود وگرنه اولويت ذاتى براى ماهيت بديهى البطلان و استحالهاش فيطرى است. چگونه يک طرف ماهيت من حيث هي كه واجب بالذات نيست، اولويت و رجحان مى يابد؟ و مراد از اولويت در وى چيست؟

برای تأیید، سخن جناب فارابی را نقل میکند که وی اولویت ذاتی را غلط می داند. عبارت فارابي اين است: لو حصل سلسلة الوجود بلا وجوب بعداً در «بلا وجوب، حرف مي زنيم و حيث إن هذا البحث بلا وجوب بودن ماهيت را از خاطر نبريم، زيرا بـراي ماهیت ممکن وصف و حکم می آوریم و حکم اولویت ذاتمی در موردی آورده میشود که وجوب ذاتی ندارد و بلا و جوب طرفین است. پس ماهیت ممکن چنین وصفى دارد. سلسله وجبود در خيارج ميمكنات هستند، چيون بيحث در سيلسلة وجودات ذهني نيست و قيد خارجي بودن و بالفعل بودن سلسله و منشأ آثار بودن اهمیت دارد. سؤال در این است که، آیا چنین سلسلهای که منشأ آثارند طرف، یعنی واجبالوجود بالذات دارند يا نه؟ و اكر طرف، يعني واجب بالذات نداشته بـاشند، پس ماهیت خود آنها به خودی خود تحقق پیدا کرد و وجوب هم ذاتی آنها نبوده است پس اولویت دارند، و ماهیت آنها اقتضای اولویت و رجحان جانب بود را کرده است و این معنا ندارد. اتکای کلام به دو چیز است: ۱. سلسلهٔ وجودات خارجی بالفعل منشأ آثار باشند؛ ٢. بدون وجوب اين سلسله منتهي به طرف واجب بالذات نشوند، و خودشان واجب بالذات نیستند. پس دربارهٔ چگونگی تقررشان از شما میپرسیم، ناچار باید بگویید اولویت ذاتی ایجاب کرده که آنها وجوب پابند، چون بحث از بلا وجوب است لو حصل سلسلة الوجود در خارج و به صورت بالفعل به طوري كه منشأ أثار بوده باشند با اين قيد بلا وجوب لزم إمّا إيجاد الشيء نفسه چون بلا وجوب است و متحقق هم هستند پس یا شیء خود ایجاد کنندهٔ خود باشد معنای آن این است خود وی علت است و علت باید در رتبهٔ سابق بر معلول باشد و این شیء قبلاً نبود پس این شیء نبود و علت هست شده است وفق نمی دهد، زیرا تقدم شیء بسر ذات می شود و ذلك فاحش، که چون تقدم شیء بر نفسش لازم می آید، زیرا هنوز چیزی تحقق ندارد و علتی نیست این هیچ، علت بود خودش گردد و امّا صحّة عدمه بنفسه صحت مساوق با امکان است، و یصح آی یمکن؛ یعنی عدم وی ممکن است که به خود وی باشد. از این طرف هم آنها علت ایجادی خود هستند و در خارج علت ایجادی باید واجب باشد تا خودش را تحقق بدهد، و این همان قید بلا وجوب است و هو دومی افحش از اولی است.

و توضيحه أنّ الأولوية الناشئة عن الذات اگر با شما مماشات كرده و اولويت ذاتى را از ناحية ذات وى بدانيم أنّ الأولوية الناشئة عن الذات إمّا أنّها علّة اين اولويت علت موجبة للوقوع اين الغاظ همه تزاحم و تصادم دارند! از يك طرف مى فرماييد اولويت و از يك طرف مى گوييد علت موجبه، خود اين الغاظ در ذهن جانمى گيرد فيكون الشيء علة نفسه علاوه بر اينكه اولويت علت موجبه نمى شود ديگر خبرده ريزها را جناب آخوند عنوان نفرمود و إما چنين است كه أنّه يقع الشيء لا بمقتض و موجب و لا باقتضاء و إيجاب من الذات نه اقتضا و ايجاب از ناحية ذات است، چنان كه علت خارج هم اقتضا و ايجاب از ناحية ذات است، چنان كه علت خارج هم طرفى اقتضا و ايجاب از ناحية ذات است، پس ايجاب و موجب را از او طرفى اقتضا و ايجاب از ناحية خود ماهيت نيست. پس ايجاب و موجب را از او برداريم. اكنون دو حرف ديگر باقى مانده: اين شيء يا ممتنع است و يا ممكن، از آن جهت كه تحقق دارد به او نمى توان ممتنع گفت پس ممكن است و هو صحيح العدم، زيرا اقتضا و موجبي ندارد تا او را يك طرفه كند، چون بحث بلا وجوب بود لعدم خروجه عن حيّز الإمكان الذاتي، چون حرف بلا وجوب بود پس امكان ذاتي، يعنى بكونه ذا رجحان أحد الطرفين. لازمة معناى امكان همين بود كه شيء به هيچ كدام از بكونه ذا رجحان أحد الطرفين. لازمة معناى امكان همين بود كه شيء به هيچ كدام از

طرفین نیفتاد. حالا می پرسیم این طرف که وجود پیدا کرد به اولویت ذاتی وجود پیدا کرد آن طرف که وجود پیدا کرد آن طرف که وجود پیدا نشده، در آن طرف جانب عدم هم آیا حرف امکان در پیش است و آیا در جانب عدم ممتنع است یا اینکه آن طرف مقابل نیز جسنبه ای از وجود امکانی است؟ اگر آن جانب در مقابل وجود امکانی است پس عدم امکانی است.

ثم و لیس یصلع لعلّه العدم در اشارات بیان شد که وقتی شیء تحقق پیدا نکرد معدوم است و معدوم بودن وی علامت و معدوم است و معدوم بودن وی علامت و نشانه ای است که ذهن از عدم تحقق وی به عدم تحقق علت وی منتقل می شود نه اینکه عدم، علت بخواهد. برای عدم شدن به این معنا نیازی نیست همین قدر که شیء تحقق پیدا نکرد می فهمیم که علّتش تحقق پیدا نکرد پس علت عدم نباید امری وجودی بوده باشد که ایجاب نبود عدم کند.

ثم و لیس یصلح لعلة العدم إلا عدم علّة الوجود همین اندازه و قتی که عدم تحقق پیدا نکرد راجع به علت عدم به سوی یک امر وجودی نروید تا آن را علت عدم قلمداد کنید آن چیزی که علت عدم است عدم علة الوجود است همین قدر. در کتاب ما «لعلیة الوجود» بود و آن چون غلط است تصحیح کردیم و لیس هناك علّة للوجود چرا؟ زیرا شما آن را بر گردن اولویت ذاتی ماهیت می گذارید، چون علت وجود از خارج نیامده است و از ناحیهٔ اولویت برای شیء می خواهید علت بیاورید و بگویید حال که از ناحیهٔ خارج علت وجودی نیست پس ماهیت اولویت ذاتی دارد فإذن یکون الشیء ناحیهٔ خارج علت وجودی ندارد موجع العدم؛ یعنی «یصح علیه العدم و یسمکن علیه العدم»، چون در اینجا علت موجبهٔ خارجی وجود ندارد، از ناحیهٔ خودش هم که ایجاب و اقتضای وجوبی ندارد پس اولویت است پس جنبهٔ عدم، به امکانش بساقی ایجاب و اقتضای وجوبی ندارد پس اولویت است پس جنبهٔ عدم، به امکانش بساقی

ثم على تقدير الوجود الممكن بالرجحان، «ثم» را مي توانيم دنبالة «و إما صحة عدمه بنفسه و هو أفحش» بدانيم. پس دنبالة اين توضيح باشد. همچنين مي توان آن را يك

بیان از تجالی هم بگیریم. هر دو راه دارد و اشکال ندارد. «شم عملی شقدیر و جمود الممكن» در اين جانب اولويت رجحان يافت و تحقق پيدا كرد «بالرجحان» رجحان، یعنی عبارت دیگری از اولویت یکون متّصفاً بالوجود اکنون که متصف به و جود شد از شما میپرسیم: این وجود عین ماهیت است؟ هیچ جا نمی توانید بگویید وجود عین ماهیت است مگر یک جا و آن «الحقّ ماهیّته إنّیته» که صرف وجود است، اگر چنانچه وجود عین ذاتش بود میگفتیم: «ذاتی شیء لم یکن معلّلہؓ؛ یمنی چمون ذاتمی وی مىباشد علت نمىخواهد، ولى شما مىگوييد كه وجود، ذاتىي شمىء نيست، بىلكە وجود عارض بر ماهیت است حالا که وجبود عارض مناهیت است قبهراً میهاید عارض از ناحیهٔ اولویت خودش برای خودش وجود بیاورد یا پای علت و خارج در میان آید، چون ذاتی خود وی نیست تا بگویید ذاتی شیء معلل نیست «ثمّ علی تقدیر الوجود الممكن بالإمكان يكون متّصفاً بالوجود» ما هر دو با اين همراهيم كه و ليس این وجوب عینه عین ممکن بوده و ذاتی اش باشد، زیرا الذاتی لایعلّل. اگر بهرسند: بعد از وجود مطلق و قبل از خدا چه کسی بود؟ جواب: وجود مطلق طرف ندارد و یا اگر اطلاق و سعه را از او بردارید در این صورت واحد بالعدد میشود. وقتی وجود صمدي هست طرف ندارد. پس اگر وجود ذاتي شيء شده خودش عين وجود است ديگر معلل نيست، ولي وجود، ذاتي اينها نيست فذاته كما أنَّه مبدأ رجحان الاتَّـصاف بالوجود نمي توان گفت خودش براي خود وجود آورده باشد پس امكانش باقي است، براي اينكه واجب بالذات كه نيست پس جنبة عدمش هم باقي است كذلك علّة الاتّصاف بالوجود وي علت اتصاف به وجود هم هست إذ لا نعني بالعلَّة إلّا ما يترجّع المعلول به معلول به اين علت رجحان پيدا كرد و مع كونه اين ممكن علَّة لاتَّصاف نفسه بالوجود، چون واجب بالذات نيست و ممكن است يجوز عدمه، لعدم بلوغه حدّالوجوب براي اين كه وجود ذاتي اش نيست اين مي شود أفحش فإذن قد صار العدم جائز الوقوع أن طرف هم وقوعش جايز است لا بمرجّح، بل مع بقاء مرجّح الوجود مرجح وجود در

خود ماهیت است. پس با بود مرجح وجود، که ماهیت است، همان طور که ماهیت وجود آورده می فرمایید ممکن است باید آن یکی، یعنی عدم را هم بیاورد پس این شیء باید معلق بوده باشد و وجود هم برای خود نیاورد، و عدم هم برای خود نیاورد، باید هم موجود باشد و هم معدوم، زیرا ماهیت خودش به اولویت وجود آورد از شما پرسیدیم که آیا وجود عین ذات و ذاتی اوست؟ گفتید: نه، ممکن است پس همین که علت اقتضای آوردن وجود است همین حقیقت باید اقتضای آوردن عدم کند و چه شده که این اقتضا از او برداشته شد و دست خارجی در کار نبود و علت بیگانهای در کار نیست، بلکه اولویت است. حالا که اولویت است همان طور که این ماهیت اقتضای وجود می کند می بایستی اقتضای عدم کند پس چرا یک جانبه شده است؟ هفاذن قد صار العدم جائز الوقوع لا بمرجح ، بل مع بقاء مرجح الوجود ، مرجح وجود ماهیت است و با بقای مرجح وجود باید مرجح عدم هم بوده باشد این شیء نه باید ماهیت است و با بقای مرجح وجود باید مرجح عدم هم بوده باشد این شیء نه باید وجود داشته باشد و نه عدم پس چرا یک جانبه شده است؟ و هذه محض السفسطة.

«ثم علی تقدیر الممکن» این قسمت را دنبالهٔ توضیح گرفتیم. و حیث به وجه دیگر در رد اولویت است، از جنبهٔ ترتیب بحث در مفاهیم و ماهیات. آخوند به طور استطراد چند بحث راجع به وجود بالذات کرد که وجود او عین ماهیت وی است و قرمود و اجبالوجود بذاته و اجبالوجود من جمیع الجهات است، دوباره فرمود: هاستیناف القول فی الجهات، پس اکنون بحث ما در جهات و مواد است، و در عناصر عقود سخن می گوییم پس هنوز از واجب و اثبات واجب سخنی به میان نیامده است. بنابراین هنوز دربارهٔ ماهیت بحث می کنیم و هنوز اثبات ماورای طبیعت نشده است. در کتابهای دیگر هم این مباحث را ابتدا پیش می کشند، بعد به وجود ذهنی می رسند و یک پله از ظاهر به باطن سفر می کنند و همین طور پله پله به ماورای طبیعت و اثبات ماورای طبیعت و اثبات ماورای طبیعت به ترتیب طبیعی پیش می روند و چون هنوز بحث مبدأ ماورای طبیعت و وابد ماورای طبیعت به ترتیب طبیعی پیش می روند و چون هنوز بحث مبدأ ماورای طبیعت و واجب بالذات و عقول و نفوس و مفار قات پیش نیامده الآن کسی نمی تواند

بگوید که شاید این ماهیات که صور علمی اشیاء هستند در صقع ذات ربوبی و یا در عقول و نفوس و در این اذهان عالی، ایجاب رجحان یک جانبه را میکنند و بودنشان را طالبند، چون هنوز حرف آنها و اثبات آنها پیش نیامد پس کسی نمی تواند بگوید شاید در وعای حقیقت خود این ماهیات اولویت داشته باشند، و بدین جهت وجود پیدا کردند.

ثانیاً، همین سخن در همان اذهان عالی و در عقول و نفس و مافوق عقل و نفس در سبحانه ﴿ وَاللّٰهُ مِنْ وَراتِهِمْ مُحِیطٌ ﴾ می آید. آنجا برای چه ماهیت اولویت دارد همین حرفها را هو هو عود می دهیم که بلا وجوب ماهیت ممکن خودش من حیث هی چگونه اولویتی را باعث است و بحث در این است که پای علت در کار نیست، چون صحبت اولویت ماهیت است لذا چگونه اقتضا کرد پس بعد از مماشات اول اینکه جای این بحث روی اسلوب طبیعی اینجا نیست و ثانیاً، اذهان عالی هم همین بحث می آید به اینکه اذهان عالی برای ماهیت چه خصوصیتی آوردند که بنفس ذاته ماهیت اولویت پیدا کند چه آن اذهان عالی و چه اذهان سافل و عناصر طبیعیات ماهیت من حیث هی چه اقتضایی می تواند داشته باشد. به صرف اینکه ماهیت را روی اذهان عالی بردید خصوصیتی برای او نیست. صور علمی اشیاء من خیث همی بسلا وجوب با قطع نظر از موجب و مقتضی چگونه اولویت ذاتی پیدا می کند. در همه جا این اشکال و حرف پیش می آید.

و حيث إنّ هذا البحث كه اولويت ذاتى براى ماهيت نادرست است إنّما الحاجة إليه قبل إثبات الصانع و قبل ثبوت نفس الأمر مطلقاً هنوز اين حرفها پيش نيامده است، چون بحث درباره نفس الامر و موطن و واقعيت اشياء هنوز پيش نيامده است فليس لقائل أن يقول: لعلّ براى معترض يك احتمال در ايراد كافى است و طرف مستدل و مبرهن بايد رد كند، پس براى شك و شبهه لعلّ كافى است، لعلّ شيئاً من العاهيات في وجوده العلمي، أي في وجوده في علم الباري تعالى أو ارتسامه في بعض الأذهان العالية

اینها توسع در تعبیر است. یک وقتی به ذهن ما تبادر نکند که اذهان عالی، یعنی ذهنی آدمی، بلکه اذهان عالی، یعنی موارد و مواطن تحقق اشیاء، یعنی در عقول و نفس که از مراحل و جود هستند و خلاصه از عالم عقول تا نفس کل و عالم مثال تا به ایس نشأة برسد اینها همه مراحل اذهان عالی است. در منطق مستظومه خواندیم: صباحة فی الألفاظ ۱

إذ في وجودات الأمور رابطة تسرشدكم صناعة المسغالطة و تسلك عسيني و ذهني تُبع شمّة لفسظي و كستبي وضع

جناب حاجی در حاشیه فرمود ۲: مراد از اذهان عالی و اذهان سافل همین است لذا بعد از آن در مقابلش اذهان آدمیین آورده. پس اذهان به معنای اعمش است، خواه ذهن اصطلاحی که از قوای انسان است خواه بیرون از انسان، یعنی مواطن تحقق عین. و عین را مراتب و مجالی هست أی فی وجوده فی علم الباری تعالی أو ارتسامه فی بعض الأذهان العالیة یقتضی رجحان وجوده الخارجی و نمی تواند این بحث را به بیان کشد، چون در بحث خود ماهیت و مواد هستیم و هنوز بحث در ماهیت من حیث هی است این اولاً. علاوه بر این با قطع نظر از این سخن، در اذهان عالی هم همین سخن پیش می آید علی آن الکلام فی الوجود الذهنی به همان معنای اعم و مرتبة اتصاف الماهیّة به به وجود ذهنی بعینه کالکلام فی الوجود الذهنی به همان معنای اعم و مرتبة اتصاف الماهیّة به به وجود ذهنی بعینه کالکلام فی الوجود الخارجی فی آن الماهیّة لا توجد به، إلا بجعل جاعل الوجود؛ لعدم کون الماهیّة ماهیّة إلا مع الوجود. حتی ماهیت بودن هم باید در کنف وجود باشد؛ اگر ماهیت بخواهد خودش را نشان بدهد و رنگی بیدا کند و منشأ اثری وجود باشد؛ اگر ماهیت بخواهد خودش را نشان بدهد و رنگی بیدا کند و منشأ اثری

ثمّ مع عزل النظر عن استحالة الأولويّة اكنون اولويت راكنار بگذاريم يقال: لوكفت اگر اولويت كافي بوده باشد في صيرورة الماهيّة موجودة از يك طرف مي فرماييد خود

١. شرح المنظومه، تصحيح و تعليق آيةالله حسنزاده، ج ١، ص ٩١.

۲. حدث، ص ۹۵.

ماهیت باید علت وجود باشد و موجود بودن از ناحیهٔ خودش باعث تقدم شیء بسر خودش می شود، زیرا باید و جود داشته باشد تا هیچ را وجود بدهد و هیچ خودش است و خودش دارد خودش را وجود می دهد، یلزم تقدم الشيء علی نفسه. یلزم کون الشيء الواحد که این ماهیت است مفیداً لوجود نفسه و مستفیداً عنه هم خودش مفید است و هم خودش مستفید، بدون آنکه وجوب بالذات باشد. آن قید بسلا وجوب محفوظ باشد فیلزم تقدمه بوجوده علی وجوده. به «وجوده»، یعنی باید عملت داشته باشد. چون علت است می خواهد باشد. چون علت است می خواهد

# براندازي

هدم، یعنی خرابکاری. می خواهیم اساس این نظر جزئی را خراب کنیم، البته یک حکیم صاحب عقل کلی ورزیده چنین نمی گوید. چون این اساس و پایه را خسراب کنیم، سخنان پیرامون آن هم همه باطل می شوند. اکنون حرفی از فخررازی عنوان می کنیم و آن را هدم و خراب می کنیم. ایشان خیلی به زحمت افتاده و بیان می کند که ماهیت ذاتی ندارد، ولی خیلی پیچ و تاب داده است. جناب آقای قزوینی مطایبه ای می فرمود گفت: بچه مکتبی را پیش ملای مکتبی بردند ملای مکتبی می گفت بگو: الذین، بچه می گفت لینبذن گفت: اینکه من می گویم که روان تسر است تا اینکه تو می گویی. حرف ایشان هم در مقابل حرف درست به جای الذین، لینبذن گفتن است، خیلی پیچ و تاب خورده است ایاك و آن تستعین بعد انارة الحق من کرة الملکوت یواش خیلی پیچ و تاب خورده است ایاك و آن تستعین بعد انارة الحق من کرة الملکوت یواش می شود ه و اقرأ وارق، شخص باب الله یواش این کره ها، در ها و در وازه ها و صحراها می شود ه و اقرأ وارق، شخص باب الله می شود، ان شاءالله تعالی، چرا باید نشود؟ آقا بهتر از شما و موقعیت شما و مسیر شما و هدف شما را باید کجا پیدا کرد؟ ما قدر ندانیم و نشویم کی باید بشود که شب و روز در حوزه در س و بعث قال الله و قال الباقر و قال الصادق و عمرمان به دیار مرسلات و

عالم مفارقات است، الحمدالله ربّالعالمين ربّ أنعمت فزد. چه قدر بايد قدر بدانيم الأن من كوّ ةالملكوت، كوّه، روزنه است على قلبك بإذن الله بما يلتمع من بعض الأنظار الجزئيّة انظار جزئيه روشني داده و برقي زده، ولي كاري نرسيده است لمعان كرده و یک بارقهای، برقی و روشنی و پرتوی درخشید، ولی کاری نرسید. حالا ایشان ایس گونه به زحمت افتاده است. جناب آخوند فرمایششان را نقل میکند و مقداری همم طولانی شده است. فخررازی عنوان میکند که اولویت ذاتی غلط است. شرح عیون حکمت و مباحث مشرقیه ا به خصوص فصل ۱۲، و شرح اشارات خواجه، نمط پنجم در این فصل کمک میکند. فخررازی اولویت ذاتی را غلط میدانید، وی میگوید: و قتی اولویت برای ذات ماهیت باشد و این طرف تحقق بیدا کرد پس وجود آن طرف مرجوح میشود در نتیجه مرجوح را به ممتنع میکشاند و میگوید اگر ایس طرف مرجوح است پس نبود وي نمي تواند خود به خود دوباره قوي شود و بالا آيد، پس این به معنای ممتنع است و آن طرف دیگر هم وجود پیدا کرد پس واجب شد، و در مقابل ممتنع قرار گرفت، بنابراین معنای امتناع و آن وجوب با اولویت وفق نمی دهد، چون معنای اولویت این بود که واجب نباشد، ولی اکنون واجب شده است. اگر ما قائل به اولویت شدیم باید مرتکب چنین خلافی بشویم و چنین حرف نادرست بگوييم. خلاصه اگر اين طرف تحقق به اولويت پيدا كرد، معنايش ايس است كه أن طرف دیگر مرجوح است و تحقق پیدا نکرد. اگر آن طرف مرجوح است دیگر قدرت بر ترجّح و بالا آمدن از نیستی و رهانیدن خود از عدم را ندارد و این ترجّح بـرای او غلط است که خودش را از این هیچ به در بیاورد، پس عدم برای او فرض است و معنای آن ممتنع است. و قتی ممتنع شد مقابل آن واجب است. پس آنکه تحقق پسیدا کرده واجب است و شما خواستید بگویید شیء به اولویت موجود شید. پس امیا فرضته أولويًا صار واجباً، اين خلاصة فرمايش فخررازي.

۱. ج ۱، ص ۱۲۳ و ۱۲۸.

مرحوم آخوند با چمند سمطر حرف ایشمان را زیسر و رو می کند و می پیچاند و مي فرمايد: چه شده كه آن جانب مرجوح به يكباره ممتنع شده است و مقابل واجب شد، پس چگونه از مرجوحیت به امتناع راه پیدا کرد؟ اگر اولویت است؛ یمعنی ایس طرف راجع است، عدمش هم همچنین، أن طرف هم به همین صورت است. مرجوحيّت براي أن طرف به فرض امتناع نميكشد تا در اين طرف فسرض وجوب شود و بگویید: ثم ما فرضته أولویاً صار واجباً، و هو ذكره الخطیب الرازي همین منبر داشتن و منبری بودنش فکرش را مشوش کرده فی شرحه لعیون الحکمة دو کتاب به نام عيونالحكمة هست: يكي خيلي موجز و مختصر و سنگين از فارابي است. بعد از عیون،الحکمهٔ فارابی، شیخ که نوعاً در فلسفه ناظر به کلمات فارابی است و خیلی به او اعتقاد دارد و مؤمن به اوست، و این طور هم باید باشد، عیون الحکمهٔ ایشان را با تحلیل و تفصیلی به صورت شرح و بسطی درآورده است پس این هم عیونالحکمهٔ شیخ، که ناظر به فارابی است. خطیب رازی عیون شیخالرئیس را شرح کرده و استحسنه الآخرون: حالا ميخواهيم بگوييم اولويت ذاتي غلط است من أن ما يقتضي رجحان طرف اگر اين طرف وجود تحقق پيداكرد فهو بعينه يقتضي مرجـوحيّة الطـرف الآخــر مسلم است چرا؟ للتضائف الواقع بينهما بين طرفين و معيّة المتضائفين و «لمعيّة» به جر بخوانيد في درجة التحقّق حالاكه در درجة تحقق قرار گرفت طرف مقابل وي مرجوح است، ولی چرا ناگهان به امتناع بدل شد؟ میگوید چون نمی تواند خود را از عـدم و مرجوحیت بیرون آورد پس امتناع می شود و چون مقابل امتناع و جـوب قـرار دارد، پس این طرف بود تحقق یافته، وجوب پیدا میکند. آن گاه میگوید از موضوع بحث در رفتيم، زيرا فرض اولويت بود و اكنون وجوب شد «ما فرضته أولى صار واجب» و حال اینکه و مرجوحیّة الطرف الآخر تستلزم امتناعه، یعنی امتناع خودش را، ضمیر بــه طرف آخر بر می گردد لاستحالة ایشان این كلمه را گرفته و دنبال كرده می فرماید ایسن ماهیتی که این جانبش تحقق پیدا کرد و وجود یافت معنایش این است که آن طرف که

عدم هست مرجوح شده و تحقق نمی یابد، حالا که تحقق پیدا نکرده شما نمی توانید بفرمایید: این طرف که تحقق پیدا نکرد خود به خود از مرجوحیت به در آید و تحقق پیدا کند، ترجّحش معنا ندارد. پس اگر ترجّح طرف دیگر معنا ندارد آن طرف ممتنع می شود و مقابلش واجب است پس اولویت کجاست؟ لاستحالة ترجّع المرجوح بعینه نمی توانید بفرمایید این مرجوح خود به خود از عدم به در آید راهی بسرای رجحان ندارد و در مقابل آن وجود یافته است لاستحالة ترجّع المرجوح و امتناعه یستلزم وجوب ندارد و در مقابل آن وجود یافته است لاستحالة ترجّع المرجوح و امتناعه یستلزم وجوب الطرف الراجع. آن طرف مقابل، یعنی واجب به اولویت تحقق پیدا کرد و اولویت شما منتهی به وجوب گردید و حال اینکه اصل بحث در «بلا وجوب» بود، چون حرف ممکن است و وجوب که عین ذات وی نیست، چگونه ممکن است و وجوب که عین ذات وی نیست، چگونه می توان گفت وجوب؟ فما فرض غیر منته إلی حد الوجوب که از ابتدا فرمودید این بلاوجوب وجود پدید آمد فهر منته إلیه فظهر الخلف.

و یفسده جواب فخررازی است که آخوند اساس کلام وی را ویران می کند و می فرماید: چرا شما یک بارگی به همین حرف الاستحالة الترجح المرجوح به سوی امتناع رفتید آن گاه در مقابلش وجوب را آور دید، در حالی که اگر این طرف اولی است، نبودش نیز رجحان دارد و یفسده آنه إذا کان اقتضاء رجعان طرف بعینه که جنبه وجودش است علی سبیل الأولویّة کان استدعاء مرجوحیّة الطرف المقابل آیضاً علی سبیل الأولویّة لمکان التضائف مگر خودتان نفرمودید که بین دو طرف تضایف است، و اگر تضایف است و هم آن طرف و المرجوحیة المستلزمة لامتناع الوقوع شما فرمودید مرجوحیت طرف آخر مستلزم امتناع است اگر مرجوحیت الوقوع شما فرمودید مرجوحیت طرف آخر مستلزم امتناع است اگر مرجوحیت و قطعی و ضروری باشد راست است، اما اگر مرجوحیت اولوی است چنین نیست. پس اصل موضوع نباید از یادمان برود لامتناع الوقوع آنما هی المرجوحیّة الوجوبیّة الوجوبیّة الوجوبیّة الوجوبیّة الوجوبیّة الوجوبیّة مرجوحیت وجوبی نیست. ابتدای بحث فرمودید: «بلا وجوب»، یعنی بحث در اینجا مرجوحیت و وجوب، یعنی بحث در ماهیت ممکن است لا ما هی علی سبیل الأولوییّة فلذلك ثبوتها، یعنی شبوت اولویت

على هذا الوجه لا يَطرُدُ هذا الوجه، يعنى اولويت الطرف الآخر، أي راجحيّة الطرف المرجوح رابه نحو بتّة رفع نمى كند، چون عديل و متضايف اوست بل بنحو الأليقيّة. همان طور كه اين اولويت دارد أن طرف هم اولويت دارد، منتها اولويت را به تعبير ديگر «اليقية» گفتيد.

و بالجملة فحال مرجوحيّة الطرف المرجوح كحال نفس ذلك الطرف و حال راجـحيّته كحال نفس الطرف المقابل له اول تا آخر عنوان اليق و اولى بايد محفوظ بوده باشد، نه اینکه یکبارگی از آن به بتّ و قطع بپریم فکما أنّ الوجود، یعنی اینجانب، که ماهیت وجود يافت به اولويت عدمش هم بايد اولي بگوييد يترجّح عملي سبيل الأولويّـة و الرجحان فكذلك أولويّة الأولويّة على سبيل الرجحان است وكما أنّ العدم مرجوح على سبيل الأولويّة أن طرف ديكر فكذلك راجعيّة المرجوحيّة على نهج الرجعان است و هكذا في الطرفين. وكما أنّ راجعيّة طـرف عـلى سـبيل الرجـحان مـثلاً وجـودش تسـتدعي مرجوحيّة الطرف الآخر على سبيل الرجحان. فكذلك مرجوحيّة الطرف الآخر كه آن عـدم مرجوح است كذلك لا تقتضي إلّا سلب وقوعه عبلي سبيل الرجيحان، فكيف تنقتضي الامتناع؟ كه بفرماييد ممتنع است و چون اين طرف ممتنع شد مقابلش وجوب است. ثمّ لو قرض تسليم ذلك قمن المُستَبين... \* فخررازي بـراي ابـطال اولويت از راهـي استدلال كرد كه مرحوم آخوند آن را نپذيرفت. فخررازي گفت: اگر وجـود رجـحان پیدا کند و به رجحان و جود پیدا کند طرف نبود مرجوح می شود و این مرجوح به دلیل ضعف نمی تواند خود را رجحان دهد، پس ترجّح برای وی ممکن نیست تا از عدم به وجود آید، اکنون که ترجع طرف عدم برای وی ممکن نیست پس ممتنع گردید، و چون عدیل ممتنع، واجب است پس اگر آن طرف ممتنع شد طرف وجود واجب میگردد، در این صورت اولویت به وجوب برگشت، در حالی که قائلین به اولویت نممی خواستند به وجوب برسند و میگفتند به اولویت و جود حاصل می شود پس خلاف فرض گردید.

درس صد و سی و نهم: تاریخ ۶۸/۸/۳۰

جواب: اگر شما در برهان خود حکم به تضایف راجیح و مسرجوح کردید، ایس تضایف را در دو طرف حفظ کنید: اگر طرفی که وجود پیدا کرد راجیح است، عدیل او در جانب عدم مرجوح است و تضایف حکم می کند که آن طرف مرجوح بماند پس چرا به یک باره آن را ممتنع می کنید؟ علاوه بر آن در ایس درس می گوید: در طرف مرجوح که ناگهان به امتناع رسید و عدم، وجوب و ضرورت یافت آیا با وصف عنوانی مرجوحیت و وجوب، عدم یافت و امتناعش واجب شد و در این هنگام طرف راجع به وجوب تحویل یافت؟ در این صورت طرف عدم بالذات معدوم نیست، بلکه با وصف عنوانی مرجوحیت معدوم است، و چون در مقابل او وصف راجحیت میباشد پس این طرف با وصف راجحیت وجود یافت پس خلف راه پیدا نکرد.

ثم لو فرض تسليم ذلك اگر بپذيريم كه عدم منتهى به امتناع شده اين امتناع ذاتى نيست، بلكه با وصف مرجوحيت منتهى به امتناع شده است، و در مقابل آن وصف راجحيت وجودت و بشد المستين أنّ مرجوحيّة الطرف المرجوح كه اين معدوم بوده باشد إنّما تستدعي امتناعه بالنظر إلى الذات البته نه ذات مطلق، بلكه ذات با قيد مع تقييدها بتلك المرجوحيّة با اين وصف عنوانى مرجوحيت أعني الذات المحيّقة بالحيثيّة المذكورة، لا الذات بما هي هي اكنون كه براى ذات عدم بما هى هى نمى آوريد، بلكه براى ذات به وصف مرجوحيت عدم مى آوريد عديل مرجوحيت راجحيّت است پس هيچ نقضى پيش نمى آيد و هذا امتناع وصفي، يعنى نه به حسب ذات امتناع آمده باشد، بلكه به لحاظ قيد مرجوحيت ممتنع شده است فيكون بالغير اكنون كه بالغير شد رجحان و اولويت پيش مى آيد و سخن متكلمان به قوت بخود باقى است و لا يستدعي إلا وجوب الطرف الراجع در اين صورت مستدعى طرف متحقق است كه به همين صورت باشد كذلك، أي بالغير لا بالذات آن طرف راجع هم متحقق است كه به همين صورت باشد كذلك، أي بالغير لا بالذات آن طرف راجع هم بالذات نشده تا به قول شما رجحان، برگشت به وجوب كند قليس قيه خرق الفرض، بالذات نشده تا به قول شما رجحان، برگشت به وجوب كند قليس قيه خرق الفرض، بود و به

این برهان اولویت را منتهی به وجوب کردید این خرق فرض است. البته اگر مرحوم آخوند در جواب وفظهر الخلف، وفليس فيه خلف، و يا الا يلزم خلف، ميگفت، انسان راحت تر معنا ميكرد بس «فليس فيه خرق الفرض»، يسعني أن خلف يسيش نمي آيد. شما فرموديد دما فرضته أولي صار واجباً و الامتناع بـالوصف، يمعني اكس طرف مرجوح ممتنع شد طرف بود نيز با وصف و عنوان مرجوحيت است و الامتناع بالوصف الذي هو ممكن الانفكاك چون امتناع بالغير است و ذاتي نشده است يكون اين امتناع ممكن الانفكاك عديلش هم كه طرف اول است پس رجحان وي نيز به حال خود باقي است فكيف ظنُّك بالوجوب الذي، يعني أن طرف اول بإزاء هذا الامتناع است؛ يعني در مقابل امتناع بالغير وجوب بالغير است، امتناع مرجوح هست أن طرف راجح است و این چنین عدیل هم میشوند و خلفی پیش نمی آید و بهذا چون سخن از «هدم» بود و قال و قیل کتب کلامی چون نوعاً ساحل پیمایی است و قیاس حقایق نظام هستی به امور متعارف و مفهومات عرفي اينجا ميباشد، و ميگويند مثلاً زيـد ميگويد مـن نميخواهم، نظير همين اراده در باب امور آنجا نيز مي آيد. پس اينجا را اصل قرار مي دهند و حقايق را در قالب اينجا مي آورند و حال ايـنكه ايـنجاييها آيت و ظـلَ و نشانة أنجا هستند و بايد اينجا را بالا برد و نبايد أنجا را هو هو در قالب اينجا أورد و نوعاً مباحث کلامی این طور است. با کشمکش و اشکال و ایراد، به یک پسوندی و یا پیشوندی و قیدی میخواهند عرفیات درست شود و چون چنین است پس باکلام ما همة قواعد ايشان فرو ريخت و بهذا ينهدم سائر الأساسات التي ذكروها في هذا المطلب و قلّ ما این کلمه باید جدا نوشته شود کتاب آن را درست نوشته است، چون یک وقت میگوییم «قلّماه و آن را یکسره مینویسیم معنای این کلمه، گاهی است و یک وقت می خواهیم بگوییم کمتر چیزی است؛ یعنی ماء موصوله است اینجا نباید «قلّ و «ما» را با هم نوشت دو قل ماه كمتر موردي از كلمات متكلمان پيش مي آيد كه يسلم في الوجوه المذكورة من هذا الإيراد. همين ايرادي كه ما عنوان كرديم بر أن وجوه ديگر

متکلمان نیز وارد است؛ کمتر موردی است که این اشکال بسر آنها وارد نشسود، ایسن ضابطهای که شما می توانید با آن قاعده و سایر اساسات را هم منهدم کنید.

## اوهام و جزافات

«جزاف»، معرّب گزاف است. جناب آخوند در این کتاب در صدد اشکال نیست، بلکه اگر کسی سخنی گفته و محملی دارد آن محمل صحیح را میگیرد، چون با افکار و اندیشه مردم سرجنگ ندارد. ما میخواهیم حقیقت را بیابیم، اگر حرفی نادرست است باید ببینیم و جه نادر ستی اش چیست. اگر حرفی به حسب ظاهر مقداری نشیب و فراز دارد به قواعد گفته های دیگرش یا از ناحیهٔ قوت خود شخص، که او را از آثار دیگرش می شناسیم، می توان برای سخن وی محملی یافت که صحیح و در ست بوده باشد. چه بسیار در این کتاب جمع بین آرامی کند و می فرماید: قدما رسمشان به رمز گویی بود، زیرا زمان آنها اجازهٔ ابراز عقاید نمی داده است. می خواستند زبان خاصی داشته باشند تا اسرار در دست هر کسی قرار نگیرد و خود آخوند هم جایی گویا در مرحلهٔ چهارم عنوان می فرماید ۲ که من این را برای شما میگویم به شرط اینکه آن را از اغیار مصون بدارید. نظیر این سخن را شیخ در آخر اشارات فرمود: اگر بخواهید این حقایق را به دست همر غاغه و راه نپیموده و کمتلها ندیده و آدم بدوی و سطحی بدون مقدمات القا کنید به طوری که وی شیایستگی نیداشیته بیاشد فرمود: «الله بيني و بينك وكيل»، بلكه أنها بايد أمادكي پيدا كنند كه، «رخش مي بايد تن رستم کشد.

حالا عجله چیست؟ دار تدریج است ﴿ لَيْسَ لِـلْإِنْسانِ إِلّا ما سَعَىٰ ﴾ سعی و كوشش كنند بالا وقتی آمدند می فهمند. پس قدما به رمز مطالبی بیان كردند و محمل بـرای سخنان آنها هست. بعضی جاها حرف خیلی مبتذل است و نمی شود محملی درست

الاسفار الارمعه، تصحيح و تعليق أيةالله حسنزاده، مرحلة ٢، فصل ٨ ص ٢٨.

کرد. خود شیخ در اشارات فرمود: «فهؤلاء هولاء» این هم یک جور مردمیانید و سطح فكرشان همين اندازه و بيش از اين عقلشان نرسيد، علماي عوام و عوام علما هستند. بیش از این نمی توان با اینها ناخت. اینجا هم همین را میخواهیم عمنوان ميكنيم. لذا أخوند دربارهٔ اولويت، محملي براي اقوال متكلمين درست نكر ده است، زیرا سخنی نیست که بتوان سر و صورتی داد که اگر بنا باشد هر حرفی را سر و صورت داد پس همه چیز را می توان سر و صورت داد. این را دنـبال نکـرد و هـمین ظاهرش مى فرمايد بيش از اين حرف ها را نقل نكنيم و عمر نازنين را ضايع نگر دانيم. حرفهایشان را به طور نمونه عنوان کرد که ندانستند حرف کجایی است و پی نبر دند، بلکه موجوداتی را دیدند که هیچ دوام و قرار نمدارنمد و زود گمذرند؛ مثل زمان و صورت و حركت، گفتند براي اين سلسله موجودات «أولي لها العدم؛ عدم براي اينها اولويت دارده، در حالي كه زمان در نظام هستي واجب است، آن چنان كه عقل واجب است. مگر میشود که زمان نباشد؟ مگر میشود حرکت نباشد؟ در نحوهٔ این وجود حركت و زمان واجب است و نمي توان بر داشت، «سنة الله است ﴿ فَلَنْ تَجِدَ لِسُنَّتِ ٱللَّهِ تَبْدِيلاً وَلَنْ تَجِدَ لِسُنَّتِ ٱللَّهِ تَحْوِيلاً ﴾ ` زمان وجودى غير قبار است.غير قبار بـودن حرفي است و «أولي له العدم» حرف ديگر است. چرا أولي له العدم ممكن نيست؟ زمان موجود نباشد، همین که دیدند اینها زود گذرند و قرار ندارند، گفتند: عدم برای آنها اولى است، در حالي كه وجود آنها نيز واجب است، منتها وجود آنها در قالب خود و در حدّ خود آنهاست. شبیه این حرف را دربارهٔ علت آوردند و به معدّات و علل ناقصه، که هنوز به علیت نرسیدهاند، اسم علت اطلاق میکنند، و خبیلی بـه مـعنای متعارف و عوامانه میگویند: بنا علت فلان خانه است، در حالی که بنّا علت نیست، بلکه بنّا علت اعدادی دارد، با شرایط و علل و عوامل دیگر مجموعاً علت تامه بـنا را

۱. شرح اشارات، نمط ۵، فصل ۱۲، ص ۱۲۹ (چاپ دفتر نشر کتاب).

٦. فاطر (٣٥) آية ٢٣.

می سازند، و آن گاه و جو د شیء واجب می شود. پس ایشان فرق میان علت تامه و علت ناقصه و معدّات را نگذاشته، آمدند و گفتند همانطوری که بنّا عملت است، ولی الآن اقتضای هیچ فعلی را ندارد؛ اما فعل برای او اولی است. اینان همین حرف را دربارهٔ ماهیت و وجود هم می آورند و میگویند: یک علّتی هست که فعلاً اقتضا و لا اقتضاء برای او یکسان است، البته برای او اولی است که وجود تحقق بیدا کند، چون علت متحقق است. اما ایشان به همین علت ناقصه و معدّه، علت میگویند و چون بین علت ناقصه و معلول جدایی میبینند، و گاهی علت ناقصه را متحقق میبینند که معلول با او نیست. همین را در باب ماهیت و وجود قیاس میکنند. پس اکنون که همه شرایط تحقق پیدا نکرد ماهیت اولویت و جودی نداشته باشد نظیر موارد دیگر، تا بعد و جود تحقق پیدا کند، ابتدا به صورت کلی و بعد نمونه و شاهد می آورند، در حالی که سخن ایشان مبتذل است. ایشان در باب حرکت و زمان و امثال آنها گفتند: این دسته عدم برای آنها اولویت دارد، ولی برای عقول و مفارقات و جوهرهای ثابت، وجود اولویت دارد، در حالی که هر دو در موطن وجودی خود وجوب دارند. بنابرایس از آنجاکه به علت ناقصه، علت تامه گفتند و دیدند که گاهی علت هست و معلول نیست، آن را با ماهیت و وجود قیاس کردند، که میاهیت ثنابت دارای اولویت فیعل هست و می تواند و جود برای ماهیت به دلیل مزبور اولی باشد و تا فصل بمعدی کملام ایشمان همین است. این سخنان آخوند را وادار کرده تا نمونهای از کلمات ایشان را عنوان و نقد کند، گاه گاهی هم باید این سخنان در بین باشد تا قدر مطالب سنگین فهمیده شود. «تو قدر آب چه دانی که در کنار فراتی.»

مردم به چه حرفهایی حکمت میگفتند، پس اینها نقل شود تا قدر تحقیقات کتاب روشن شود. أوهام و جزافات: من الناس آن هم با لفظ ناس، من جوّز کون بعض الممکنات ممّا وجوده أولی من عدمه بالنظر إلی ذاته مثل صوت و حرکت که بعدها خود آخوند این را عنوان می فرماید لا علی وجه یخرج عن حیّز الافتقار برای خالی نبودن

عریضه یک عبارت اضافه ای برایش پیش می آورد که من می گویم، اولی نه ایسنکه از مرتبهٔ امکان به در رود که احتیاج به واجب نداشته باشد، ولی بالاخره وجوب دارد و یا ندارد، و اگر ندارد در هر حال ممكن است لا على وجه يخرج عن حيّز الافتقار إلى الغير أن كاه و يَشُدُّ عطف بر «يخرج» به إثبات الصانع له تا أن بـعض مـمكنات هـم صـانع نخواهند، زيرا خودشان وجوب وجود دارند، بلكه به حد وجوب نـرسند و از حـد امکان هم به در نروند، تا سدّباب صانع نشود پس واجب نیست و اولی است، و امکان بودن روی هم برقرار هست تا محتاج به صانع بوده باشد. الفاظ را جمع و جور کنیم تا به حسب ظاهر در تعریف حرف ما خللی پیش نیاید لکونه مع ذلك با اولی بودنش فی حدود الإمكان هست، زيرا براي وي عدم جايز است پس واجب نيست و احتياج بــه صانع دارد. بل على وجه يستدعى أكثريّة وقوع وجوده بإيجاب العلّة و إفاضة الجاعل در بیشتر موارد این شیء که اولویت دارد نیازمند به علت بوده و محتاج به افاضهٔ جاعل است، و این و قوعش اکثریت دارد، چون برخی و قوعشان اکثری نیست، مثل صوت که دوام ندارد و تمام میشود و یا مثل حرکت است که آن فآن زایل میشود، به خاطر این موارد وجود اولی است که باید همیشگی باشد او اشد وجوداً او اقل شرطاً للوقوع این یک سلسله و بعض آخر بالعکس متا ذکر. اجرام و افلاک و کواکب و عقول و نفوس و ملاتکه و موجوداتی که قرار دارند و قارند، بود آنها اولی است و مراد از اولی این بود وأكثرية وقوع وجوده، أن برخي ديگركه عكس أنها هستند مثل صوت و زمان هستند.

و منهم من ظن هذه الأولوية في طرف العدم فقط عدم را اولى دانستند، زيرا به جملة مبتذل استناد كردند كه اثبات شيء جنبة مثبت و ايجاد و اثبات است و لذا كار مشكلى و دشوارى است و گرنه جنبة منفى زحمت زيادى ندار د لذا آنكه براى همة موجودات اولى است و بى در د سر و بى زحمت حاصل است عدم مى باشد و كشمكشى ندارد، اما ايجاد اشياء خيلى مشكل و كار سختى است. بالقياس إلى طائفة من السمكنات بخصوصها، مثلاً همين اصوات كه نبودشان اولى است.

و منهم من ظنها بالقياس إلى الجميع كارى به اصوات و زمان ندارد، همه آنها اولويت عدم دارند، زيرا به هر حال ايجاد، كار مى خواهد، زيرا امرى اثباتى است لكون العدم أسهل وقوعاً البته اسهل وقوعاً معنا ندارد، چون عدم هيچ است و المتقوّلون اينها كه اين حرف ها را به افترا در نظام هستى بستند و المتقوّلون بهذه الأقاويل كانوا من المنتسبين إلى الفلسفة اينها فيلسوف و حكيم نبودند، بلكه منتسب به فلسفه بودند. اكانوا من المنتسبين إلى الفلسفة قيما قدم من الزمان پيش ترها قبل نضج الحكمة هنوز حكمت بخته نشده بود و خام و نارس بود و إكمالها.

و عند طائفه من أهل الكلام كل ما هو الواقع من الطرفين فهو أولى، لمنعهم تحقق الوجوب فيما سوى الواجب و إن كان بالغير. اين سخن خيلى مقدس مآبى خشك است، زيرا مى گويند شما اسم واجب و وجوب را سر ما سوى الله نياوريد، به ما سوى الله اولى بگوييد و به حق تعالى واجب، كه به حد وجوب رسيده است، و اطلاق وجوب بالغير هم بر غير روا نيست، بلكه عنوان وجوب از صفاياى ملوك است و مربوط به حق سبحانه است، و اگر به ما سوى وجوب نسبت دهيد، به حق سبحان جسارت مى شود، ولو اينكه كلمة بالغير را بياوريد و حق نداريد لفظ وجوب را عنوان كنيد. «و عند طائفة من أهل الكلام كل ما هو الواقع، كه الآن تحقق پيدا كرد «من الطرفين» حالا چه وجوب و چه عدم هر كدام كه هستند، لفظ واجب را نياوريد «فهو أولى» بگوييد وجودش اولى و عدمش اولى است، نفر ماييد «واجب لمنعهم تحقق الوجوب فيما وجودش اولى و عدمش اولى است، نفر ماييد «واجب لمنعهم تحقق الوجوب فيما سوى الواجب و إن كان بالغير.» اكنون تنظيرى مى كند و خوب عنوانى به توضيح و يا تمثيل در اينجا موجود بود.

۱. چنانکه در کتابها می خوانیم که رسم پیشینیان این بود که هر کس دنبال کمال بود به او می گفتند افیلسوف. فیلاسوف، یعنی محبّ حکمت، و آن وقت به فیلسوفی حکیم می گفتند که خودش در فن، مجتهد شده باشد و از خود بجوشد و خودش کسی شده باشد، ولی تا دنبال تحصیل بود هنوز مجتهد در فن نشده بود، همان فیلاسوفا می گفتند، ولی اکنون فیلسوف به معنای حکیم است.

ربّما توهم متوهم نه اینکه قول دیگر باشد، بلکه برای مطالب گفته شده مثال می آوریم، گفتند: دو سلسله هست آنجایی ها که عدم بر ایشان اولی است؛ یعنی مثل صوت و زمان و حرکت، بعد قسم دوم را می فرمایند و ربّما توهم متوهم أنّ الموجودات السیّالة کالأصوات و الأزمنة و الحرکات لا شكّ أنّ العدم أولی بها، چون اینها قرار ندارند. به محض اینکه قرار ندارند، عدم برای آنها اولویت دارد.

جواب: مگر گیاه ها و رستنی ها قرار دارند؟ و مگر این اجرام علوی قرار دارند؟ مگر بدن انسان، و معدن قرار دارند؟ پس برای همه عدم اولی است، البته برق خیلی به سرعت می گذرد؛ مثل صوت که زودگذر است و زود محسوس آدم است، دیگری به آن سرعت نیست اما همه در حرکتند و همه سیالند و ثابت نیستند و به حرکت جوهری همهٔ طبیعیات سیالند، و همه به تجدد امثال چه طبیعت و چه غیر طبیعت متجدد می شوند. لا شك آن العدم أولی بها و إلا لجاز بقاؤها اگر عدم برایش اولی نبوده باشد، پس باید این صوت باقی نیست گوییم: چرا این حرف را در همه مکونات نمی آورید؟ و یصح الوجود آیضاً علیها چنین نیست که برایس برف را در همه مکونات نمی آورید؟ و یصح الوجود آیضاً علیها چنین نیست که برگوییم اینها چون اولویت عدم دارند، هیچ نباید تحقق پیدا کنند. متکلمان گیر افتادند، پس چرا تحقق پیدا می کنند؟ زیرا معنای اولویت عدم این نیست که هیچ تحقق پیدا کنند، گاهی تحقق پیدا بکنند و زود از بین بروند. «حتی یصح الوجود أیضاً علیها» برای نکنند، گاهی تحقق پیدا می کند و زلا اگر یصح و یمکن نبود لشا و جدت أصلاً و إذا اینکه صوت تحقق پیدا می کند و إلا اگر یصح و یمکن نبود لشا و جدت أصلاً و إذا ولی.

و إن العلة حرف دوم كه علت را در معدّات و علت ناقصه آوردند و إنّ العلّة قمد توجد ثمّ يتوقّف اقتضاؤها معلولها على تحقّق شرط أو انضمام داع أو انتفاء مانع بـنّا را علت مى بينند و چون مى بينيد هنوز بـنايى در كـار نـيست، زيـرا ايـنكه، ايـن عـلت معلولش را اقتضا كند، بستگى به شرط و انضمام داعى و انتفاى مانع دارد، اگر چنين

است پس چرا به بنا علت می گویند؟ پس وی جزء علت است. چنین اشتباهی برای این آقابان پیش آمده است و لا شبهة فی آن تلك العلّة، الأولی بها إیجاب المعلول الآن این علت كذایی هست، و منتظر شرایط و معدات دیگر است تا فعل تحقق پیدا كند، پس تا آن شرایط دیگر برسد، برای وی وجود اولی است. پس موردی داریم كه وجود برای وی اولی است و هنوز تحقق پیدا نكرده و اولویتش از او دست برنداشت. همین حرف را در ماهیت و وجود هم بگوییم كه برای ساهیت و جود اولی است و هنوز وجود نیافته و بعد وجود بیابد پس اولویت در ماهیت ممكن می شود، و الااگر اولی برایش نبوده باشد لم تتمیّز علّة شیء عن غیرها فی العلیّة بین این علل چگونه فرق می گذاریم؟ می بینیم برای این علت و این فعل اولی است و برای آن علت آن فسعل اولی است و از این ناحیه بین علل فرق می گذاریم پس همین به ما می گوید كه این علت از آن علت ممتاز است و این اولی به فعلش بوده و آن دیگری اولی به فعل خود. علت از آن علت ممتاز است و این اولی به فعلش موده و آن دیگری اولی به فعل خود. فاذن تلك العلّة قبل تأثیرها و ایجابها یصّح، یصّح به معنای یمكن یصح علیها الاقتضاء فاذن تلك العلّة قبل تأثیرها و ایجابها یصّح، یصّح به معنای یمكن یصح علیها الاقتضاء و اللا اقتضاء جمیعاً مع كون الایجاب أولی بها من عدمه این كلام به چه جهت گفته شده است؟

وی از این مورد و مثال می خواهد به مقصود بیاید قلیکن الوجود أیضاً بالنسبة إلی ماهیّة ما من هذا القبیل حالا که مثالی پیدا کردیم به اینکه فاعل موجود است و شرایط تحقق معلول فراهم است، ولی هنوز معلول نیامده است لذا معلول اولویت پیدا کرده است پس همین سخن در ماهیت و وجود می آید فیکون ذلك الوجود نسبت به ماهیتش اکثریاً لا دائمیاً، کما فی ذلك الإیجاب در جانب علت کماتری من العلل ما یکون تأثیرها أکثریاً لا دائمیاً حرف را برده روی علت ناقصه، و نمی داند حرف چیست که طبیعة الارض فی اقتضائها الهبوط مع ما قد یمنع عندما یریمی إلی العلو قسراً، چون کار دایمی و اقتضای اکثری زمین این است که هبوط را می خواهد و به سوی مرکز گرایش دارد، اقتضای از این زمین را قسراً به سوی علو پرت کنید، قوهٔ دیگر قاسره او را به ولی اگر قطعه ای از این زمین را قسراً به سوی علو پرت کنید، قوهٔ دیگر قاسره او را به

سوی علو می برد، ولی این اقتضای دایمی و همیشگی زمین نیست، گاهی چنین برای وی اتفاق می افتد و کطبیعة الأرض فی اقتضائها الهبوط که اکثری است و نه دایمی، چرا دایمی نیست؟ برای اینکه ومع ما قد یمنع منه عندما یُرمی او را پرتش می کنید والی العلو قسراً. پس این دو تمثیل در اوهام و جزافات دور می زند و چون آنها غیر قار الذات را مشاهد و کردند که زود گذرند گفتند: وأولی لها العدم، و به آنهایی که در نظر حس ثابت و قرار دارند گفتند و جود برای آنها اولویت دارد. در باب علل نیز، علت ناقصه را علت تامه پنداشتند و بنا و خانه را با آن قیاس کردند، و گفتند اگر بنا می تواند باشد و مقتضایش، یعنی بنا نباشد پس در باب ماهیت هم می تواند چیزی دارای و جود نباشد، ولی بعدها تحقق پیدا کند و کهلا دارای و جود نباشد، و لمی بعدها تحقق پیدا کند و کهلا دارای و خانه را با شد، ولی بعدها تحقق پیدا کند و کهلا

فقي الأول: كه گفتيد چون سيال است عدم براى وى اولويت دارد گوييم: نحوة وجود امور غير قار الذات چنين است و در حد وجود خود و جوب دارد گرچه سيال باشد همان طور كه عقل اول و جوب و جود دارد، و هر كدام در جاى خود قرار دارند: هو في نظام الكل كل منتظم. افقي الأول: اشتباه بين قوة الوجود و ضعفه يكى قار است، و يكى غير قار است و بين أولويته و لا أولويته بالتياس إلى الماهية چون بحث در مطلق و جود و ماهيت بود، و در اولويت ماهوى سخن مى گفتيم تفاوت بين و جود قار و غير قار در اولويت عدم و وجود خارج از مبحث است، بلكه در اينجا در همه موجودات بايد اولويت و جود ثابت مى كر ديد، نه تفاوت بين مراحل و جودات بگذاريد. پس بحث در اين بود كه دبين أولويته و لا أولويته بالقياس إلى الماهية اولويت و لا اولويت و حركت در اين جود به ماهيت را حساب كنيد، ولى شما از موضوع بحث در رفتيد و قد مر در اين دقد مر اجواب اولويت عدمى در صورت و حركت را مى دهيم اولاً، جواب استطرادى مى دهيم كه آنها نيز و جوب دارند، ولى و جوب آنها در حد خود آنهاست و

١. شرح المنظومه، ص ١٢٨ (چاپ سنكى).

اولویت عدم در آنها معنا ندارد. پس جواب هم مطابق سؤال استطرادی است و قد مرّ أنّ لكلّ شيء درجة من الوجود لا يتعدّاها از أن تجاوز نميكند، صوت در حد خــود و حرکت در حد خود و زمان در حد خود و نفس در حد خود و عقل در حد خود هر كدام داراي وجوبند و بعض الأشياء حظه من الوجود آكد زمين نسبت به زمان، و عقول نسبت به نفوس وجودي آكد دارنىد و بعضها بخلافه كالحركة و نظائرها، لا أنَّ الوجود أولى بها من العدم أو بالعكس وجودش متحقق است و ميبايد باشد، منتها وجود وي این گونه وجود است، نه اینکه نبودش اولی است و برای آن بـودش اولی است. پس برای هو دو دسته در حد خود وجوب ثابت است، ولو اینکه دستهای موجود غیر قار هستند فاستقرار الأجزاء كه اگر شيء قار باشد به حسب ظاهر مثل زمين و اجرام و بقاؤها ليس نحو وجود الموجود غير القارّ، بل يمتنع ثبوته له وجود غير قار مثل زمان و نمي توان استقرار اجزاء و بقای اجزاء را برای این شیء غیر قار آورد، پس استقرار اجزاء بسرای شيء غير قار معنا ندارد. اگر بگوييد زمان باشد در عين حال اجزايش ثابت باشند، معنا ندارد «فاستقرار الأجزاء و بقاؤها»، يعني بقاي اجزا «ليس نحو وجود الموجود الغيير القار» موجود غير قار يک نحوه وجودي دارد و نحوهٔ وجودش أن است که اجزاي أن قرار ندارند. پس استقرار اجزاء و بقای اجزای وی همانند مـوجود غیر قـار نیست اليس نحو وجود الموجود الغير القارّ»، يعني نحو وجود حركت مثلاً استقرار اجسزاء نیست پس نمی توان استقرار را بر او حمل کنیم و توقع داشته باشیم که استقرار در اجزایش باشد، لذا فرمود: «بل یمتنع ثبوته» ثبوت چه؟ استقرار اجزاء «له» بسرای موجود غیر قار. اصلاً ثبوت استقرار اجزاء برای وی ممتنع است؛ و یعنی عــلاوه بــر اینکه بحث ما در مطلق ماهیت و اولویت و جود است، بحث ما به و جود قار و غیر قار چه کار دارد، و یا دربارهٔ آکد و اضعف بودن آنها بحث نداریم، بلکه اینها مربوط بــه مراتب وجودات و كلمات نوريه هستند أنها هر كدام اقتضايي دارند و در نظام هستي و سنّت حق به گونهای هستند پس «واو» به معنای علاوه بر این میباشد و بـه جـای

«على» نشسته است. و كلامنا بحث ما در اسناد و جوب به ماهيت من حيث هي است، نه انحای وجودات. پس از موضوع بحث در رفتید و حال اینکه کیلامنا فی مطلق الوجود الممكن لماهيّة ما مطلق وجود مورد كلام است الآن كارى به وجود سيال و ثابت نداریم و اینکه اسناد و جود برای ماهیت چگونه است؟ آیا به صورت اولویت است و يا ما لم يجب لم يوجد؟ فإنّ ما بالقياس إليه يعتبر طباع الإمكان الذاتي ديعتبر، را خبر «إن» نگيريد إنّما هو مطلق الوجود خبر «إنّ» است و مطلق العدم. پس ما مطلق وجود و مطلق عدم را نسبت به ماهیت بحث می کنیم به اینکه آیا علی سبیل اولویت است یا به سبيل وجوب فامتناع نحو خاص منهما از وجود و عدم لايخرج الشسيء عسن الإمكمان الذاتي المستلزم لتساوي نسبة طبيعتي الوجود و العدم إلى ذلك الشيء اولى بــودن ايــن و جود برای او و اولی بودن آن جهت برای او، این معانی، ماهیت را از امکان ذاتی وی خارج نمیکند، او به حال خود باقی و برقرار است. آن وقت بحث پیش بیاید که اسناد مطلق وجود به او به چه صورت است؟ و كلّ من الاستمرار و عدمه متساوياً به صورت تثنيه النسبة بالقياس إلى ذات كلّ أمر غير قارٌ و تخصيص كلّ واحدٍ منهما از استمرار و عدم استمرار و نه وجود و عدم بالوقوع اكنون زمان تحقق پيدا كرد يحتاج إلى مرجّح خارج من غير أولويّة أحدهما بحسب الماهيّة من الآخر. نسبت وجود مطلق به «الماهية» یکسان است، پس باید علت بیاید تا مشاهده کنیم که اَیا این موجود متحقق موجود، قار است و یا غیر قار. این اسناد موجود مطلق به ماهیت علی السواء است، حالا علل ایجادی و نحوهٔ تقرر و جودی در مراتب نظام حرفی دیگر است.

فماهية الحركه و أشباهها من الطبائع الغير القارّة إذا قيست إلى وجودها التجدّدي كه قرار ندارند و رفعها كان لها مجرّد القابليّة البحتة صورت و ماهيت زمان و ماهيت حركت و امثال اينها «كان لها مجرّد القابليّة البحتة» قابليت براى وجوب دارند؛ يعنى اين ماهيات همين اندازه قابليت بحت و محض پذيرش وجودى دارند، ولى در اين بحث نداريم، حالا بعد از آن بگوييم موجود مستقل و ثابت داريم و موجودات غير

قار داریم، اکنون بحث در قابلیت وجود است و بحث از ثابت و غیر ثابت در مرحلهٔ ثاني قرار دارد من غير استدعاء طرف بعينه لابتة و لا رجحاناً و إنّما يتخصّص الوجود أو العدم بإيجاب العلَّة التامَّة أو لا إيجابها أنجابي كه قار هـــت غير قار وجــود تــصرمي دارد، هیج وقت قرار نمیگیرد آرام نیست و إذا قیست این طبایع غیر قارّة إلی الوجود الاجتماعي كه قار هستند للأجزاء التحليلة لهاكان سبيلها بالقياس إلى هذا النحو من الوجود الامتناع البتي، بلاشوب صحّة و جواز ما وقتي بياييم اين طبايع غير قاره را با أن طبايع قاره قیاس کنیم اجزای تحلیلی طبایع غیر قاره را میبینیم؛ و با این اجزای و جود قار و ثابت بسنجیم، می یابیم که این اجزای طبایع غیر قاره را نمی توان به آنها داد، تا آن غیر قار، قار شود این ممتنع و محال است. پس اگر وجودات را با هم بسنجیم نسمی توان حکم این و جود را به آن و جود تسری بدهیم و و قتی طبایع غیر قار و قار را با هم قیاس كنيم حكم قار را نمي توانيم به غير قار بدهيم، بدون شك حكم اين براي آن نيست بلاشوب صحّة و جواز عقلي. جاي تمجمج و أمكان و تجوز نيست پس به طور قطع و بت،حرکت نمی تواند مثل یک وجود اجتماعی ثابت و قار باشد، این چنین وجودی ممتنع است که آن گونه ثابت بوده باشد «یجب له الامتناع» که حکم او را بر این اثبات كنيم. و قد مرّ أنّ امتناع نحو من الكون، يعني وجود اجتماعي براي طبايع غير قاره ممكن نيست لا ينافي الإمكان الذاتي مطلقاً.

و في الثاني: وقع الغلط بحسب أخذ ما ليس بعلّة...\* پس از آنكه آخوند اوهام آنها را به نحو كلى تحرير كرد، به تمثيل دو مورد را نمونه آورد. دومين حرف از اين اوهام و خرافات اين است كه با وجود علت ديده مى شود كه فعل وى موجود نيست، پس اگر علت موجود باشد ما حق داريم براى فعل وى اولويت قائل شويم و فعل او را در شرف تحقق بدانيم. همين مطلب را درباره وجود و ماهيت قياس كنيد. مورد و نمونهاى داريم كه علت چيزى تقرر دارد، و هنوز اثر آن فعليت و تحقق پيدا نكرده،

۰ درس صد و چهلم: تاریخ ۶۸/۹/۱

ولكن به دليل تحقق علت مى توان گفت اثر آن در شرف و قوع يافتن است. اگر ماهيتى در شرف و جود باشد و مقتضاى وى و جود يافتن باشد به اين ماهيت، كه در شرف انصاف به آن صفت است ولى هنوز تحقق نيافته، در آن حال مى توان گفت كه اولى به و جود است و وجود براى وى اولويت دارد، چنان كه با تحقق علت تحقق فعل را براى وى اولى مى دانيد، گرچه هنوز فعل محقق نشده باشد ولى به دليل و قوع فاعل فعل در شرف پياده شدن است لذا فعل رجحان و اولويت پياده كرده است.

جواب: اصلاً تنظیر شما باطل است، زیرا شما علت ناقصه را به جای علت تامه پنداشتید دو ما لیس بعلة، را علت گرفتید و این یکی از موارد مغالطه است که در آخر منطق منظومه ۱ آمده است.

پس از تخیّل و توهم اینکه وی را علت دانستید احکام علت تامه را بر وی بار می کنید، پس غیر علت را به جای علت گرفتید. شما بنا را علت بنا دانستید، در حالی که کار و فعالیت بنا با مجموعه شرایط و معدات مجموعاً علت تامه می شود، پس علت معد و را اطلاقات عوام، که بر معدات و شرایط علت اطلاق می کنند، به اشتباه افتادید. پس موردی نداریم که علت تامه و اقتضای فعلی داشته باشد، ولی معلول او موجود نباشد، تا تحقق معلول ارجح باشد. پس تنظیر شما و به تبع آن اصل مدعا باطل است و فی الثانی: که تنظیر به علل کردید وقع الغلط مغالطه شده بحسب أخذ ما لیس بعلّة علّة، فإنّ الفاعل مراد فاعل اصطلاح فلسفی نیست، بلکه فاعل نحوی و متعارف است، چون فاعل فلسفی، یعنی معطی الوجود، که فاعلیت وی تامه بوده و جدایی بین وی و فعلش روانیست فإنّ الفاعل قبل شرائط إیجابه لیس بفاعل و مُوجِب أصلاً و مع الشرائط موجب بنّة. وقتی شرایط جمع شده، فاعل بنّی و قطعی می شود. شما اگر می گویید فاعل باشد، ولی چون فعلش نیست پس وقوع فعل ارجح، می شود. شما اگر می گویید فاعل باشد، ولی چون فعلش نیست پس وقوع فعل ارجح، و الیق است مراد شما چیست؟ اگر شرایط جمع نشد فاعل نیست و اگر شرایط جمع

١. شرح المنظومه، تصحيح و تعليق أيةالله حسنزاده، ج ١، ص ٣۶۶.

شد به طور وجوب و بتّی فعل محقق می شود پس این سخن نادرست است و آنیچه متفرع بر این کرده بودید؛ یعنی قیاس ماهیت و وجود به آنها نیز باطل است و قول به اینکه ماهیت اولویت وجود پیدا کرده است فاسد میباشد. و أمّا القرب و السعد من الوقوع كأنَّ سؤال مقدر و جواب آن است: اينكه گاهي حبّه و دانه هنوز جوانه نزده و کمکم جوانه میزند و رشد مینماید و شاخه و برگ میآورد و به درخت نیزدیک تر میشود، این قرب و بعد را همه میدانند، که باید برای صوضوع آورد حبه بیودن از درخت دورتر است تا زمانی که جوانه زده و ریشه دوانده و مراتب مختلف دیگر که هر مرتبه قریب تر به درخت شدن و مثمر گردیدن می شود. ایشان از این قرب و بعد اولویت وجودی ممکن را استفاده کردند، در حالی که بحث در ماهیت ممکن به امکان ماهوی است که از عناصر عقود است، و نه امکان استعدادی، که چگونگی وجود است و شدت و ضعف و تقدم و تاخّر دارد. پس در این مثال هم خلط مبحث كردند «و أما القرب و البعد من الوقوع» مربوط به امكان استعدادي است الجل قلة الشرائط وكثرتها فذلك لا يقتضي اختلاف حال في ماهيَّة الممكن بالقياس إلى طبيعتي الوجود و العدم قرب و بعد وجودي و شدت و ضعف در امكان استعدادي مربوط به ماهیت و امکان ماهوی نیست، بلکه آنچه مربوط به این جهت میباشد بل إنّما یختلف بذلك الإمكان بمعنى أخر، يعني امكان استعدادي است و خودش هم بيان فرمود أعني الاستعداد القابل للشدّة و الضعف الذي هو اين استعداد من الكيفيات الخارجيّة از اوصاف وجود خارجي است، و مربوط به ماهيت من حيث هي نيست «الذي هو من الكيفيّات الخارجيَّة؛ اين از اوصاف وجود خارجي است پس امكان استعدادي كه قرب و بعد و تقدم و تأخر به نسبت به فعلیت را نشان می دهد، در ست است لا الإمكان الذاتي كـه بحث ما در آن است الذي هو اعتبار عقلي و از مواد و جهات است. با توجه به معناي ماهیت و امکان فقری و امکان استعدادی حرف معلوم است.

و للمسترشد أن يقمع ريشه كن كند بالأصول المعطاة قواعد و أمهاتي كه عطا شد. إيّاه،

التهویسات التي تهویس، یعنی طرف را به هـوس انـداخـتن التي وقعت مـن طائفة متجادلین في هذا المقام چون بر روی مبنای علمی اهل جـدال هـم نـیستند، بـلکه از مفاهیم عامه کمک میگیرند و در آشفتن اوضاع و به جان اهل علم و علم افتادن و علم کشی کردن میکوشند. بند در بند و پی در پی کلام ایشان دنـبالهای دارد کـه ایس از ضروریات دین ضروریات دین است و هر حرفی هم میزند دنبالش میگوید این از ضروریات دین است. در فصل بعدی هم آخوند از همین نـالهها دارد. آنان ظاهر آیـه و روایـتی را میگیرند و تا حرفی پیش آمده، با سخنان عوام پسندانه همه چیز را از ضروریات دین قلمداد میکنند لا فائدة فی إیرادها و ردّها إلا تضییع الوقت بلا غرض و تفویت نقد العمر بلا عوض.

این بود بحث اولویت و عمده نظر ایشان دربارهٔ خلقت عالم و اینکه برای عالم این وقت ارجح بود تا خدای تعالی شروع به خلقت آن کند و اقتضای طبیعت عالم چنین بود. این بحث با حرف حدوث در بحث بعدی مر تبط است که علت افتقار عالم به خالق را حدوث وی می دانند، و البته پس از حدوث و موجود شدن نیازی به خالق ندارد و به تعبیر یکی از اساتید، و قتی خدا عالم را ساخت و کوکش کرده و کوکی که خدا کوک کند و فعل او کوک بگیرد؛ مثل اینکه آدم فرفرهای را با انگشتش بچرخاند چون خدا قوی است چرخاندهٔ او چنین نیست که یکی دو روز تمام، و کوکش تمام شود و موجودات عالم متلاشی و مضمحل شوند و از جای خویش به در روند و خراب شوند، بلکه تا آن و قتی که قیامت قیام کند اینها در گردشند. با این گونه سخنان برای فهم دین دل خوش می کنند. به تعبیر خود آخوند اینها لعب به دین و فیطرت و نظام است و به دنبالهٔ مبحث قبلی به جهت مناسبت بحث، حدوث منلکمان را پیش نظام است و به دنبالهٔ مبحث قبلی به جهت مناسبت بحث، حدوث منلکمان را پیش کشیده است. ایشان می گویند علت افتقار عالم به خالق حدوث آن است؛ مثل اینکه کشیده است. ایشان می گویند علت افتقار عالم به خالق حدوث آن است؛ مثل اینکه این خود باقد احتیاج به بنا در صدوث خود دارد، بسعد اگیر هم بنا مرده باشد، خانه این خانه احتیاج به بنا در صدوث خود دارد، بسعد اگیر هم بنا مرده باشد، خانه به حال خود باقی است و لذا گفتند: «لو جاز علی الباری العدم لما أضر عدمه بشاه

العالم، ابی خبر از آنکه علت محدثه علت مبقیه هم هست، و بی خبر از اینکه امکان فقری و نوری عالم، اقتضای خالق و علت می کند، تازه در مباحث ماهیات امکانی هم، چنین نازل بحث کردند.

## فصل سيزدهم: مناط الحاجة إلى العلّة هو الإمكان في الماهيّات و القصور في الوجودات

خصوصیت این تیتر و عنوان را هیچ کتاب کلامی و حکمت مشائی ندارد. متكلمان علت احتياج را حدوث مي دانند، مشاء هم نهايت علت حاجت را امكان ماهوی دانستند، ولی مرحوم آخوند به طور برهانی اولین کسی است که علت امکان را فقر نوری میداند و این کلام وی در حکمت موافق با کلمات عرفای محقق و اولیای کامل الهی است، البته نه جهلهٔ صوفیه که چیزکی شنیدند و بـه و هـم و پـندار حرفهایی میگویند، بلکه اولیای محقق و قوی از اهل عرفان، با آخوند در «القصور في الوجودات، يعني امكان فقري همراهند. پس مشاء با آنكه علت احتياج را حدوث به شرط و شطر منكر شدند و امكان را علت احتياج ممكن به علت دانستند، ولي امکان آنها ماهوی است اما امکان فقری در سلسله وجبودات و جبداول وجبودی و مرتبط با مظاهر اسماي الهي كه شؤون وجود صمدي هستند ﴿ هُــوَ ٱلأَوَّلُ وَالآخِـرُ وَالظَّاهِرُ وَالباطِسُ ﴾ اين بحث را به ظاهر ندارند، از كوشه و كنار بزرگان مشاء با آخوند موافق بودند، چنانکه ابن ترکه در تمهید القواعد بیان میکند، آن عده نیز بـا حکـمت متعالیه و عرفان حقیقی و واقعی و توحید قرآنی موافق بودند و مشای میانه مقداری بیراهه رفتند. آنها ظاهر الفاظ را دیدند و انشعاب و جدایی برای آنها پیش آمده است و سخن از مشاء و حكمت متعاليه پيش آمد، و الا قدما با ما متفق بودند.

در تيتر كتاب هاي متعارف اين است: «علَّة الحاجة إلى العلَّة هي الإمكمان، امكمان

١. شرح المشادات، ج ١٦، نمط ١٥ فصل ١، ص ٤٨، ( يجاب دفتر نشر كتاب).

جهت و ماده می شود، ولی این دنباله: «و القصور فی الوجودات» از ویژگی های ایس کتاب است، و جای دیگر پیدا نمی کنید. حالا علت امکان و علت افتقار قصور وجودات است، و این وجودات ظلّی و ربطی و وجودات آیاتی او هستند و قصور اینها به این است که محض ربط و عین احتیاج و تعلقند، و چون وجودات عین ربطند دامنه وجودات، که حدود و ماهیات هستند، نیز این چنین مربوطند و در ربط آنها دامنه و وجودات، که حدود و ماهیات هستند، نیز این چنین مربوطند و در ربط آنها قوا و محال آنها وابسته به یک حقیقت، یعنی نفس ناطقه اند و در بود خود عین ربط و تعلق به وی هستند و مراد از این سخن که، «حق جان جهان است و جهان جمله بدن.» به همین مطلب است نه اینکه بخواهند عالم را بدن خدای تعالی بدانند، چنان که بدن انسان به انسان وابسته است، زیرا ارتباط بدن به نفس به خاطر استکمال جویی نفس است و نفس به آن مستکمل است. پس نمی توان در این تنظیر همه خصوصیات آنها را به وی داد؛ مثلاً اگر کسی بگوید: «زید أسد» تمام خصوصیات اسد از دم و دهن و اعضا را به زید داد. مراد از تنظیر جان بودن حق برای عالم، قیام عالم به حق سبحانه است چنان که در نفس انسانی چنین است:

پرتو نطق است روح و چشم و گوش پرتو آتش بسود در آب جسوش پس جنبهٔ قصوری ممکنات ایجاب می کند که ربط محض به اصل خویش بوده و به وی افتقار داشته باشند. ماهیت اگر بخواهد تحقق پیدا کند باید با این وجود ربطی قرین شود و تعبیر به «از دواج و جود و ماهیت» برای بیان نیاز به عملتی بود که بین و جود و ماهیت در خارج به طفیل و جود خود را به معنایی نشان می دهد، و لذا این ممکن منشأ آثار می شود.

فصل، در بیان علت احتیاج ممکن به علت موجده است. مشاء علت را امکان دانستند، ولی از امکان ماهوی تجاوز نکردند، ما هم همین امکان را در احتیاج می آوریم، ولی این امکان در حد ماهیت است، اما علاوه بر آن به امکان وجودی که قصور وجودات را می رساند، قائل هستیم. متکلمان علت احتیاج را حدوث دانستند و لذا نتیجه این شد که وقتی ممکن حادث شد احتیاج به علت ندارد. عده ای عملت احتیاج را امکان مع شطر الحدوث دانستند. یعنی امکان و حدوث با همدیگر عملت احتیاج باشند. شطر، یعنی جزء. عده ای امکان را شرط حدوث علت احتیاج دانستند اینها خطاگفتند، زیرا حدوث در پیدایش و افتقار آنها بدون تأثیر است، ایشان از قیاس عالم با بنا و بنا به چنین مهاوی و دره های عمیقی افتادند.

فصل... إنّ قوماً من الجدليّين المتسمين اسم گذارى شده به اهل نظر و فكر، باب افتعال براى تكلف و زور چپانى است. خلاصه به زحمت و تكلف به ايشان اهل نظر گفتند بأهل النظر و أولياء التمييز ولى تمييز بايد خيلى در سطح عالى بوده باشد، تا ولى تمييز بوده باشد، چون ولى امرى بودن كار كوچكى نيست. ولى اگر واقع را تمييز بوده باشد، چون ولى امرى بودن كار كوچكى نيست. ولى اگر واقع را مىخواهيد صفت آنها اين است كه، العارين عن كسوة العلم و التحصيل در حقيقت به اين صور تندكان أمرهم فرطاً و تجشموا به چه تكلف افتادند في إنكارهم سبيل الحق شططاً تجاوز از حد كردند. حاجى در منظومه گويد:

لم يحر تفريط لنا و لا شطط جسعلنا الله مـن أمـة وسـط ا

از حد به در رفتند و تفرقوا في سلوك الباطل فرقاً. در سوره انعام فرمود: ﴿ وَأَنَّ هَنْ اللَّهُ اللَّهُ عَنْ سَبِيلِهِ ﴾. راه راست و راه مستقيم يكى بيش نيست. مرحوم طبرسى در مجمع البيان ضمن اين آيه مى فرمايد: جناب رسول الله، صلّى الله عليه وآله، وقتى اين آيه نازل شده براى اصحابش يك خط مستقيم كثيد و در دو طرف خط، خطوط ديگرى اخراج كرد، به ايشان فرمود: خط مستقيم كثيد و در دو طرف خط، خطوط ديگرى اخراج كرد، به ايشان فرمود: خط مستقيم يكى بيش نيست: «اليمين و اليسار مضلة و الطريق الوسطى هي الجادة.» الحرف حق يكى است. انسان كه از حرف حق و خط مستقيم در رفت، ديگر طرق باطل

ا. شرح المنظومه، تصحيح و تعليق آيةالله حسنزاده، ج ١، ص ٢٥٥.

٢. نهيج البلاغه، خ ١۶.

فراوان است. نظام الدین نیشابوری در تغسیر غرائب القرآن می فرماید: در قرآن مجید، انوار نیامد، چون نور، حق و صراط مستقیم است و صراط مستقیم یکی بیش نیست، اما کلمهٔ ظلمات در بسیاری موارد آمده است؛ یعنی اگر از راه حق در روند ظلمات است و آن فراوان است.

فمنهم من زعم أنّ الحدوث وحده علّة الحاجة إلى العلّة ابن ديگر خيلى ساحل پيما و ظاهر بين است. و منهم من جعله حدوث شطراً داخلاً فيما هو العلّة كه امكان باشد. ابن را آورده «شطراً داخلاً»؛ يعنى وى گفت: حدوث و امكان معاً علت حاجت موجودات به حق سبحانه هستند. و منهم من جعله شرطاً للعلّة و العلّة هي الإمكان. و منهم من يتأهّب للجدال غزالى را اسم مىبرد او مىگويد: مثل اينكه كودك خردسالى كه سلحشوران و جنگاوران و دلاوران نديده و ميدان جنگ را تجزيه نكرده و با ابطال رزم نداده لباس حرب بر تن كرده، و زره پوشيده و شمشير دو دم به دست گرفته، به جنگ سلحشوران و جنگاوران آمده است «و منهم من يتأهّب» آماده شده و لباس حرب بوشيده تا بيايد براى جدال.

پس درآمد پوستین رنگین شده کین منم طاووس علیین شده

و منهم من يتأهب للجدال بالقدح في ضرورة العكم الفطري المركوز اين حكم فطرى كه اكنون در فصل عنوان مى فرمايد، نسبت به مطالبى حكمى كلى است، و كمكم به تفصيل در اين فصل نسبتاً طولانى آن را رد مى كند. اين حكم فطرى ترجيح بلامرجح است و كسانى كه اين حكم را قدح، و بر آن اشكال كردند و قائل به جمواز تسرجيح بلامرجح شدند، مخالفت با حكم بديهى نمودند كه حتى در نفوس كودكان مسركوز است و ايشان نيز به هنگام اعمال خود از دويدن و بازى كردن آن را به كار مى بندند، و ترجيح بلامرجح را اجازه نمى دهند، ايشان راه نزديك تر و معلم بهتر را طالبند في نفوس الصبيان، بل المفطور في طباع البهيمة من الحيوان بهايم هم همين طور، آنها نيز به نفوس الصبيان، بل المفطور في طباع البهيمة من الحيوان بهايم هم همين طور، آنها نيز

الاسغار الاربعه، ج ١، ص ٥٥، (چاپ اول).

ترجیح بلامرجح را غلط میدانند. در کتابهای هندسه درسی حبوزوی، پیعنی در اصول اقلیدس به تحریر خواجه طوسی در مقالهٔ اولی شکلی به نمام شکل حماری موجود است. حدس ما این است که شاید این سه یادگار هومر شاعر یـونانی بـاشـد. بزرگان ماگفتند علت انتساب این شکل به حمار آن است که مجموع دو ضلع مثلث، چه مثلث کروی و چه مسطحه، اطول از ضلع ثالث میباشد، و طوری واضح است که نیازی به آوردن برهان و اقامهٔ ادلهٔ هندسی برای آن نیست، به طوری واضح است که حتى اگر یک حماری را در رأس یکی از این اضلاع در ضلع الف ب، مثلاً حمار در نقطهٔ الف بایستد و دسته علفی را در نقطهٔ ب بگذارند، این فطری حمار است که وی برای رسیدن به دستهٔ علف راه آن دو ضلع را انتخاب نممیکند، بملکه مستقیماً از راه خط الف ب به طرف دستهٔ علف مي رود و براي وي نيز ترجح بلامرجح محال است؛ یعنی آن دو ضلع مرجوح را انتخاب نمی کند، بلکه راه مستقیم را، که مرجح دارد، پیش میگیرد، به همین جهت به این شکل حماری گفتند. پس چگونه چنین مطلبی را که حيوانات هم متوجه شدند اين أقابان متكلمان متوجه نشدند «بل المفطور في طباع البهيمة من الحيوان، اكنون اين حكم بديهي داراي اوصافي شد: ١. المركوز؛ ٢. المفطور؟ ٣. الموجب، العوجب صفت حكم لتنفَّره عن صوت الخشب و العيدان و السوط و الصولجان مي بينيم اين حكم فطري موجب است كه حيوان از صداي چوب فرار میکند و فرار را بر قرار رجحان میدهد، «عیدان، هم جمع عمود است؛ یمعنی خشب و السوط، صدای تازیانه ای را بشنود، می بینید حیوان فرار می کند و در می رود «و الصولجان» معرّب چوگان است البته به عصای سرکج صولجان میگویند. در بازی چوگان هم چوب سر کنج داشتند و بسرای ربسودن گنوی از همدیگر از آن استفاده می کردند. در هر صورت صدای چوگان و صورت تبازیانه و چیوب آنها را فیراری مىدهد و كلامهم كلام اين أقايان كلُّه غير قابل لتضييع العمر بالتهجين ما بياييم حـرف

١. مقالة نخستين، شكل بيستم.

اینها را تهجین کنیم بگوییم این حرفها مستهجن است و علت مستهجن و زشت بودن را با صرف وقت بیان کنیم و عمری را در بیان آنها تضییع کنیم. خیلی آدم باید سرآسوده و وقت زیاد داشته باشد تا با این گرفتاری و مشکلات و دوری مقصود، با كمال قرب، به اين ترّهات دل خوش كند و تعطيل النفس بالتوهين بياييم جان را بكذاريم ومعطلش كنيم كه بكوييم اين حرفش موهون است و بخواهيم حرفهايش را یک یک توهین کنیم و بگوییم این سست است، گرچه مینماید که به ظاهر مشغول کاریم، اما این تعطیل نفس است، داریم بیکاری میکنیم، ولی چون میدانید که اینها سنگی را به چاه می اندازند، و اکثری مردم که ه اکثرهم لا یعقلون، بوده و ظاهر بسین هستندو توجه ندارند ناچار به رداينها شديم بااينكه تضييع عمر و سبب تعطيل نفس است. اما برای هشداری و تنبیه به نفوس مستعد میگوییم، این مطالبی که نموشتند و برف انبار کردند و همین که آفتاب برهان تابیده آب میشوند لکن نمفوس النباس و جمهور المتعلَّمين نورسته ها به خصوص كه دأب اين بندگان خدا أن است كه با ايـنكه خود چیزی ندارند اما از سرمایهٔ دیگران پز می دهند. بگو خودت چه داری، من آنم که رستم بود پهلوان، لکن نفوس الناس و جمهور المتعلّمين متوجّهة نحوه ديگران بــه ايــن حرفها رو آوردند و برای اثبات آن هم میگویند ببیند کتاب هم نوشته شده به خصوص بعد از اختراع چاپ، لفظ به چاپ رسیده مساوی با مهر قبولی در نظر این عده و وحي منزل بودن است تاتقة إليه، يعني شائقة إليه.

حالا که این طور است فنقول: در رد این حرفها از شما، که آلیس اگس حدوث مستقلاً یا شطراً علت افتقار است، می پرسیم: آلیس وجوب صفة ما و امتناعها بالقیاس إلی الذات یغنیان، یعنی وجوب و امتناع الذات عن الافتقار إلی الغیر و یحیلان استنادها بحسب تلك الصفة اکنون از خود شما می پرسیم اگر شیء موجود متصف به وجود هم باشد، باز هم احتیاج به غیر دارد، در پاسخ می گویید: واجب نیازمند به غیر نیست اگر ماهیتی ولو مغروض و تقدیری ممتنع بالذات باشد، آیا احتیاج به غیر دارد؟ در پاسخ ماهیتی ولو مغروض و تقدیری ممتنع بالذات باشد، آیا احتیاج به غیر دارد؟ در پاسخ

ميگوييد: ممتنع بالذات در چه چيز نياز به غير داشته باشد. پس شما در اين دو قسم حرفي نداريد «أليس وجوب صفة ما و امتناعها» امتناع أن صفت «بالقياس إلى الذات» اين بالقياس إلى الذات مربوط به هر دو است. اين هم قيد وجوب و هم قيد استناع است، حالا صفتي بالقياس الى الذات واجب باشد؛ مثلاً وجمود براي واجب است، صفتی بسرای مسمتنع واجب و ضمروری است پس ایس استناعش واجب و در آنسجا وجوبش واجب است چنین نیست که وجوب و امتناع کـذایـی «یـغنیان الذات عـن الافتقار إلى الغير» پس امتناع و وجوب ذات و ماهيت ممتنع و واجب را از نياز به غير بی نیاز می کنند «و یحیلان»، یعنی و جوب و امتناع محال می گرداند «استنادها»، یعنی استناد ذات را «إليه» به غير «بحسب تلك الصفة.» تلك الصفة، يعني صفت وجوب يا صفت امتناع پس این تلكالصفة هر دو را شامل شود. پس این كبراي كلي را باید قبول داشته باشید که ذات با این صغت و جوب و با صفت امتناع نباید احتیاج به غیر داشته باشد. تا اينجا را قبول داريد، حالا مي پرسيم: فلو فرض كون الحدوث مأخوذاً في علّة الحاجة علت حاجت هم به فرض امكان و حدوث است، در باب علت بودن حدوث سه قول بود: ۱. حدوث به تنهایی تمام علت نیاز ذات به علت باشد؛ ۲. حدوث جزء علت باشد و جزء دیگر امکان باشد، و از آن به شطر بودن حدوث نام بسرده شد؛ ٣. حدوث شرط باشد و امكان علت. مرحوم أخوند به قسم اول اشاره نكسرد، زيسرا بــا معلوم شدن اين دو، قسم اول نيز روشن مي شود «فلو فرض كون الحدوث مأخوذاً في علة الحاجة» در أن دومي اخير شرطاً كان أو شطراً إنما يعتبر ابن حدوث و يؤخذ فيما هو مراد از «هو»، غير از آن دو است؛ يعني غير از آن دو، يعني وجوب بـالذات و مـمتنع بالذات باشد فيما هو ممكن للذات لا واجب أو ممتنع. پس حدوث برگشت به ممكن کرد و حدوث علت افتقار نشده پس حدوث تاثیری نداشت و باز به ممکن برگشت فقد رجع الأمر أخيراً به هر حال در پايان كار إلى الإمكان وحده و هو الخلف، بنابر مبناي مشاء، برای اینکه شما میخواستید بگویید حدوث در کار است. و بسبیل آخر: العدوث کیفیّة نسبة الوجود المتأخّرة عنها...\* دلیل دوم بر اینکه حدوث نمی تواند علت حدوث باشد، اینکه شیء پس از وجود متصف به حدوث می شود و در هنگام وجود، به علت ایجادی افتقار ندار د پس مطلقا حدوث باعث نیاز نیست، خواه حدوث شرط باشد و خواه شطر، به طریق اولی حدوث به تنهایی علت نیست.

وجه اول بر این مدعا بیان شده، اکنون به وجه دوم میپر دازد: و قتی حدوث را معنا کنید و در معنای آن بیندیشید می یابید که حدوث صفت شیء حادث است، پس ماهیت موجود در خارج متصف به حدوث میشود، پس حدوث صفت و کیفیت وجود و ماهیت را بیان میکند؛ یعنی میگوید اکنون وجود بر ماهیت عمارض شده است و وجود و ماهیت به همدیگر نسبت حدوثی یافتند. پس بعد از نسبت وجود به ماهیت، کیفیت این نسبت، حدوث است بنابراین حدوث متفرع بس نسبت است و نسبت متفرع بر وجود و ماهیت، یعنی طرفین است. وجود از ایجاد متأخر و متفرع بر آن میباشد و تأخر رتبی از آن دارد، پس حدوث متأخر از نسبت و نسبت متأخر از وجود و وجود متأخر از ایجاد شد. و خود ایجاد در صورت وارسی متفرع بر افتقار است، زيرا اگر شيء واجب بالذات باشد افتقار معنا ندارد. اكنون مي پرسيم افتقار بايد از چه ناحیهای باشد؟ معلوم شد که حدوث به مراتب از ایجاد و مرحلهٔ افتقار شیء به علت متأخر است، و نيز در نظر داشته باشيد، اگر شيء واجب، بـالذات و يـا مـمتنع بالذات باشد، افتقار ذات أن شيء با توجه به اين دو جهت، محال است، بلكه افتقار بي معناست. بنابراين اگر شيء ممتنع و واجب ذاتي باشد پس ممكن به دليل امكان افتقار دارد. پس وقتی شیء به دلیل امکان نیازمند شد، فاعل ایسجاد شیء میکند و وجود مي آيد، حدوث ظاهر مي شود پس حدوث متفرع و متأخر از اين همه مراحل است. پس چگونه می توان حدوث را که به مراتب متأخر است علت نیاز ممکن

درس صد و چهل و یکم: تاریخ ۶۸/۹/۴

دانست و چگونه حدوثی که جایگاهی پس از همه و رتبهای متأخر از همه دارد، در رتبه و جایگاه مقدم بر همه قرار داد؟

دليل دوم: ابسبيل آخر: الحدوث كيفية نسبة؛ نسبت وجود به ماهيت داراي كيفيتي به نام حدوث است؛ یعنی و قتی و جود با ماهیت نسبت پیدا کرد، کیفیتی به نام حدوث ييدا مي كند «المتأخرة عنها»، «المتاخّرة» صفت « كيفية» است ضمير «عنها» به نسبت بر می گردد که این کیفیت متأخر از آن نسبت است، و روشن است اول باید نسبت تحقق پيدا كند تا اين كيفيتي كه حدوث است تحقق پيدا كند. المتأخّرة عن الوجود مـتأخره صفت نسبت است؛ یعنی نسبت متأخر از وجود است، ابتدا باید وجود تسحقق پیدا بكند أن كاه نسبت بين وجود و ماهيت تحقق پيدا كند المتأخّر عن الإيجاد و خود ايجاد المتأخر عن الحاجة و خود حاجت المتأخّرة عن الإمكان. ابن همه بايد تحقق بيدا بكنند تا کیفیت تحقق بیدا کند؛ یعنی نسبت و وجود و ایجاد و افتقار، که حاجت است، و امكان محقق شود و بين أنها هم ترتيب موجود است تا بس از تحقق اين سلسله مترتب، حدوث را برای این شیء پیاده، و شیء را به این کیفیت متصف کنیم، و بكوييم: الشيء حادث، بس جكونه ميكوييد علت افتقار به علت فياعلي حيدوث أست، حدوثي كه به مواتب از اينها متاخر است؟ فإذا كان الحدوث هو علَّة الحاجة بأحد الوجهين مراد شطر بودن و يا شرط بودن براي علت حاجت است، و البته اگر حدوث به تنهایی علت باشد به طریق اولی روانیست و علت ذکر نشدن امکان به تنهایی همین وضوح بود. پس دغدغه در عبارت راه ندار د که چرا سه و جه مـزبور در ایمنجا پـیاده نشده است؟ كان سابقاً على نفسه بدرجات. حادث بايد به چند درجه برخود مقدم شود، زيرا بعد از امكان، حاجت قرار دارد و بعد از آن ايجاد و بعد از آن وجود و بعد از آن نسبت و بعد حدوث، يعني كيفيت مزبور است.

و ليس لأحد أن يعارض بمثله على نفي علّيّة الإمكان من جهة أنّه كيفيّة نسبة الوجود. لأنّ اين ولأنّه علت براي وليس لأحده است؛ يعني جواب ايس أقبا ايس است كه لأن

الإمكان حالة تعرُّض سؤال اين سائل اين است: همين سنخن در حمدوث را در بناب امكان مي آوريم، زيرا امكان نسبت بين دو چيز است، همانند حدوث كه نسبت بين وجود و ماهیت بود، چگونه حدوث این همه متأخر شود و امکان چنین نگردد؟ پس امكان نيز كيفيت نسبت وجود به ماهيت است، جنانكه خود شما به أن مـقر هسـتيد پس مراتب تأخر حدوث براي امكان نيز وجود دارد، زيرا هنوز به خاطر داريم كه شما در عناصر قضایا ماهیت را با وجود سنجیدید و گفتید اگر وجود بسرای ساهیت حتمي و ضروري باشد وجود، و اگر ماهيت غير قابل تحقق باشد و عـدم بـراي وي ضروري باشد امتناع، و اگر نسبت به وجود و عدم لا ضرورت داشته باشد آن ماهيت ممكن است، پس امكان نيز متفرع بر نسبت و سنجش وجود و ماهيت است. پس مراتب تأخر حدوث براي امكان نيز هست، بنابرايس همين سخن در حدوث در امكان هم مي آيد. و چطور شد كه امكان شما علت افتقار ممكن به علت فاعلى شده، ولي حدوث ما نشود؟ در پاسخ گوييم: تفاوت بين حدوث و امكان در اين است كه حدوث صفت شيء خارج است، در حالي كه امكان امري اعتباري و لحاظ عقل بين دو چیز در وعای ذهن میباشد. تا شیء در خارج متحقق نشد و رنگ وجود پیدا نکرد، به آن حادث نمیگویید. پس حادث صفت شیء خارجی است، در حالی که امكان كيفيت نسبت در قضية ذهني است كه طرفين أن در وعاى ذهن هستند، و سخن از تحقق و عدم تحقق أنها در بين نيست. پس طرفين نسبت كه موضوع امكان است مفهوم ماهیت و وجوداست، نه شیء موجود در خارج، چنانکه در حدوث است. پس امکان در رتبهٔ وجودی متأخر از ماهیت و وجود خارجمی نیست، بملکه امکان در وجود ذهنی متأخر از آن دو است. بنابراین تأخّر امکان در خارج نیست، بسر خملاف حدوث.

و ليس لأحد أن يعارض بمثله اين اشكالي كه ما كرديم اعلى نفي علّية الإمكان. يعني صحيح نيست كسي اشكال ما را در اينكه حدوث كيفيت نسبت مي باشد در باب امكان بكويد «من جهة أنه كيفية نسبة الوجود» به اين خاطر كه امكان نيز همانند حدوث كيفيت نسبت وجود است، پس اگر حدوث نمى تواند علت افتقار باشد امكان نيز علت افتقار نيست، لأن الإمكان حالة تعرض لنسبة مفهوم الوجود إلى الماهيّة مفهوم وجود و ماهيت اگر نسبتى پيدا كنند، در ذهن است و امكان كيفيت اين نسبت ذهنى است، نه حدوث كه كيفيت نسبت خارجى است بحسب الذات في لحاظ العقل و ليس ضمير «ليس» به امكان بر مى گردد منا يعرض في الواقع لنسبة خارجيّة، در حالى كه حدوث در خارج عارض نسبت خارجى مى شود، و ظرف تحقق وى خارج است خدوث در خارج عارض نسبت خارجى مى شود، و ظرف تحقق وى خارج است فإنما بله، البته انكار نداريم كه امكان چون جهت نسبت مى باشد از طرفين خود مؤخر است و طرفين وى وجود و ماهيت هستند، و تا تقرر نيابند نسبت نمى بابند و امكان صدق نمى آيد؛ ولى اين تقرر در وعاى ذهن است و اشكال حدوث در آن نسمى آيد؛ زيرا عقل در تحليل و تجزية علمى مفاهيم را مى شكافد و اين تقديم و تأخير پيش مى آيد. فإنما انكار نداريم يلزم تأخره تأخر امكان عن مفهومي الوجود و العاهيّة بحسب أخذها من حيث هي لا عن فعليّة النسبة في ظرف الوجود، كه در ظرف خارج بايد تحقق بيدا كنند، اما حدوث بايد در ظرف خارج تحقق پيدا كنند.

و أمّا الحدوث، فهو وصف الشيء بحسب حال الخارج بالفعل و لا يوصف بدبه اين حدوث الماهيّة و لا الوجود إلّا حين الموجوديّة وجود و ماهيت در خارج تحقق بيدا كردند، متصف به حدوث مى شوند گر چه وجود ذاتاً تحقق بيدا مى كند و ماهيت بالعرض و در كنف وجود متحقق مى شود، ولى وقتى متحقق شدند به حدوث متصف مى شوند، پس ظرف اتصاف به حدوث خارج است لا في نفسها و لا ريب في تأخّره تأخر حدوث عن الجعل و الإيجاد كه چون صفت شىء خارجى است از جعل وجود و ماهيت متأخر است، در حالى كه صفت امكان صفت تحليلى و متفرع بر مفهوم وجود و ماهيت در وعاى ذهن است، پس با آنكه حدوث و امكان در نظرة اولى كيفيت نسبت وجود به ماهيت هستند، ولى معلوم شد كه تفاوت آنها خيلى زياد است.

و أما قول من ينكر... در اين اعتراض قائل ميكوشد در فطري بودن ترجيح بــلا مرجح را اشكال كند. دنبالهاش «فالظلم فيه ظاهر»، «فالظلم» جواب «أما» است. در درس قبل او منهم من يتأهب للجدال؛ ناظر به ترجيح بلامرجح بـود، ايـنجا نـيز دو قضیه را در ذهن و عقل پهلوي هم ميگذار د و بداهت آنها را ميسنجد و حكم ميكند كه در بديهيات شدت و ضعف نيست، بعد از كلمه «إلا بمنفصل»، «على العقل» أورده و اين «على العقل» مفعول به واسطة «عرضنا» است؛ يعني بأنًا متى عرضنا قـولكم: ... على العقل و كمي فاصله شد، پس توجه لازم دارد؛ چون ما گفتيم ترجيح بلامـرجـح قضیه ای فطری است که حتی حیوانات بر آن مفطورند و سائل میگوید: این قضیه این قدرها هم فطري نيست، زيرا قضية «يك نصف دو است» را با قبضية «ترجيح بـلا مرجع» بر عقل عرضه می کنیم، عقل قضیهٔ اول را بی دغدغه می پذیرد و آن را از بدیهیات میشمارد، اما قضیهای که شما ادعای فطری بودن آن را دارید، و قتی بر ذهن عرضه شود ذهن در آن متوقف است و حتى آن را غلط مي داند، چنان كه عدهاي قدح در ضرورت آن میکنند پس میگویند این دو حکم، نه تنها در ضرورت یکسان نیستند، بلکه یکی مورد قدح و اشکال و نظر عدهای شده است. حکم دوم، یمعنی «واحد نصف دو مي باشد» فطرى است و حكم اول كه الطرفان لمّا استويا بالنسبة إلى الذات في رفع الضرورة عنهما فامتنع الترجيح إلّا بمنفصل، يعني چون وجود و عدم بــه نسبت به ماهیت در اینکه بسرای وی ضرورت ندارند حکمشان یکی است، پس ترجیح یکی از آن دو باید به مرجحی باشد، و هیچ کدام از دو طرف ممکن بدون علت بر دیگری رجحان نمی بابد، و ممکن یک طرفه نمیگردد، پس ترجیح بلامرجح غیر ممكن است و شما اين را هم قضيهاي فطري ميدانيد. آيا عقل اين قضيه را در فطري بودن همانند قضية دوم («واحد نصف اثنين است») مي يابد؟ بـا ايـنكه قـضية اول را عدهای انکار کردند، در حالی که شما فطری بسودن آن را حستی در حیوانیات بسدون دغدغه دانستید. پس هم ذهن ما آن دو را یکسان نمیبیند و یکی را بمدیهی تر و

روشن تر می یابد و هم اعتراض عدهای دلیل بر این مدعاست. و أمّا قول من ینکر بداهة القضيّة المنطورة اشاره دارد به أن «الحكم الفطرى» و «قضية مفطوره» در درس قبل، پس این شخص بداهت این قضیهٔ مفطوره را انکار میکند به اینکه، بأنّا متی عرضنا اگر «على العقل» را دنبال اين «عرضنا» بياوريم راحت تر مي توان معنا كرد؛ يعني اكس دو قضيه را بر عقل عرضه كنيم و سان دهيم اول: قولكم: الطرفان لمّا استويا بالنسبة إلى الذات في رفع الضرورة عنهما فامتنع الترجيح إلّا بمنفصل قضية دوم: «مع قولنا: الواحد نصف الاثنين على العقل. «على العقل» متعلق به «عرضنا» است. پس و قـتي ايـن دو قضيه را پيش هم بگذاريم وجدنا الأخيرة، يعني الواحد نصف الاثنين قضية دوم را فوق الأولى و أن قضيه اي كه دربارة امكان بود كه ترجيح بلا مرجح غلط است في القوة و الظهور؛ میبینیم که دومی خیلی روشن است پس چطور میگویید هم اولی فطری است و هم دومي و التفاوت دنبالة اشكال آقاست إنّما يستقيم إذا تطرّق راه بيابد الاحتمال بوجه ما إلى الأولى، در حالي كه به قضية نخست احتمال راه مي يابد و تطرق و ورود احتمال در صورتی است که این قضیه به آن قرصی و استواری و استحکام دومی نباشد؛ يعنى فطرى نباشد بالنسبة إلى الأخيرة، يسعني «الواحيد نبصف الاشنين.» بس نیازمندی به علت در یک طرفه شدن ممکن و ترجیح بلا مرجع آن، چنانکه شسما میگویید، فطری نیست و احتمال در آن راه پیدا کرده است، و با ورود احتمال، یقین به آنکه مفاد فطری بودن است از دست شماگرفته می شود و وقتی قرص و صلب نباشد و قيام احتمال نقيض، ينقض اليقين التامّ بس أن يقين تام را، كه قضيه بــه عــنوان حكــم فطری دارا بود؛ یعنی یقین به غلط بودن ترجیح بلامرجح از دست شماگر فته شده است پس این قائل این چنین به جنگ دلاوران آمد و رجز می خواند که،

پسر زال رستم دستان یادگارش منم به دورانا

فالظلم فیه ظاهر باسخ: در این سخن ظلم روشن است، زیرا در منطق گفته شد که قضایای فطری در ظهور و خفا با هم تفاوت دارند. ممکن است برخمی از فیطریات

تنبیهی و هشداری بخواهند، پس با آنکه حقیقت روشن و واضح است، ولی در ظهور و خفا با هم ممكن است تفاوت داشته باشند، پس به صرف مخفي بودن يكي از آن دو از دیگری نمی توان او را از بداهت انداخت. پس اگر قضیهای هشداری بخواهد نه کسب و تشکیل مقدمات، این قضیه فطری است و نه مجهول، تا نیاز به کسب تازه داشته باشد، و بداهت وی در ذات وی مستکن است و با تنبیهی شخص بندان پسی میبرد، پس با آن هر دو قضیهٔ مزبور فطری است و عقل در فهم یکی نیازمند بسه هشداری دارد، اما دیگری به این هشداری نیازمند نیست. أو لم یعلم این اندازه منطق لخواندي و نمي داني كه أنّ التفاوت في الفطريّات كثيراً ما يكون بحسب التـفاوت فـي طرفي الحكم و الحكم في نفسه ممّا لا يتفاوت. در شرح تجويد مسرحسوم عسلامه حملي فرمود: چه بسا حکم قضایایی بدیهی است، ولی اطراف، یعنی موضوع و محمول آن، نیاز به کسب دارد. پس ما قائلیم که تصدیق و حکم فطری و بدیهی است، اما تصور اطراف قضیه شاید چنین نباشد. پس ما میگوییم: و قتی تصور موضوع و محمول و نسبت بین آن دو شود حکم بدیهی است گر چه تصور اطراف زحمت داشته باشد. «و الحكم في نفسه مما لا يتفاوت.» علاوه بر اين على أنَّ الحكم الفيطري و الحمدسي کالاقتناصی اقتناص، یعنی کسب، یعنی در علم کسبی باید صغری و کبری بسر طبق قاعده تشکیل بدهید. بعضی از این قضایا زحمت فراوان دارد چه بسیا در به دست آوردن حد وسط مدتی مدید بگذرد تا شخص به عمق یک حقیقت برسد، و چه بسا برخي از قضايا به راحتي به دست آيد. پس همان طوري كه در احكام اقتناصي و كسبي تفاوت پیش می آید و همهٔ قضایا در کسب یکسان نیستند، حتی در همان ضرب اول از ضروب اشکال شکل اول که سر سلسلهٔ همه ضروب است و همه باید به آن برگردند، تفاوت پیش می آید. پس همان طور که در قضایای اقتناصی و کسبی و به دست آوردن صغری و کبری اختلاف مراتب در ظهور و خفا پیش می آید همچنین در قیضایای حدسی و در فطریات هم تفاوت پیش میآید، ولی این تفاوت ایسجاب نسمیکند که

قضایای حدسی و فطری و دیگر قضایای یقینی از بدیهیات خارج شوند، چنانکه در حدس مراتب دارد و نیز در اشخاص مختلف، مختلف است. بنابرایس، چنانکه در امور کسبی یک شخص در زمانهای مختلف در به دست آوردن صغری و کبری تفاوت دارد و یا اشخاص با هم تفاوت بسیار زیاد دارند، در امور فطری و بدیهی هم قضایا در ظهور و خفا تفاوت دارند پس همهٔ اولیات در یک سطح نیستند علی أن العکم القطری و الحدسی کالاقتناصی، یعنی کالکسبی منا یجوز فیه التفاوت بالقیاس إلی الاذهان و الازمنة، یک و قتی خواب آلود و سنگین و خسته است، ولی گاه دیگر فکر کرده و زحمت کشیده و خیلی زود متوجه می شود پس به لحاظ ازمان و هیآت و کوده و زحمت کشیده و خیلی زود متوجه می شود پس به لحاظ ازمان و هیآت و اوقات یک شخص در گرفتن تفاوت دارد. بعد از غذا ذهن در فهمیدن در زحمت است، ولی پس از هضم غذا و خستگی و به ویژه سحرها چه قدر آماده است. ایالقیاس است، ولی پس از هضم غذا و خستگی و به ویژه سحرها چه قدر آماده است. ایالقیاس

۱. البته سحرها را بحیلی ستودند، چون هوا تلطیف شده و بدن از خستگی به در آمده و استراحت کرده و غذا هضم شده است، اما روز، شغلهای مردم گوناگون و هوا آلوده است و به پای شب نمی رسد. لذا در سحر به سرعت انسان مطالب را حفظ می کند و به خوبی در حافظه می ماند، چنان که فراگیری هم از کیفیت عالی برخوردار است. مطلقاً شب به خصوص سحر در سیر به سوی مرسلات و عالم کلیات و حقایق شأنی دارد: ﴿ وَمِنَ اللَّيْلِ فَتَهَجّدُ بِهِ نَافِلَةً لَكَ عَسَىٰ أَنْ يَتَعَلَّكُ رَبُّكَ مَقاماً مَحْمُوداً ﴾ (اسراء (۱۷) آیة ۷۹). این وقت حساب دیگری دارد، زیرا بدن از خستگی در آمده و غذا هضم شده و شخص نشاط دارد، هوا و فضا هم نشاط دارد اینها همه با همدیگرمتاسبند و برای انتقال انسان دخیلند. پس تفاوت اوقات و اشخاص در انتقال ایجاب نمی کند که حکم از فطری و بدیهی بودن به در روده و خصوصیات المفهومات؛ یک لغت و مفهومی بیش یک فرقهای و طایفه ای خیلی روشن است، ولی پیش دیگری خفی است.

تفتازانی در مطول (ص ۱۳، چاپ سنگی) نقل کرد که وقتی ادیبی به حالت غشوه افتاد در حالت افاقه خلق را بر دور خود مجتمع دید به ایشان گفت: همالکم نکآکاتم کتکآکنکم علی ذی چِنّة إفرنقعوا عنّی، این جمله برای ادیب واضح بود، اما برای ایشان خیلی نامأنوس. از این سخن چیزی نفهمیدند و گفتند: هان شیطانه تکلّم بالهندیّة، خدا رحمت کند حضرت آقای شعرانی را! که می فرمود: وقتی مرحوم آقای کلباسی (به نقل از قصص العلماد) از سرچشمهٔ تهران عبور می کرد، قصاب، گوسفندی را ذبح کرده بود در شک افتاده بودند که آیا درست ذبح شده است یا نه قصاب آقا را به شاگردش نشان داد و گفت: برو حکم آن را از ایشان سؤال کن و بیرس که آیا ایس گوسفند حلال است یا نه ۴ شاگرد به پیش ایشان رفت آقای کلباسی در جواب گفت: اگر قری آوداج آزیّعه شده فحلال و بالا فحرام، شاگرد به پیش ایشان رفت آقای کلباسی در جواب گفت: اگر قری آوداج آزیّعه شده فحلال و بالا فحرام، شاگرد برگشت گفت: آقا داشت دعامی خواند.

إلى الأذهان و الأزمنة و خصوصيات المفهومات و العقود، لتفاوت النفوس في استعداداتها الأوليّة غريزيّة به صورت تمييز و بعد از آن تمييز، كسبية است و استعداداتها الشانويّة كسبيّة. مى دانيد كه اشخاص به حسب استعدادات اولى و عقل غريزى و فطرى تفاوت دارند و مى دانيد در استعدادهاى ثانوى كسبى هم تفاوت پيش مى آيد. البته آن اولى خبلى شيرين است. هر چه كه مزاج معتدل تر بوده باشد نفس شريف تر و لطيف تر است. آنها زود پيش مى روند، ولى دومى كسبى است. البته سرانجام در كسبى شخص به جايى مى رسد، لكن كسبى است، جان كندن و زحمت كشيدن دارد. پس هر كس غريزة جبلى و نبوغ و فطرت وى پر بركت تر و شريف تر باشد الطوبى له و حسسن مآب، تا به نفس مكتفى غريزياش اإذا مأب، تا به نفس مكتفى غريزياش الله المأوا إن علموا علموالا است. الما طبيبانيم و شاگردان حق، الدولت آن است كه به خون دل آيد به كنار، الله

پس تفاوت مردم در هوش و به حدس و نبوغ تا صاحبان نفوس مکتفی، که سفرای الهی هستند، فراوان است. پس ممکن است در حکم بدیهی اندکی تروّی باشد، ولی این تروّی و تأمل ایجاب نمیکند که حکم از بدیهی و فطری بودنش به در رود.

بحث در این بود\* که ترجیح بلامرجح قبیح است و این حکم فطری و مرکوز در اذهان همه، حتی حیوانات است. عدهای در این حکم ضروری قدح کردند و ترجیح بلامرجح را جایز شمردند. مرحوم آخوند آنها را رد کرد و آن گاه در اعتراض سائل وارد شد که فطری بودن قضیه را منکر شد و در استدلال خود این قضیه را در کنار قضیه فطری دیگر گذاشت و گفت: اگر هر دو بر عقل عرضه شوند عقل به فطری بودن یکی و نه دیگری، حکم می کند، اما در آن دیگری تمجج و دغدغه دارد، پس این حکم فطری نیست. پس وقتی احتمال خلاف در این قضیهٔ ترجیح بلا مرجح راه پیدا کرد، یقین از دست شما گرفته می شود و حکم از بداهت می افتد.

<sup>.</sup> درس صد و چهل و دوم: تاریخ ۶۸/۹/۵

مرحوم آخوند در جواب فرمود: هر دو قضیه فطریاند، ولی بدیهیات با همدیگر تفاوت دارند، برخی از آنها واضح و برخی به دلیل انس واضح تر هستند، چنان که برخی به دلیل عدم برخورد خفی هستند، ولی با اندک التفات و هشداری عقل تصدیق می کند، گرچه مراد از ما از قضیهٔ بدیهی تصدیق بدیهی است و آن در صورتی است که طرفین قضیه درست تصور شود، لذا ممکن است تصور طرفین حتی کسبی باشد، ولی خود تصدیق بدیهی باشد. پس محتمل است که علت عدم توجه نفس به آن برای اجمال در تصور اطراف باشد، ولی تا اطراف و موضوع و محمول فهمید، شدند، عقل حکم به آن کند؛ مثلاً در باب امکان اگر به ذهن بگویید نسبت وجود و عدم به ماهیت مثل دو کفه ترازوست به خوبی عقل تصدیق می کند که بدون علت خارجی کفه ای رجحان پیدا نمی کند، چنان که در تصدیق آمور بدیهی همانند کسبی ها، سیلیقه ها و موحان پیدا نمی کند، چنان که در تصدیق آمور بدیهی همانند کسبی ها، سیلیقه ها و عدت ها و احوال و او قات و از هنه مختلف است. پس اگر در امور فطری چنین نشیب و فرازی بود، آنها را از فطری بودن خارج نمی کند.

فالسلائق العقليّة سليقه هاى عقلى في إدراك نظم العقائق و تأليفها تأليف حقايق وزانها وزان السلائق الحسيّة السمعيّة في وزن الألفاظ و تأليف الأصوات و چه خوش تعبيرى و چه خوب بيانى فرمود كه سليقه ها همان طور كه در امور حسى متفاوتند در امور عقلى هم تفاوت دارند. در تأليف و تركيب حسيًات چه قدر سليقه ها مختلف است: يكى را مى بينيد كه از اين آواز و از اين صوت خوشش نمى آيد و وقتى اين را مى شنود مى گويد اين مصداق «إن أنكر الاصوات لصوت الحمير» است، ولى ديگرى از همين صوت و آواز خوشش مى آيد. يكى از اين طعم و خوراك خوشش نمى آيد، ديگرى جز آن را نمى بسندد. پس همان طورى كه در امور حسى مى بينيد كه اختلاف ديگرى جز آن را نمى بسندد. پس همان طورى كه در امور حسى مى بينيد كه اختلاف در محسوسات و ادرا كات و مطبوع بودن نسبت به مدرك و نامطبوع بودن نسبت به او در محسوسات و ادرا كات و مطبوع بودن نسبت به مدرك و نامطبوع بودن نسبت به او شركيب و انتقالات به قدر تفاوت دارد، امور عقلى هم همين طور است. تأليف و تركيب و انتقالات اشخاص و يافتن هاى آنها، إلى ماشاء الله، عرض عريضى دارد. جناب خواجه در نمط اشخاص و يافتن هاى آنها، إلى ماشاء الله، عرض عريضى دارد. جناب خواجه در نمط

دوم اشارات فرموده بود: مزاج عرض عریضی دارد نمی شود او را تحدید و منحصر کرد، همان طور که دو شخص در هیأت و شکل یکی نیستند و به قول عرفا تکرار در تجلی نیست در دریافت حقایق هم نفوس و اذواق تفاوت دارند پس ایس اندازه تفاوت ایجاب نمی کند که فطریات را از حکم خودش بیندازیم و بگوییم فطری نیست. پس یک جاممکن است تنبیه بخواهد، ولی در جای دیگر نخواهد «فالسلاتق المقلیة ... و زانها و زان السلاتق الحسیة السمعیة فی و زن الألفاظ و تألیف الأصوات؛ اصول علم ریاضی چهار علم است: ۱. عدد، یعنی حساب؛ ۲. هندسه؛ ۳. هیئت؛

علم تألیف از شعب ریاضی است. پس در تألیف نغم و اوزان چه بسا تألیفی برای یکی موزون باشد و برای دیگری ناموزون باشد و خوشش نیاید. پس مراد از تألیف اصوات، علم موسيقي است كه از تأليف اصوات و ايقاعات و تركيبات، تفاوت ميكند. وجهة الوحدة في العقليّات كجهة الوحدة في المسمعيّات و التخالف كمالتخالف. میبینی که در سمعیات و در عالم شهادت بعضی از وحدتها با برخی دیگر چه قدر تفاوت دارد و یک وحدت متصلب و قرص و قوی است و وحدت دیگر به آن اندازه و پایه نیست و تااندازهای سست است و کثرت در او غلبه دارد تا به جایی میرسید که وحدتها اعتباري مي شود، نظير وحدت قوم و طايفه و لشكر و عسكر. پس همين طور که وحدتها تفاوت دارند، در عالم عقلی هم همینطور است. بنابراین عقل و نفس ناطقه اگر بخواهند و حدتها را در ترکیب و تألیف بفهمند و بیابند، تفاوت پیش مي آيد. دو التخالف كالتخالف، تخالف عالم عقلي و مدركات عقلي نسبت بـ همم همانند تخالف عالم حسى نسبت به هم است دوجهة الوحدة فيي العقليّات كنجهة الوحدة في السمعيّات و التخالف كالتخالف. و كأنَّ پس از «كأنَّ در كتاب چاپ اول اسلامیه وکل، دارد، و مرحوم شعرانی هم آن را جزء عبارت آورده است، ولی هیچیک از نسخ اكل، ندارد، پس نتيجهٔ حرف: وكأنَّ من سلمت ذاتقة عقله همانطوري كه ذايقهٔ

لسان و قتی مریض میشود، مثلاً شخص تب کرده و پرخورده است، ذایـقهٔ لـــانش مریض است و درست نمی چشد، اگر مقداری حلوا بچشد آن را تلخ می بابد، در حالی که حلوا تلخ نیست و ذایقهٔ وی مریض است. پس همان گونه که ذایقهٔ مریض از غذای لذيذ اشمئزاز دارد، ذايقة عقل نيز مريض مي شود و چه مريضي، أعاذنا الله منه، و كأنّ من سلمت ذائقة عقله من القصور و الاختلال گاهی قصور و اختلال ناشی از تقصیر وی نیست، بلکه به واسطهٔ حوادث طبیعی چنین شده است، ضربه خـورده، پس گـردنی محکم به پشت گردن وی و یا خود جاهلانه مشت به سر خود زده است اختلال و قصوری برای عقلش پیش آمده و دستگاه گیرندهاش اختلال یافت این یک وجه أو من الأمراض النفسانية و بيماري خودخواهي و تقرّب به جهّال و معركه گيري و إز اين گونه امور، أعاذنا الله منها، و الاعتلال بيماري الحاصل من مباشرة الجدال و المناقشة في القيل و القال و اگر كسى از اين امراض كذايي به سلامت ماند لم يَسَرْتَبُ ايــن كــلمه از «ارتباب» است في استحالة از ابن حكم ضروري ارتبابي برايش بيش نمي آيد خدا رحمت كند پيرمردي راكه شرح لمعه درس مي گفت! وي لم «يُـرَ قطّ» را «لم يُـرَ قطّ» ميخواند و در لغت دنبال «رقط» ميگشت في استحالة رجحان الشيء على مثله من كلّ جهة إلّا بمنفصل مي بينيد كه بايد مرجح خارجي باشد و من استحلّ، يعني كسي كه جوّز ترجيح الشيء بلا مرجّح، يعني بدون علت منفصل يُوشِك أن يسلك سبيل الخروج عين الفطرة البشرية وي بيهوده جدال مي كند و با ابطال نبرد و مقابله مي كند، در حالي كه هماور دشان نيست لخباثة ذاتيّة وقعت من سوء قابليّته الأصليّة ضمير «ه» در «قابليته» به «من» بر میگردد و عصیان جبلی اقترفت، أی اکتسبت ذاته الخبیثة در این بدنش چون نفس است لذا به عقل نگفتند كه امّارهٔ بالسوء است، زيرا عقل آمر به خير است، اما نفس جنبهٔ تعلق روح به بدن و ماده و دنیاست، لذا کسب زشتی مسیکند و الارواح و مرتبهٔ عالی آن، یعنی عقل، تزاحم و دعوا و نزاع ندارند، زیرا خیر و نور با هـم دعـوا ندارند. به تعبير جناب رسول الله عَلَيْ، عقل چراغ الهي و نور فرا راه انسيان است، اميا مرتبهٔ نازلهٔ عقل، یعنی نفس با عنوان نفسانیت به لحاظ تعلق به بدن به اموری دلبستگی پیدا می کند: تعلق به مقام و ملک و مال و عناوین و مناصب و انانیتها، و امر به سوء از خصایص وی می شود و از این معنا تعبیر فرمود به: "فی القریة الظالمة" این قریه، بدن عنصری است که نفس با وصف عنوانی نفس به آن تعلق دارد مگر نفس مطمئنه ای گردد که قوای این قریه در تحت تدبیر عقل بوده باشند. اگر قوا در تحت تدبیر سلطان عقل نباشند، نفس سرکش می شود چنان که قوای آن هم همین طورند و این مدینه و مملکت هرج و مرج می شود و نفس، نفس مطمئنه نخواهد بود، بلکه نفس مضطربه است و در قوایش هم غوغا و ضوضاء است. این کشور رو به فساد و تباهی می رود فی القریة الظالمة الهیولانیّة و المدینة الفاسقة السفلیّة. مراد هسمین بمدن تباهی می رود فی القریة الظالمة الهیولانیّة و المدینة الفاسقة السفلیّة. مراد هسمین بمدن است که نفس مضطربه، که در تحت فرمان عقل نیست، به آن تعلق دارد و چون دربارهٔ این حکم فطری کذایی، یعنی ترجیح به الا مرجح بحث کرد و عده ای آن را غلط دانستند، فرمود:

ظلمات وهميّة ظلمات به صورت جمع است، و چون قدما در كلماتي مثل «أسحق» الف نمي آوردند و اسحاق نمي نويسند در كلمهٔ ظلمات هم همين اتفاق افتاد، بعدها خيال كردند، مفرد است. المستحلّون ترجيح أحد المتساويين بالاسبب آنها كه حكم فطرى را انكار كردند تشعبّوا في القول چندين فرقه شدند ففرقة قالت: اين ظلمت است إنّ الله سبحانه خلق العالم في وقت بعينه دون سائر الأوقات من دون مخصّص يتخصّص به ذلك الوقت. چون نوعاً متكلمين قشرى ساحل پيما هستند، و البته مراد از مستكلمان سلطان المحققين جناب خواجه نصيرالدين طوسي كه متن تجريد را نوشت، نيست، زيرا ايشان به كلام آبر و داد. خواجه مقامش خيلي والاست و در همهٔ علوم و در هس فني كه دست به قلم كرده است مرد يك فن است. خواجه از نوابغ خيلي عظيم الشأن فني كه دست به قلم كرده است مرد يك فن است. خواجه از نوابغ خيلي عظيم الشأن است. در هر صورت متكلمان كه حساب خلق و خالق را بنا و بنا مي داند و به خداى جدا قائلند، اكنون از ايشان سؤال مي كنيم: چرا قبل از اين وقت و بعد از ايس وقت

شروع به خلق نکرد؟ در این او قات که ترجیحی نبود، پس یا باید به ترجیح بلامرجح قائل شوید و یا در وقت اولویتی قائل شوید و یا در ماهیات اولویتی باشد؟ و به همر حال اگر فحص شود و از ایشان بپرسند میگویند: او فاعل است و هر طور بخواهد شروع میکند. خدا رحمت کند جناب آقای شعرانی راا عرض کردیم: آخر این حالی که نه وجود است نه عدم است و در بین وجود و عدم میباشد چیست؟ فرمود: ای، همين. «ففرقة قالت: إن الله سبحانه خلق العالم في وقت بعينه دون سائر الأوقات من دون مخصص يتخصص به ذلك الوقت.» ترجيح بلا مرجم پيش مي آيد ايس يك. و فرقة زعمت أنَّ الله سبحانه خصَّص الأفعال بأحكام مخصوصة من الوجوب و الحظر و الحسن و القبح من غير أن يكون في طبائع الأفعال ما يقتضي تلك الأحكمام ايسن فسرقه اشاعرهاند که در حسن و قبح اشیاء و احکام چنین قائلند، و در مقابل همهٔ عارفان و حكما و عدليه از اماميه و غير اماميه هستند. (حرف احكام را ابتدا پيش بكشيم كـه انسمان بیشتر است و به زبان ایشان تکوینیات را هم به تشریعیات قیاس میکنیم.) در تشریعیات احکام را به پنج قسم تقسیم میکنند: واجب، حرام، مستحب، مکروه و مباح. همه به جز اشاعره قاتلند که احکام زیر سه حکمت و جهتی است که در ایس شيء نهفته است که به انسان تعلق ميگيرد؛ مثلاً به تعبير بنده چون صد در صد براي او نافع است نباید ترکش بکند، این واجب است، و چون آن دیگر صد در صد به حال وی ضرر دارد حرام میباشد. بر همین قیاس است مستحب و مکروه و مباح، نه اینکه احکام بی جهت جعل شده باشند. در تکوین موجودات نظام هستی هر چه هستند به انسان تعلق نگرفتهاند و تا تعلق به وی نگرفتهاند، حرفی از طهارت و نجاست و حلال و حرام نیست و در عالم و در نظام هستی به حال خودشان هستند و چه خوش و خوب در نظام هستي قرار دارند، به قول سنائي غزنوي:

گرچه خوبي به سوي زشت به خواري منگر

که در این ملک چو طاووس به کار است مگس

پس طاووس و مگس هر کدام در نظام تکوینی در کاری هستند. اما به هنگام تعلق به انسان احکام خمسه پیش می آید. اشاعره میگویند هیچ جهتی در واقعیت این اشیاء نسبت به انسان نیست لذا همین را که امروز حرام کرده است، اگر فردا آن را حلال کرد صحیح است، چون به جعل شارع حرمت و حلیت می آیند، زیرا واقعاً هیچ مصلحت و خصوصیت و کیفیتی در این شیء نیست تا نسبت به انسان ضرر و یا نفع داشته باشد، پس به صرف گفتهٔ شرع و ترجیح بلامرجح وی چمیزی را حملال و چمیزی را حرام میکند، چون خداست، میگوییم چشم، و فردا اگر عکس کند، باز چون خداست میگوییم چشم. پس حلال و حرام و احکام خمسه و حسن و قبح، شرعی است، و شرعی که اشاعره میگویند؛ یعنی هیچ خصیصهٔ واقعی در این اشیاء نیست که به انسان تعلق گیرد. چون فرمود این را انجام بدهید، میگوییم چشم، و فسرمود آن را انجام ندهید میگوییم چشم، همین قدر. پس ایشان در متعلقات احکام ترجیح بـلا مرجح را جایز میدانند که بدون هیچ خصوصیتی به این واجب گفت و آن را حسرام دانست. در مقابل اشاعره، ديگران از عدليه اعم از اماميه و غير آنها و حكيم و عارف حسن و قبح اشیاء را زیر سر کیفیت و واقعیتی میدانند که در دل آنها نهفته است و در وقت انتسابشان به انسان این خصوصیت پیش می آید، به تمثیل گفتند: خوردن غوره و انگور و کشمش و سرکه و شیره آزاد است، اما اگر به صورت خمر درآمد نخورید که فراوان خورند مستانا. اینکه آن همه را تجویز فرمود و این یکس را تحریم فسرمود، چیزی در واقعیتش مست که اگر به انسان تعلق بگیرد آسیب میرساند و اجتماع را دچار فساد میسازد. پس چنین نیست که بیجهت و بدون یک کیفیت واقعی شسرع مقدس چیزی را حسن و چیزی را قبح کند، بدون آنکه ویژگی خاصی در شیء حرام باشد. باید این مطلب را توجه داشته باشیم که اشاعره گفتند حسن و قبح شرعی است؟ یعنی هیچ واقعیتی و کیفیت و خصیصهای ندارند، چون شرع گفته که این قبیح است ما هم میگوییم قبیح است، و اگر گفت آن حسن است ما هم میگوییم حسن است

همين. در كتب عدليه و در كتب فلسفة حكميه و عرفانيه هم گاهي حسسن و قبيح را شرعی میدانند، ولی نه اینکه همانند ایشان ترجیح بلامرجح را جایز بدانند. پس مراد از شرعی بودن حسن و قبح به نظر حکما و عدلیه چیست؟ و دعوا و نزاع سر چیست؟ شيخ محيى الدين عربي مي فرمايد: «قلا مذموم إلا ما ذمه الشرع، فإن ذمّ الشرع لحكمة، پس أن الحكمة» را اينجا أورده، اما اشاعره الحكمة» نمي گويند «يعلمه الله أو من أعلمه الله اسفير خداست «كما شرع القصاص لمصلحة إبقاء هذا النوع ﴿ وَلَكُمْ فِي القِصاص حَياةً يا أُولِي الْأَلْبابِ﴾ و إرداعاً للمتعدي، و الاهر كسي بيايد آدمكشي كند او را قصاص نکنند و دست ظالم را نبرند، این نوع، بـرداشـته مـی شود. پس مـتعدی و متجاوز را باید ارداع کرد و بر کنارش کرد تا نوع باقی بوده باشد. شارع قبیصری در شرح خويش بر فصوصالحكم فرمود: «هذا تصريح منه» شيخ «على أن الحسن و القبح شرعي لا عقلي. الله ايشان هم آيا از اشاعرهاند و ترجيح بلامرجح را جايز مي دانند؟ چگونه ايشان اشعري باشد، در حالي كه گفت: «لا مذموم إلا ما ذمّه... لحكمة يعلمه الله....، پس اشاعره به اين قائل نيستند، و مراد از اين جمله، اين است كه هر دو فرقه حسن و قبح را شرعی میدانند، اما دو نظر در این شرعی بودن تنفاوت دارنید: اشاعره میگویند شرعی است؛ یعنی اصلاحکمتی در بین نیست و در شیء ویـرْگی موجود نیست و به گزاف امروز چیزی را حرام کرد، فردا همان را حلال می کند. اما اگر عارف و حکیم و عدلیه میگویند شرعی است معنایش این است که این احکمام حکمت واقعی دارد، ولی عقل ما به این پی نمیبر د و منتظر فرمودهٔ شرع میماند، زیرا او به کنه همهٔ واقعیتها را میداند، چون خدای همه است. پس اگر فرمود: این شیء حرام است و آن حلال، ما پي ميبريم كه آن مصلحت واقعي صد در صد دارد و اين مضرت صد در صد. پس حسن و قبح شرعی به دید حکما و عدلیه و عارف، نه اینکه بدون حکمت و مرجح چیزی را حالال و چیزی را حرام کرده باشند و در نظام

آفرینش سفاح و نکاح و کسب و سرقت و صدق و کذب یکسان بوده باشند و بدون اینکه خصوصیتی در اینها بوده باشند شرع مقدس بگوید این حرام و آن حلال است، این گناه و آن ثواب است. حاشا! این ترجیح بلامرجح و سفاهت است و برای حکیم قبیح است بدون اینکه خصیصهای در این دو شیء بوده باشد و همر دو ممن جمیع الوجوه یکسان بوده باشند در انتسابشان به انسان، این را حلال و آن دیگری را حرام بداند. حاشا که حق سبحانه بدون مرجحي احکام را پياده کند! اما من عارف و حکيم و عدلي ميگويم كه ما به اسرار موجودات نميرسيم و منتظر فرموده شمرعيم و فمرقة زعمت اشاعره أنَّ الله سبحانه خصَّص الأفعال بأحكام مخصوصة من الوجوب و الحظر كه منع است و حرمت و الحسن و القبح من غير أن يكون في طبائع الأفعال ما يقتضي تلك الإحكام اين معنا ندارد كه بدون هيچ خصيصهاي احكام خمسه جعل شود و كذلك الهارب من السبع همين سخن در علم اصول ما هم ريشه دوانده به طوري كه عدهاي ترجیح بلامرجح را قائل شدند و توارد علّتین را بر معلول واحد پذیرفتند. چه بسا در نوشته های نپخته، توارد علتین بر معلول واحد را جایز می دانند و میگویند اگر یک گلوله این آقا را میکشد دو گلوله که بیا هم به شبخص بیخورند، بیاعث میرگ وی می شوند، پس چون اگر آن دیگری نبود، وی علت تامه بود اکنون نیز علت نامه است، پس توارد دو علت بر یک معلول شده است، بیخبر از اینکه هر دو تشکیل یک علت دادهاند. مثال «هارب من السبع» هم، جنين است. الهارب من السبع إذا عن له طريقان فراری از درنده، مقصودش فرار از وی میباشد، اکنون دو راه فرا روی وی است، چون نمی تواند تروی و اندیشه در انتخاب یکی از آن دو کند و مقدمه بمچیند و مصلحت سنجي نمايد كه كدام راه ارجح است ټااز أن راه برود، زيسرا درنىده بىه وي میرسد و تاانتخاب کند از هضم رابع وی عبور میکند، لذا بدون آنکه هیچ کدام از این دو راه بر دیگری ترجیح داشته باشد یکی را انتخاب میکند، پس ترجیح بلامرجح رواست. دو قدح آب در مقابل تشنه موجود است، وی بدون تروّی و ترجیح یکی را

می نوشد، ایشان این دو مثال را خیلی به رخ می کشند و آن را نوعاً در کتابها می آورند، در حالی که در انتخاب اندک خطوری که ناشی از خصوصیات و ویژگی های کامن در وی می باشد کافی است، ولی چون در انتخاب ها اندکی تروی صورت می گیرد و مصالح سنجیده می شود، اینجا که ناگهان تصمیم گرفته است گمان می شود که مصالح در نظر گرفته نشده است، در حالی که خواه ناخواه عواملی در کار بوده است؛ مثلاً ۱. از هیأت یک طرف و یا ظرف آب خوشش می آید؛ ۲. اقوی الجانبین مثلاً یمین را انتخاب می کند، چنان که دست راست در کسانی که به آن خو کرده اند چنین است و چون عادت شده است در انتخاب به آن درنگ نمی کنند و در بادی نظر بدون ترجیح به نظر می رسد، و یا چپ دستی ها در انتخاب، طرف چپ را ترجیح می دهند. إذا عن، أی ظهر و عرض له برای هارب طریقان متساویان مین کل ترجیح می دهند. إذا عن، أی ظهر و عرض له برای هارب طریقان متساویان مین کل الوجوه و الجائع المخیر بین رغفین دو گرده نان متساویین کذلك یخصص أحدهما بالاختیار من غیر مرجّع. باز از خودش خبر ندارد و گول می خورد، این یک فرقه.

و فرقة تقول: ما ما موصوله است یختص من الأحکام و الأحوال بأحد المتماثلین دون الآخر غیر معلّل بشيء، لأنّه بأيّ شيء علّل فسد. این دو متماثلند، من جمیع الوجوه و یکسانند، در حالی که حکمی به این یکی خورده که به آن دیگری نخورده است، ولی چون و چرا نمی پذیرد و هیچ گونه خصوصیتی برای حکم مزبور برای وی نیست و هر دلیل بیاورید آن را علیل می بابید. پس بدون جهت احکام تغییر کرده است، پس ترجیح بلا مرجح رواست و اگر بخواهید حکم را در یک طرف به جهتی معلل کنید می گوییم این جهت چه خصوصیت و ویژگی داشته که آن جهت نداشته است تا حکم بر وی متفرع شود و نه بر آن؟ و باز اگر معلل به جهتی و امری و خصوصیتی کنید، نقل کلام در آن اسر و خصوصیت مسی کنیم پس دبأی شیء علّل فسد. پس اگر بخواهید خصوصیت را به ماهیت و عوارض وی نسبت دهید نمی توانید، چون آن بخواهید خصوصیت را به ماهیت و عوارض وی نسبت دهید نمی توانید، چون آن بخواهید خصوصیت را به ماهیت و عوارض وی نسبت دهید نمی توانید، چون آن

کرده، باز هر دو متماثلند پس چگونه این متماثل این حکم را یافته و آن دیگری چنین حکمی ندارد؟

و فرقة تقول: الذوات متساویة مراد از ذوات ماهیاتند بأسرها فی الذاتیة پس همهٔ ماهیات متساوی اند، در حالی که برخی از آنها دارای صفاتی هستند که دیگران آن را ندارند، پس با آنکه همهٔ ماهیات یک گونه اند و رنگ وجود گرفته اند و وجود هم در همه یکسان است، ولی برخی ویژگی هایی دارند که برخی ندارند پس ترجیح بلا مرجح است. مع اختصاص بعضها دون بعض بصفة معینة دون سائر الصفات؛ یعنی میخواهید بفرمایید همین طور که حکیم و عارف میگوید که ایس، یک خصیصه و صفتی دارد که آن دیگری ندارد، روی حساب این صفت، حلال است و دیگری حرام، ولی متساوی بودن ماهیات صحیح نیست.

فهذه متشبئاتهم في الجدال. ولو تنبهوا قلیلاً من نوم الغفلة...\* اشاعره در تکوینیات و تشریعیات مطلقا ترجیح بلا مرجح را قائل شدند؛ در تکوینیات در خلق اشیاء گفتند: اشیاء رجحان ذاتی و خارجی نداشتند، ولی انشاء شده اند. این مطلب، گزاف است. در تشریعیات هم، حلیت و حرمت بدون دلیل متوجه برخی شده بدون آنکه ترجیحی و مصلحت و حکمتی در آنها باشد، پس ترجیح بلا مرجح جایز است. و در اینکه ایس حلال و آن حرام است جهت و سببی نیست و همان طور که گفته شد دیگران همه به حسن و قبح قائلند، ولی مراد آنها این است که عقل به مصالح و حکم اشیاء نمی رسد، ولی همین که شرع آن را بیان کند، عقل می فهمد در آنها مصلحت موجود است، نه آنکه بدون مصلحت احکام جعل شده باشند. پس بین دو شرع در کلام اشاعره و حکما و معتزله تفاوت است. شارع فرمود: پرنده هایی که تخم مخروطی شکل دارند، حلال گوشتند. عقل بشری به آن قد نمی دهد، اما بدون جهت شارع این گونه دارند، حلال گوشتند. عقل بشری به آن قد نمی دهد، اما بدون جهت شارع این گونه

ه درس صد و چهل و سوم: تاریخ ۶۸/۹/۶. ۱. وافی، ج۳، ص۱۵، (چاپ رحلی).

پرندگان را حرام نکرده است، بلکه جهت و حکمت و علتی دارد. یا در امور تکوینی فرمودند: هر حیوانی که گوشش لاله دارد و برآمده است ولود است و لو پرنده باشد؛ امثل شب پره که بچه می زاید و هر حیوانی که گوشش لاله ندارد، تخم می گذارد ولو مثل لاک پشت بوده باشد. استقراهم لازم نیست. چه کسی می تواند این همه حیوانات صحرایی و دریایی را استقراکند؟ اما او به آن حقیقتی که خودش اُم الکتاب است و به اُم الکتاب رسیده است و قدوهٔ عالم امکان و قرآن ناطق و کلمهٔ تامه و اسم اعظم می باشد و تمام اسماءالله را زیر پر دارد باذن الله آگاهی دارد. پس ما هم می گوییم و منتظر بیان او هستیم، نه اینکه حکم وی بدون جهت باشد به گزاف چیزی به دهانش رسیده و گفته است.

و لو تنبهوا قلیلاً من نوم الغفلة آنها که ترجیح یکی از دو متساوی را بدون سبب حلال می شمرند و تیقظوا من رقدة الجهالة لتفطنوا می یابند که آن لِلّه فی خلق الکائنات در تکوینیات و در تشریعیات هم همین طور است أسباباً غائبة عن شعور أذهانناما هم می گوییم شرعی است، اما به این جهت که ما به علل آگاهی نداریسم و عالم به آنها می داند پس منتظر می مانیم تا او چگونه می فرماید، و او هم البته بدون جهت و حکمت و به گزافه حرف نمی زند؛ مثلاً می گوید آن حیوانی که صفش بیشتر از دفش است آحرام گوشت است، ولی ما جهت آن را نمی فهمیم غائبة عن شعور أذهاننا معجوبة عن أعین بصائرنا اگر سر به سر تان بگذاریم منتهی می شوید به حرف ما، و ما علم به واقع نداریم غیر از این چیز دیگر نیست: علم به واقع نداشتن و جاهل به سبب علم به واقع ندائیم به چه سببی این حکم به این موضوع اختصاص یافت ایسجاب بودن اینکه ما ندانیم به چه مببی این حکم به این موضوع اختصاص یافت ایسجاب نمی کند که ما بگوییم شارع هم به طور اتفاقی و گزافی و بیهوده حکمی را بیان کرد.

۱. این قتیبه دینوری، عیون الاخیار، ج ۴، ص۶۸

۲. فرهاد میرزا، زنبیل، ص ۱۴.

۳. ص۱۲۷، (چاپ سنگی).

نمی داند به گزافه حکم می کند و می گوید انتخاب یکی از دو راه و یکی از دو قدح اتفاقی است، ولی چون به تفصیل آن مصالح را نمی دانیم آن را اتفاقی می دانیم و آن الجهل بالشیء لا یستلزم نفیه شما جاهل به سبب هستید معنای جاهل به سبب بودن این نیست که نفی سبب کنیم و فی کل این خبر برای «مرجحات» سطر بعد است و «مرجحات» مبتداست و فی کل من الأمثلة الجزئیة... مرجحات خفیة یکی حکم کلی، با یک مثال مبهم و جزئی به هم نمی خورد، بلکه در تمام این امور مرجحات صوجود است، ولی مرجحات خفیهاند و مجهولة للمستوطنین فی عالم الاتفاقات شما که به عالم است، ولی مرجحات حفیهاند و مجهولة للمستوطنین می عالم الاتفاقات شما که به عالم انتفاق خو کردید و آن را وطن گرفتید و دار اتفاقات را مسکن گزیدید و خاک نشین اتفاق خو کردید و آن را وطن گرفتید و دار اتفاقات را مسکن گزیدید و خاک نشین

چون به چشمت داشتی شیشه کبود زین سبب عالم کبودت می نمود فراتما لهم الجهل بالأولویّة لا نفی الأولویّة ما هم می گوییم شرع مقدس فرمود شما با آب آفتاب خورده کمتر از کر وضو نگیرید و تطهیر نکنید و ظرف نشویید. هیجده مورد را شمرده است، چون خیلی اهمیت داشت لذا همهٔ جزئیات را فسرمود. چرا جناب شارع این همه اسرار آب آفتاب خوردهٔ کذایی را آورده ا و چرا در آن حاشیهٔ لمعه آن روایت را آوردند؟ برای اینکه چنین آبی برص می آورد.

و أقلّها الاتصالات الكوكبيّة كواكب اثر دارند، چه قدر احكام روى اوقات رفته است. دربارهٔ «من تزوج و القمر في العقرب لم ير الحسنى» متن عروه است مدر شرح لمعد مرحوم شهيد معنا فرمود كه «من تزوج»، يعنى ايقاع عقد در اين وقت نمايد. اين جهتى دارد همين طور كه همه كواكب در اتصالات و قرب و بعدشان از زمين با

۱. فروع کافی، ج۲، ص ۱۵، (چاپ دار صعب، بیروت).

٢. الروضة البهية في شرح اللمعة الدمشقيه، ج٢، ص ٥٢. (چاپ رحلي سنگي). روايت سزبور: «مَـنَ تَـزوج...، در همين جانقل شده است.

٣. ميد محمد كاظم يزدى، العروة الوثقى، كتاب النكاح، ص ٤٢٣، (چاپ دارالكتب الاسلامية).

یکدیگر تأثیرات خاصی تکویناً در نظام هستی دارند و الأوضاع الفلکیّة الآن وقت ریشه دواندن درخت نیست، چون زمستان است و الآن خشک هستند ا. در نظام هستی هر ذره و هر جزئی و هر امری مصلحتی دارد. خدا رحمت کند جناب علامه طباطبائی راا می فرمود: چی هست که در نظام هستی حیرت آور نیست، منتها ما به بعضی از امور خو کرده ایم و شگفتی نسمی کنیم. هارون الرشید برای جناب باب الحوائج إلی الله نامه ای نوشت و آن را جناب شیخ در کشکول آورده گفته: «عظنی و آوجز». آقا در جوایش نوشت: «کل ما تراه عینك فهی موعظة؛ هر چه را چشم می بیند در او بند و اندرز است». «حق عیان است ولی طایفه ای بی بصرند».

این همه نقش عجب بر در و دیوار و جـود

هر که فکرت نکند نقش بود بر دیوار

و الهيآت الاستعدادية، مراد از هيأت استعدادي آن است كه هر شخص بر طبق عادت و ملكه و صفتي كه براي وي ملكه شده بدون توجه تفصيلي به همان جانب و به همان عادت كارهاي وي صورت مي گيرد، و همين سخن در ديگر اشخاص و ديگر عادتها مي آيد. پس اين هيأت هاي استعدادي و صفت هاي ملكه شده باعث اختيار أن جانب شده، گرچه به تفصيل اين جهات را نمي داند، ولي بي جهت نيست.

فضلاً عن الأسباب القصوى التي بها قدّر الله سبحانه الأمور اين امورى كه راهى براى فهميدن آنهاست چه بسا براى ما مجهول است چه برسد به اسباب قصوا و اسرار بـه

۱. صدف در دریا همیشه بالای آب نمی آید، بلکه وقت خاصی باید از آسمان آب بگیرد در را در صدف بپروراند و آن ماه اردیبهشت و ماه نیسان است که آب باران می آید. وی باید آب باران را در خودش بپروراند تا در شود. باران می آید می آید می فهمد و می داند لذا دهان باز می کند و قتی قطرهٔ آب را گرفت دهن را جفت می کند تا دیگر آب نفوذ نکند و هوا در آن وارد نشود آن گاه دانه در را می پروراند. چه بسا در آن وقت دو قطره باران هم در دهانش ریخته دو در دوقلو در زهدان او تربیت می شود او می داند در این وقت باران نیسان باید از این آب در این هنگام در بپروراند. بحد هماد از این آب در این هنگام در بپروراند. بحد این هنگام در بپروراند. کمده این این آب در این و قبلاً نیز آن را نقل کرده اید تفاوت دارد، و قبلاً نیز آن را نقل کرده ایم.

ودیعه نهاده شده در جان و سر اشیاء و واقعیتهای نظام هستی و کلمات وجودی بر طبق علم عنایی حق. پس همه، این مهر را بر ناصیهٔ خود دارند که ﴿ وَمَا أُوتِسِیتُمْ مِنَ الْعِلْمِ إِلّا قَلِیلاً ﴾ \. جهش علمی و آگاهی ما به همین حد است و به جان کندن در این نظام هستی، که فعل علم مطلق و حسن مطلق و جمال مطلق است، معرکهای گرفتیم و پنداشتیم که اینها گزاف و بیهوده و ترجیح بسلا مرجح است و واقعیتی ندارند و پنداشتیم عالِم هستیم و قضی من صور الأشیاء السابقة صور علمیه و اعیان شابته فی علمه الأعلی علی وجه الأتم الأولی. علم عنایی حق تسعالی به مسالح و جمهات در تکوینیات و تشریعیات.

مطلبی دیگر و آما الذی نسب إلی أنباذقلس الحکیم. و أنّه قائل بالبخت و الاتّفاق فالظاهر چون آخوند و هر انسان عالم و منصف محق سر عناد با علم و عالم ندارد و دنبال دانش و به دست آوردن حقیقت و در صدد و پژوهش است، لذاگاهی اقوال بزرگان را تأویل می کند، و به سخنان و تحقیقات خود بر می گرداند، زیرا این بزرگان در سطوح عالی قرار دارند، و چون در بین حرفهای بلند و مبانی عرشی آنها، برخی از سخنان به ظاهر موافق نیست، لذا به کمک آن سخنان می توان این کلمات را تأویل کرد پس به جهت مقام بلند علمی و مبانی شناخته شدهاش می توان محمل صحیح در برخی کلمات بیان کرد، علاوه آنکه به جهت اهل زمان و تقیه و صیانت حکمت از جاهلان، چه بسا کلماتی رمزی دارند که باید به سر کلمات ایشان رسید. به هر صورت، حساب این گونه دانشمندان از متکلمان ساحل پیما و خاکی، که سطح فکر جداست. لذا کلمات این اشخاص قابل تأویل نیست بر خلاف انباذقلس، که شاگردان بزرگ لقمان حکیم، سلام الله علیه، بوده و در زمان او و سلیمان پیامبر می زیسته و از بزرگ لقمان حکیم، سلام الله علیه، بوده و در زمان او و سلیمان پیامبر می زیسته و از شاگردان ایشان بود. در رأس قدمای خمسه، انباذقلس است و همه وی را به عظمت شاگردان ایشان بود. در رأس قدمای خمسه، انباذقلس است و همه وی را به عظمت

۱. اسراء (۱۷) أية ۸۵.

می ستودند. این مشایخ عبار تند از: انباذقلس، بعد فیثاغورس سپس سقراط، افلاطون و ارسطو. وی موقعیت علمی به سزایی دارد. در کتاب ها از وی نقل می کنند و مشایخ و اکابر و اعاظم در پیشگاه آنها زانو زدند و دنبال فهمیدن حرفهای اینها هستند. ایشان کجا و این افراد ساحل پیمای کذایی کجا! ایشان اگر به حسب ظاهر لفظ اتفاق و بخت را به زبان آورده است، چون موقعیت علمی ویژهای دارد باید مقصود وی را دریافت، لذا حرف ایشان را نقل می فرماید و تأویلی از شیخ اشراق در مطادحات نقل می کند و بیانی هم خودش در پیرامون حرف انباذقلس دارد که چگونه با آن موقعیت علمی قائل به بخت و اتفاق است، می فرماید: حرف ایشان رمز و معماست.

اشکال: این رمز گونه بودن اختصاص به ایشان ندارد، دیگران همسنگ و هموزن او در مقامات علمی بودند، آنها نیز همین الفاظ و رموز را دارند، چرا ایس فرمایش را دربارهٔ آنها نفرمودید؟ پاسخ آن بود که گفته شد. او أما الذی نسبه آخوند نظر به شیخ در شفد دارد. اکنون ما کلمهٔ بخت را بر سر زبان داریم و نیک بخت و امثلهٔ گوناگون و ضرب المثل های جور واجور در پیرامون آن وجود دارد. قدما راجع به بخت بنی ساخته بودند به نام نیک بخت و این بت بخت را می پرستیدند که بختشان بیدار شود و ساخته بودند به نام نیک بخت و این بت بخت را می پرستیدند که بختشان بیدار شود و خوش بخت شوند. در همین بحث شیخ حرف انباذقلس را عنوان کرده و به ایشان اسناد داده است آما الذی نسب إلی آنباذقلس الحکیم و آنه قائل بالبخت و الاتفاق فالظاهر چون موقعیت علمیاش محفوظ است فالظاهر آن کلامه مرموز علی ما هو عادته و عاداة غیره من القدماء حیث کتموا آسرارهم الربوبیّة بالرموز و التجوّزات حرف را خیلی صریح نگفتند تا در دست هر نامحرمی نیفتد. پیش از ما جناب شیخ اشراق "نیز صریح نگفتند تا در دست هر نامحرمی نیفتد. پیش از ما جناب شیخ اشراق "نیز صریح نگفتند تا در دست هر نامحرمی نیفتد. پیش از ما جناب شیخ اشراق "نیز صریح نگفتند تا در دست هر نامحرمی نیفتد. پیش از ما جناب شیخ اشراق "نیز صریح نگفتند تا در دست هر نامحرمی نیفتد. پیش از ما جناب شیخ اشراق "نیز صریح نگفتند تا در دست هر نامحرمی نیفتد. پیش از ما جناب شیخ اشراق "نیز

۱. شهرزوری، نزههٔ الأرواح، ج۱، ص۱۳، (چاپ حیدرآباد دکن).

٢. ج ١، فن ١، مقالة ١، فصل ١٣، ص ٢٤.

۲. ر.ک: مطارحات، ص ۴۳۲ و ۴۳۳، (چاپ ۱).

و قد وجّه كلامه بعض العلماء:، يعني شيخ اشراق، سهروردي در مطارحات. پس از نقل توجیه شیخ اشراق توجیه خودش را بیان میکند و این توجیهها، نه توجیه شیخ اشراق را رد ميكند و قد وجّه بأنّه إنّما أنكر العلّة الغائية في فعل واجب الوجوب بالذات لا غير اين «لا غير» را به «علة غائية» بزنيد؛ يعني «أنكر العلة الغائية لا غير» پس چون وی نمی تواند اتفاق به معنای گزاف را در تکوینیات و تشریعیات قبائل شود، زیبرا حکیمی بزرگ است پس مراد وی آن است که خدای سبحان در فعل خودش غایت ندارد، زیرا غایت و غرض از کسی است که در فعل خود مستکمل است و نمی توان گفت که چنین کرد تا امری را که نداشت به دست آورد، پس غایت وی کامل شدن است؛ يعني فاعل بالقصد ميباشد، به اصطلاح فن؛ يعني كسي كه خودش عملي انجام مي دهد و قاصد تكامل و استكمال است و اين معنا در حق سبحان راه نـدارد، چـون انجام دادن فعل برای غایتی است که غیر او باشد و غیر او معنا ندارد و نیز او ناقص و ناتمام نیست که با این فعل کامل شود، بلکه وجود صمدی است و لذا در ما، که فاعل بالقصد هستيم، غايت و نتيجه آخر فعل است خواه در علم و خواه در عين. در علم، نتیجه پس از صغری و کبری حاصل می شود و در عین، نتیجه پس از انجام فعل. پس در ما فاعل هو الأول و غايت هو الآخر است، اما در مبدأ عالم همان كه فاعل است هو الأول و هو الأخر است پس غايت وي همان فاعل است و غيريت در آنجا راه ندارد. پس شیخ اشراق مراد اتفاقی را رمزی دانست که معنای آن این است. بنابراین وی تنها علت غایی در فعل واجب را انکار کرده است پس ۱۵ غیر ، در مقابل اتفاق به معنایی که اشاعره میگویند قرار دارد؛ یعنی فعل بدون جهت و سبب، و با آن در مقابل قائلان به ترجیح بلامرجح درآییم. پس وی به همین اندازه که فعل حق غایت دارد قائل است نه غير از اين، به اينكه فعل حق، واقعيت و حكمت و سبب نداشته باشد و بدون جهت و بدون ترجح و خاصیت انجام شود، یکی را حلال بگوید و آن دیگری را حرام، و این را در این وقت بیافریند و آن را در وقت دیگر؛ یعنی شیخ اشراق دربارهٔ انباذقلس

مي فرمايد وي معترف است كه بأنَّ ما لم يجب لم يوجد اولويت و ترجيح بالامرجح راه قبول ندار دبل قد سمّى هو انباذ قلس و غيره الأمور اللاحقة بالماهيات لا لذاتها، بل لغيرها الاتَّفاقيَّة. اين حرف با حرف آخوند خيلي نزديک است، نه اينکه ماهيت من حيث هي مجعول بالعرض است و جعل روى أن نمي رود و وى در كنف وجود خود را نشان می دهد، و ماهیات من حیث هی هر چه عایدشان می شود از برکت وجود است. پس اسناد احوال به ماهیت به طفیل وجود میباشد، زیرا ماهیت بندون عبروض وجمود رنگی ندارد، از این رو اسناد این گونه از صفات به ماهیات را اتفاقی نام گذاشتند؛ یعنی ماهیت ذاتاً آنها را ندارد. پس همانگونه که ماهیت اگر موجود نشود حتی خبودش خودش نيست و صفت امكان بر او بار نمي شود، پس جعل بالعرض به واسطة وجود به ماهیت تعلق میگیرد و به همین دلیل آنچه را به ماهیت اسناد میدهید بالاتفاق است؛ یعنی جعل روی او نمی رود و بالذات این صفات از آن وی نیست و قد ستی هو و غيره الأمور اللاحقة بالماهيات لا لذاتها، بل لغيرها اتّفاقيّة. و حينئذ يصحّ أن يقال: إنّ وجود العالم اتفاقي چرا؟ براي اينكه ماهيت عالم مجعول نيست. وجود عالم است كه روابط محض و شؤون محضند. پس به لحاظ اسناد وجود بـه مـاهيت وجـود عـالم اتفاقي است، نه نفس وجود وي اتفاقي باشد لا بمعنى أنّه يصير موجوداً بنفسه نه اينكه عالم خودی خود موجود گردد و به طور اتفاق موجود کلا این طور نیست أو یـفعله الباري جزافاً پس عالم مستقل نيست و خود به خود به وجود نيامده، زيرا ممكن تدلّي محض و ربط صرف است. «يفعل» فاعل به اصطلاح فلسفي، يعني موجد است. آيــا باري تعالى عالم را به طور گزافي خلق كرده است؟ هرگز چنين نيست.

مرحوم قزوینی به جای «یصیر»، «یعتبر» میخواند. استشمام می شود که «یعتبر» به «یصیر» تحریف شده است، ولی همهٔ نسخ «یصیر» دارند، چنان که عبارت مطارحات نیز یصیر است، ولی محبوب القلوب عبارت مطارحات را نقل کرد و در آن عبارت اینز یصیر است، ولی صحیح همین است. خلاصه جملهٔ «یصیر موجوداً بنفسه»

محرّف است و صحیح «یعتبر مُوجداً نفسه» است. «لا بمعنی أنه عالم یعتبر موجداً نفسه» و در اینجا جای شدن نیست، بلکه اعتبار شدن مراد است کلا أو یفعله الباری جزافاً، بل إنّ وجوده عالم لیس لاحقاً به من ذاته، بل هو من غیره. از باری تعالی وجود نیافته است و چون خود ماهیت عالم مجعول نیست، از این جهت انساذ قلس ایس را تعبیر به اتفاقی فرمود: این فرمایش شیخ اشراق در توجیه کلام انساذ قلس، و دنساله حرف وی نزدیک به حرف آخوند است و لذا فرمود و یقرب لذا ما از پیش می دانیم که ماهیت مجعول بالذات نیست، و معنای امکان به معنای ماده و جهت قضایا و نیز ممان فقری نوری را فهمیدیم و کلام شیخ اشراق و نیز کلام آخوند اکنون برای ما به امکان فقری نوری را فهمیدیم و کلام شیخ اشراق و نیز کلام آخوند اکنون برای ما به درستی روشن است. پس در «یقرب» آخوند حرف انباذ قلس در باب اتفاقی را حمل به این می نماید که چون ماهیت مجعول بالذات نیست و مجعول بالعرض می باشد و لذا اسناد وجودات به ماهیت اتفاقی است.

و يقرب من هذا ما خطر ببالي في توجيه كلامه كلام انباذقلس و هو أنّ ماهيات الممكنات لما علمت من طريقتنا أنّها في الموجوديّة ظلال و عكوس ظلال و عكوس، أي خيال، يعنى ماهيت ظلال و عكوس و خيال وجوداتند و وجودات ظلال و عكوس بارى تعالى؛ يعنى حقيقت وجود صمدى هستند، و عالم خيال في خيال است و إنّما تعلّق الجعل و الإبداع في الحقيقة بوجود كلّ ماهيّة كه اكبر ما جعل را روى ماهيت مى بريم، جعل بالعرض است نه بالذات بوجود كلّ ماهيّة لا بنفس تلك الماهيّة كه جعل بردار نيست و كذا العلّة الغائيّة علت غايى براى بارى تعالى آوردن صحيح نيست، زيرا وى فاعل بالعنايه است نه فاعل بالقصد، گرچه براى انسحاى وجودات غايتى است؛ يعنى مصلحتى و جمهتى است و هر ذره براى هدفى و غرضى خلق شده است، يعنى مصلحتى و جمهتى است و هر ذره براى هدفى و غرضى خلق شده است، عصور شدنى نيست و كذا العلّة الغائيّة إنّما تثبت لأنحاء الوجودات دون الماهيّات نتيجه تصور شدنى نيست و كذا العلّة الغائيّة إنّما تثبت لأنحاء الوجودات دون الماهيّات نتيجه حرف من فماهيّة العالم إنّما تحققت بلا غاية، غايت فاعل در فعل خودش كه غرضى

داشته باشد که در آن فعل مستکمل است و بلا غایة و فاعل لها بالذات برای ماهیت بل وجوده يحتاج إليهما، يعني به فاعل و به غايت. بالحقيقه وجود عالم نيازمند به فاعل و غايت دارد پس حرف شيخ اشراق و من، قريب به هم است فعير الرجل انباذ قلس عن هذا المعنى بأنَّ كون العالم اتَّفاقي، أي هو واقع بالعرض كه اسناد كون و وجود به ماهيت بالعرض است اكنون تنظير خوبي كرده است كه نظيره الجهات التي ضُمَّت إلى المعلول الأوَّل البسيط عندهم وصحَّ بها صدور الكثير عنه، إذ لا ريب لأحد أنَّ الصادر عن الواجب بالذات على رأيهم إحدى تلك الجهات كوجود المعلول، و غير ذلك كالماهيّة و الإمكان و الوجوب بالغير اين تنظير در اشارات در نمط پسنجم اب نحو مستوفا بيان شد و مخصوصاً خواجه در شرح عنوان كرد، و بسيار فصل پر قال و قبيل بـوده و فـاضل شارح، یعنی فخورازی قبل از خواجه آن راطرح نموده است و زوایمای ایمن قیاعده «الواحد لا يصدر عنه إلا الواحد» به درستي در اشارات مورد بحث قرار گرفت و روشن شد. اشارات در این مباحث شأنی دارد، چینانکه در بیاب امکیان بسیاری از تحقیقات عرشی جناب خواجه در شرح اشارات<sup>۲</sup> در ایس کتاب پیاده شده است. آخوند می فرماید: همان طور که دربارهٔ صادر نخستین (عقل اول) میگویند که ایس واحد از حق سبحان، که واحد است، صادر شد، ولی چون موجودی امکانی است در وی جهات کثرت پیش آمد و از همین جهات کشرت کلمات و جودی و نوری و گسترش موجودات پدید آمدگرچه وحدت در صادر نخستین قاهر و کثرت مقهور است، و همان طور که می دانیم کثرت در وی بالذات نیست، بلکه وی به دلیل صدور از واحد حق، باید وحدت حقیقی داشته و اگر مرکب آن چنانی باشد و ترکیب در وی بالذات باشد، نمي تواند از واحد حقيقي صادر شود، به همين خاطر گفتيم كثرت وي اعتباري و غير حقيقي است، و همين كه واحد حق، شكـن خـورده و تـنزل پمافته و

١. فصل ١١.

٢. شرح اشادات، ج٣، نمط ٥، فصل ٦٠ ص ٩٧ و ٩٨.

وجودی امکانی گردیده، همین جهت کثرت وی است نه آنکه از بساطت به در آمده و وحدت حقیقی وی شکسته شده باشد. پس جهت معلولیت، امکان، افتقار، ماهیت و وجود بالعرض و وجود بالغیر باعث کثرت جهت در معلول اول شده است. پس این کثرات بالعرض باعث صدور کثرات حقیقی در رتبه های بعد شده و کثرت در عالم تحقق پیدا کرده است. البته مراد از کثرت اعتباری نه آن است که اعتبار بدون ریشه باشد، بلکه این کثرات ریشه در معلول اول دارند؛ مثل امکان و یا حاجت و ماهیت و وجود و وجوب بالغیر که همه بر او صادقند و در عین حال وحدت او را به هم نمی زنند و یک حقیقت مصداق آنهاست. پس این مثال در توجیه حرف انباذقلس، که بالذات وجود صادر شده است و بالعرض وجو د به ماهیت نسبت داده شد، چنان که در معلول اول بالذات یک حقیقت از وی صادر شده است، ولی اضافات و اعتبارات بالعرض تحقق می یابد.

نظیره الجهات التي ضمّت إلى المعلول\* در درس گذشته تنظیر جعل بالعرض در ماهیت به صادر شده است. مراد مرحوم آخوند از این صادر اول، مخلوق اول و عقل اول و معلول اول است، نه صادر نخستین به اصطلاح اهل عرفان. مرحوم آخوند گرچه کلمهٔ صادر نخستین را در اینجا بر عقل اول اطلاق کرده است، ولی به طور مستوفا بحث آن را به وزان اهل عرفان بیان کردند. تفاوت صادر نخستین و عقل اول و خلق اول در این است که صادر نخستین وجود مطلق به قید اطلاق است و عنوان خلق و اندازه بر وی نیامده است، و این وجود پرده ای است که اولین و آخرین مخلوقات از عقل اول تا هیولا، جواهر و اعراض بر آن منتقش هستند و او رق منشور همه و پرده گسترده همه است و همه بر این پرده می آیند، با این تفاوتی که خود آخوند در جاهای دیگر بیان کرده است با وجود این گاهی صادر نخستین را بر عقل اول اطلاق می کند. دیگر بیان کرده است با وجود این گاهی صادر نخستین را بر عقل اول اطلاق می کند.

درس صد و چهل و چهارم: تاریخ ۶۸/۹/۷.

اكنون مثال ما دربارة جعل بالعرض بايد در عقل اول پياده شود، چون حق تعالى واحد است و از واحد به دلیل اینکه کثرت ندارد و جمهات متکثر و حمیثیتهای تمرکیبی ندارد، تنها یک چیز صادر میشود، زیرا معلولهای متعدد علل متعدد میخواهند و ابن معلول بالذات همان وجود خلق اول است. اما وقتي خلق اول بديد آمـد، جـون مخلوق است، همین یک واحد بالذات دارای جمهات متکثر میگردد ایس جمهات متكثره مثل ماهيت، امكان، معلوليت، تعقل خود، تعقل مبدأ، وجوب و وجود، جهات متكثر معقول در معلول اول هستند و همين حيثيتهاي اعتباري، كه البته نـفس الامريت دارند و نيش غولي نيستند، از يک حقيقت واحد بالذات انتزاع مي شوند. پس این کثرات مجعول بالذات نیستند، زیرا در این صورت نمی توانست از حق سبحانه، که واحد بسیط است، این همه صادر شود. پس این کثرات اعتباری و بالعرض مجعول شدند، و البته به واسطهٔ تنزلات وجود، و پيدا شدن اين كثرات از همين يك حقيقت، که مجعول بالذات است، منتزع است. پس یک حقیقت مجعول بالذات است و بقیهٔ آنها بالعرض جعل شدهاند البته همين كثرات اعتباري واسبطة در خيلق مـوجودات متكثره، و باعث پيدايش كثرت شدهاند، گرچه در همهٔ وجود مؤثر حقيقي، الله است، ولي وسايط و عقل و اسباب قابل برداشت نيست، لذا خداي تعالى با ابر باران مي فر سند و با ریاح، لقاح مینماید، و باکسب کار و رفت و آمد، روزی می فرستد، ولی در همه این حالات ﴿ قُـلُ كُـلُّ مِنْ عِنْدِ ٱللَّهِ ﴾ ﴿ و ﴿ بِحَوْلِ اللَّهِ وَ قُوَّتِهِ أَقُومُ و أَقَعُدُهُ است.

ولی در عین حال باید عبد در نظر داشته باشد که نظام الهی بر طبق کسب است، لذا باید متوجه باشد تا خیانت و دزدی و دغلی در نظام حق وارد نکند از این روگفته شد که ابدان دو گونه است: ابدان مکسوب، چنان که آیهٔ شریفه فرمود: ﴿ لَها ما کَسَبَتْ وَعَلَيْها ما أَكْتَسَبَتْ ﴾ ۲. اكتساب بارنج و سختی توأم است، زیرا دزدی نیاز مند دو رویی

۱. نساء (۴) آیهٔ ۷۸.

۲. بقره (۲) آیهٔ ۲۸۶.

و حیله و نادرستی است، ولی کسب مطابق نظام میباشد، پس بدن مکتسب مصداق آیه فرو آفا آلو گوش گفتن راه درست را انتخاب نکردند و حروف را بد بافتند و بدن مکسوب در مقابل ایشان است؛ یعنی بر طبق سنّت الهی کار کرده و غذای حلال به دست آورده است و حرف را بد نبافته، و الفاظ را مواظب بوده است، ولی هر دو گروه «بحول الله و قوته و أقوم و أقعد» در کار بوده اند، «قل کل من عند الله است گرچه «و الشر گیس الیك» به معنای اسناد است و نه ایجاد، که در رد جبر و تغویض گفته شد که نه جبر است و نه تغویض، بلکه امری بین آن دو است، و این صراط مستقیم الهی است بدون افراط و تغریط.

اکنون به تنظیر برمی گردیم و می گوییم: مراد از بالاتفاق در کلام انباذ قلس به توجیه آخوند، آن است که اتفاق، یعنی نسبت و جود به ماهیات بالعرض است و بالذات جعل به او تعلق نمی گیرد، چنان که در صادر اول و مخلوق اول جعل به و جود متعلق است و جهات دیگر بالعرض پدید آمدند، نظیره الجهات التی ضمّت إلی المعلول الأوّل البسیط عندهم عند الحکماء و صعّ بها به این جهات صدور الکثیر عنه از معلول اول إذ لا ریب لأحد أنّ الصادر عن الواجب صادر، یعنی معلول اول و خلق اول نه صادر نخستین که فوق معلول اول است، بالذات علی رأیهم إحدی تلك الجهات یکی از آن جهات، یعنی و جود معلول بالذات است و بقیه مجعول بالعرض می باشند. کو جود المعلول حالا که از و جود معلول در رفتیم هو غیر ذلك، مبتدأ «إنّما صدر» خبر آن و غیر ذلك...، یعنی غیر از وجود، یعنی ماهیت و امکان و وجوب بالغیر که معلول اول به آنها متصف می شود پس غیر از وجود، چنان که ماهیت بالعرض مجعول شده است، و الآاگر جهات دیگر راذاتی بدانید معلول اول متکثر شده و نمی تواند از واحد صادر شود، و یا نقض قاعده الواحد می شود و یا کثرت در ذات راه پیدا می کند.

و إلاّ لزم إمّا صدور الكثير عن الأمر الوحداني، يعنى كثرت از واحد بسيط صادر

۱. تكوير (۸۱) آية ۵

شود أو التركیب في الموجود الأول و یا واجب تعالی كثیر شود تعالی عن ذلك علوّاً كبیراً عظیماً. در نزه الأدواح شهرزوری و یا محبوب القلوب دیلمی ا، كه متأسفانه بخشی از آن چاپ شده است، دربارهٔ قدما چنین فرمودند كه برخی از ایشان شاگردان انبیا و دانشمندان و استوانه های علم و موحد بودند، و چون میانی و سخنان دیگر ایشان در دست است سخنان رمز گونهٔ ایشان، كه به دلیل صیانت از اشرار و نامحرمان به رمز بیان شده است، باید به همان سخنان روشن برگردد. زینون كبیر نیز قبل از شیخ همین جمله را دربارهٔ قدما فرمود. كتاب وی به تحریر فارابی در مجموعه رسائل فارابی جاب شده است.

و بالجملة القدماء لهم ألغاز لغزگویی کردند و معماگفته اند. روش قدما بیان حقایق به مردم اهل بود لذا به لغز و معما بیان می کردند ، و أکثر من جاء بعدهم خواه این فرقه که ایشان را رد کردند و خواه طایفه ای که ایشان را پذیرفتند رد و قبول بسر میزان و اساس و فهم درست از سخنان ایشان نبوده است، لذا به مشکل افتادند. قبول کنندگان به ظاهر کلمات اعتقاد کردند و قائل به بخت و اتفاق شدند، عده ای هم آنها را رد کردند و باز متوجه منظور ایشان نشده بودند رد علی ظواهر کلامهم و رموزهم إمّا بجهله أو غفلته عن مقامهم به لحاظ لفظ «أکثر» ضمیر مفرد آورد أو لفرط حبّه لرئاسة الخلق فی غذه الدار الفانیّة. این عده با رد آنها سعی کردند خود را بزرگ جلوه دهند و در پیش هذه الدار الفانیّة. این عده با رد آنها سعی کردند خود را بزرگ جلوه دهند و در پیش چشم مردم حکیم جلوه کنند، این عده اکثری بودند و طائفة مئن تأخر عنهم از قدما اغتروا گول خوردند بظاهر أقاویلهم و اعتقدوها تقلیداً لأجل اعتقادهم بالقائل چون قائل اغتراک دردند خیال کردند که همه سخنان ایشان را باید به ظاهر حمل کرد

١. ص ۶١.

یکی از اساتید در درس فرمود: مرحوم آخوند، استاد خود میرداماد را در خواب دید به وی گفت: شدها خیلی
محفوظ و مصون ماندید، در حالی که بسیار سنگ حوادث خوردیم. میرداماد گفت: چون من به ایجاز و اغلاقی و
رمز مطالب خود را بیان کردم و مطالب را به دست هر کسی ندادم لذا محفوظ ماندم، ولی شما بسط و شرح دادید و
به دام عوام افتادید.

و صرّحوا القول بالاتّفاق و ضلّوا ضلالاً بعيداً و لم يعلموا ابن طايفه أن المتّبع هو البرهان الیقینی أو الکشف هر کس هر چه گفت بیاید بیه بسرهان و استدلال وی نگیاه کسرد و نمي توان نادانسته آن را فهميد، پس تا عمق حرف فيهميده نشيد ظاهر أن در بموتهٔ احتمال باقي ميماند، و لو قائل حق سبحانه باشد. در قرآن كريم اگر به ظاهر حمرف اعتقاد كنند، بايد به تجسم قائل شوند؛ مثل «جاء» و «يند الله» و «عنين الله». پس بايد حرف را فهمید و به عمق آن رسید، لذا خود قرآن توصیه به تمعقل و تمعمق میکند: ﴿ وَتِلْكَ الأَمْثَالُ نَضْرِبُها لِلنَّاسِ ﴾ اما ﴿ وَمَا يَغْقِلُها إِلَّا العالِمُونَ ﴾. پس گرچه ناس هم از اين سفره ناامید بلند نمیشوند، ولی کنه حرف را، تنها عبالمان میفهمند و لمیسعلموا أنّ المتّبع هو البرهان اليقيني أو الكشف، و أنّ الحقائق لا يمكن فهمها عن مجرّد الألفاظ، فإنّ الاصطلاحات و طبائع اللغات مختلفة. اكنون نيز در فهم احاديث حتى به كـتب لفسظى مستحدث و معاصر نمي توان اعتماد كنيم لذا بايد در فهم آنها نيز به لغتهاي صدر اسلام رفت؛ مثلاً در كافي در مورد كلمة اجاصه و خواص أن مطالبي أمده است. اجاصه، آلوچه و گوجهٔ درختی است، ولی در المنجد طبق اصطلاح بیروت اجاصه را به گلابی معنی کرده است. در فهم روایات باید به سراغ لغات قدما رفت. الآن ما در فارسی به سبلت، شارب میگوییم (صحیح آن سَبَلَة است) ولی در روایت دربارهٔ اميرالمؤمنين الله آمده است: «كان وافر السّبَلّة.» ولى در شرح صحيح بخاري از يكي از قدما (اکنون نام شارح را به خاطر ندارم) نقل میکند که در صدر اسلام به محاسن، سبلت میگفتند. پس معنای این جمله این است که حضرت دارای محاسن و ریش انبوه بود و کوسج (کوسه) نبود. معاویه از حضرت امام حسن پـرسید: چمطور ما بنياميه مثل شما بني هاشم محاسن وافر نداريم و كوسج هستيم؟ حضرت در جواب فرمود: ﴿ وَالبَلَدُ ٱلطُّمِّيسُبُ يَخْرُجُ نَباتُهُ بِإِذْنِ رَبِّهِ ﴾. پس به دليل تنحول لغنات و زبنان و شيوهٔ محاوره، همانگونه كه آداب و سنن و شيوهٔ لباس پوشيدن متحول مي شود، بايد برای فهم لغات روایات و احادیث و کتب قدما به زبان آن اقوام و اصطلاحات آنها

آشنا بود، همچنین در کلمهٔ اتفاق باید به اصطلاح ایشان توجه کرد. قبلاً بیان شد که اتفاق منطقی در قضیه ای که مرتبط به همدیگر نباشند، و رابطهٔ سببی و رابطهٔ لزومی بین آنها نباشد به آن اتفاقی میگویند. این اصطلاح منطقی را همه قبول دارند و ایس اتفاق کاری به پیدایش موجودات ندارد، بلکه تنها ارتباط دو قضیه را بیان میکند؛ مثل هاذا کانت الشمس طالعة کانت الحمار ناهقه، اما در اینجا سخن این است که در نظام هستی چیزی بدون علت حادث شود. مرحوم حاجی فرمود:

و ليس في الوجود اتَّـفاقي إذ كلَّ ما يحدث فهو راقي ١

ممکن است در بدو نظر کسی به علت چیزی پینبرده باشد، و او را اتفاقی بداند، ولی با اندکی تأمل می یابد که همهٔ حوادث به علل ارتقا پیدا می کنند،

لعسلل بسها وجسوده وجب يقول: الاتّفاق جاهل السبب"

پس جاهل علت وی که به سبب و جود آگاهی ندار د میگوید اتفاقی است. بنابراین بین اتفاق فیلسوف با اتفاق منطقی فرق بگذاریم.

## عقود و انحلالات

عقد گره و جمع آن عقود، یعنی گره هاست. عقود جمع منطقی است، چون دو اشکال بیشتر عنوان نشده است، علاوه آنکه اصلاً گرهی نیست، بلکه بهتر آن بود که بحث معنون به «أوهام و تنبیهات» می شد.

إنّ للقاتلين بالاتّفاق متمسّكات سائل مىگويد: تأثير علت را بــر چــه چــيز بــرديد؟ شقوق محتمل كه علت مى تواند در آن تأثير بگذارد اين است: ١. در حال و جود اثــر كند؛ ٢. در حال عدم اثر، جاعل تأثير نمايد.

وقتي شيء موجود است تأثير معنا ندارد، زيرا تحصيل حاصل است، در حال عدم

١. شرح المنطومه، ص ٢٧ ١، ( چاپ سنكي).

۲. همان.

اثر شیء معدوم است و آمدن وجود بر روی عدم جمع بین وجود و عدم میکند و این جمع بین متناقضین است. ار تباط این عقود و انحلالات به بحث این است که در بحث قبل سخن از اتفاق پیش آمد، برای اینکه اسناد به علت ندهیم و عالم بدون علت باشد، اشکال کردند که اصلاً تأثیر علت محال است و علت نمی تواند تأثیر کند، زیرا یا تأثیر در حال وجود است و آن تحصيل حاصل، و يا در حال عدم است و آن جمع بين دو نقيض است و هر دو محال، پس اتفاق صحيح است. الأوّل: أنّ وجود الأشياء لو كان بتأثير العلَّة فيها اكر وجود اشياء به علت است پس تأثير علت در اشياء به چه نحو است لكان تأثيرها تأثير از يكي از اين دو وجه به در نيست. البته جواب را داريم كه شق ثالث داريم إمّا حال وجود الأثر أو حال عدمه، و الأوّل كه حال وجود اثر بوده باشد تحصيل الحاصل، و الثاني در حال عدم اثر و به شرط عدم جمع بين المتناقضين اين يك اشكال. و الحلّ يكون بالفرق بايد بين حين الحصول و شرط الحصول فرق بكذاريـد بـين أخذ الأثر في زمان الحصول و بين أخذه بشرط الحصول و چون شما وجود و ياعدم اثر را شرط گرفتید، اشکال پیش آمد، ولی اگر به خود این تحصیل و جعل اثر تحقق پیدا کند، نه اینکه اثر مقید به وجود و یا مقید به عدم تأثیر را بپذیرد، اشکال مرتفع می شود و هر مؤثری با فعل خود چنین است که فعل به مجرد انشای او محقق می شود و مقید به وجود و عدم فعل نیست و هیچ کدام از آن دو در وی دخالت ندارند. پس حصول را تعميم بدهيم و بگوييم در زمان حصول اثر، نه به شرط حصول اثر و نه به شرط عدم اثر، بلكه در زمان حصول اثر، تأثير است فالحصول في الأوّل ظرف البته مراد از ظرف را بعداً بیان میکند، زیرا فعل ماورای طبیعت زمان ندارد و مجرد است، اما در حکم ظرف و امتداد که گفتید: سرمد در حکم زمان برای عالم است، و دهر ظرف موجودات مثالی است، سرمد امتداد عقلی و دهر امتداد مثالی و زمان استداد زمانی است. پس سرمد و دهر در حکم زمان هستند پس کلمهٔ ظرف را توسعه بدهید تا سرمد را شامل شود. افالحصول في الأوّل ظرف، چه در عقول و چه در زمان و چه ما دون عقول و في

الثاني سبب و شرط، يعني به شرط وجودش و به شرط عدمش و لا استحالة في الأوّل لحاظ به لحاظ ظرف مي توان حصول را أورد بل هو بعينه شأن المؤثّر بما هو مؤثّر مع **أثره،** أن مؤثر با اثرش چنين است. در أن ظرف اثر وي محقق مسيشود و مـؤثر أن را محقق میکند و محقق شدن آن نه به شرط وجود اثر است و نه به شرط عدم اثر، منتها در عبارت فرمود «بما هو مؤثر مع أثره.» دقت مرحوم آخوند را باید در اینجا در نظر داشت که، فاعل، ذاتی دارد که از جهت ذات ممکن است معیت با معلول نداشته باشد، ولى از جنبة تأثير و به جهت اينكه فاعل است بايد معلول خود را محقق كند پس بايد معیت با وی داشته باشد. پس، شأن «المؤثر بما هو مؤثر مع أثره» برای بیان همین نکته است. این نکته را در فصل گذشته نیز در بیان ایس جملهٔ دقید یکون ممتقدمة عملی المعلول بحسب ذاته؛ بيان كرديم كه حق تعالى به لحاظ ذاتي غني عن العالمين بوده و ار تباطي باكسي ندارد، ولي به لحاظ علت بودن معيت بـا مـعلول خـود دارد و البـته معیت قیومیه مراد است. معیت دو موجود در عرض همدیگر مثل اینکه زید با عمر و باشد فإنَّ كلُّ علَّة مؤثرة فهي مع معلولها زماناً در علل و معاليل در عالم ماده به جهت زمان أو ما في حكمه كه در ما قبل طبيعت، كه دهر و سرمد است، در حكم زمان است من غیر انفکاك نمي توان بين مؤثر و اثر به دليل معيت قيوميه جدايي انداخت من غير انفكاك أحدهما عن الآخر في الوجود؛ گرچه در ذهن و اعتبارات ذهني مي توان آنها را از هم جدا کرد، ولی در خارج ممکن نیست از همدیگر جدا شوند تا سخن از اتفاق در بين باشد. پس با كلمه هفي الوجود، جلو اتفاق را مي گيرد. و كلّ علّة مؤثّرة، فإنّها تؤثّر في معلولها في وقت الحصول. سؤال: شما گفتيد تأثير علت بر روى معلول مي رود، مراد از معلول کیست؟ در پاسخ گفتید: معلول ماهیت است و علت به ماهیت اعطای و جو د می کند پس علت بر ماهیت تأثیر می کند؛ یعنی وجود می دهد، و این اعطای وجود در وقت حصول است نه به شرط حصول و وجود ماهیت، و اشکال شما در صورتی محقق می شود که شرط وجود وی شده باشد لکن من حیث هو هـو ضـمیر «هــو» بــه

معلول برگردد؛ یعنی تأثیر و ایجاد خارجی بر ماهیت من حیث هی هی است نـه بـر ماهیت به قید و جود و عدم و جود؛ یعنی مؤثر بر ماهیت من حیث هی هی تأثیر می کند لا بما هو حاصل، يعني به شرط حصول حتى يلزم المحذور الأوّل از «وجود الأشر» در عبارت سائل در اینجا بهما هو حاصل، و از «حال عدمه» به «لیس بحاصل» تعبیر شده است. و لا بما ليس بحاصل حتى يلزم المحذور الثاني. و الحاصل أنّ تأثير العلَّة في حال حصول الحاصل حال، ظرف است نه به شرط حصول حاصل بنفس ذلك التأثير، و ذلك تحصيل للحاصل بنفس ذلك التحصيل لا بتحصيل غيره به همين انشاء و جعل اين شيء متحقق شده است نه به شرط عدم وي و نه به شرط جعل تعلق گرفته باشد، بلكه بــه محض این جعل و به صرف این تحصیل، این شیء متفرر و متحصل است و اکنون نیز دم به دم و آن فآن موجودات به همینگونه تقرر میگیرند و وجود می یابند و معیت قيومي حق سبحانه، علت اشياء است؛ آنها را به نفس همين تحصيل وجود مي دهد، نه اینکه حصول قبلی داشته باشند و تحصیلی دیگر بر روی آن آمده باشد. در این عبارت «لا بتحصیل غیره» تحصیل را اضافه به غیر نکنی لکه غیر، صفت بسرای تحصیل باشد و هذا غیر مستحیل برای اینکه به شرط حصول و عدم نیست. در زمان حصول و بیدایش تأثیر میکند با آنکه مطلب روشن شد باز تقریر دیگر نمود.

و بوجه آخر إن أريد بحال العصول مراد ايشان چيست؟ المعيّة الوجوديّة بين المؤثّر و الأثر معيت وجودى و واقعيت نفس الامرى آن است كه در هر مرتبهاى با همان مرتبه باشد: در حادث، حادث و در عالم نفوس، نفوس و در عالم عقول، عقول باشد. پس چون اين معيت وجودى را تفصيل و گسترش داديد، همة مراحل و مراتب وجودى را مىگيرد، و لذا در هر مرحله اگر مؤثر با اثر معيت قيومى نداشته باشد، محال است شىء موجود شود نختار أنّ التأثير في حال وجود الأثر نه تأثير به شرط وجود اثر و نه به شرط عدم اثر باشد «و إن أريد بينهما» در معيت ذاتى عقلى دست باز است، زيرا در وعاى ذهن مى توان مؤثر را مقدم داشت و اثر را متأخر قرار داد و آنها را از همديگر

جدا نمود؛ چون عالم ذهن وسعتي دارد. اما سخن ما در تحقق خارجي معلول است كه معلول بدون علت، یعنی به بخت و اتفاق محال است متحقق شود، پس جعل بر روی ماهیت من حیث هی هی می رود که بدون هر گونه قیدی شرط و جود و عدم ندارد و مؤثر به این ماهیت لا بشرط اعطای و جود میکند و کسوت و جود را به او می پوشاند، خواه این موجود مادی باشد و خواه مجرد باشد. نختار أنّ التأثیر لیس فی حال وجوده وجود أثر و لا في حال عدمه عدم اثر. و لايلزم شيء من المحذورين، إذ تأثير العلَّة حال الوجود في ماهيّة المعلول، «تأثير العلة» مبتدا، «حال الوجود» ظرف و مفعولٌ فيه است، «في ماهية المعلول» خبر «تأثير» است؛ يعني تأثير علت به ماهيت بدون شرط است من حيث هي لا من حيث هي موجودة أو معدومة و الماهيّة من تلك الحيثيّة ليست بينها و بين العلَّة مقارنة ذاتيَّة لزوميَّة، چون بيان شد كه بين ماهيت من حيث هي و عــلت واجب، لزوم و بستگی و جود ندارد، بلکه لزوم بین و جودات است که امکان فقری با علتشان دارند و أمّا الماهيّة الموجودة... البته به لحاظ قيد وجود و عدم أن و مقارنة لها بحسب الحصول في الواقع در ذهن ماهيت از وجود جدا شده، وجود بر او عارض مي شود و رتبهٔ ماهیت موصوف است و مقدم بر صفت؛ یسعنی و جسود مفهومی است؛ ولی در خارج ماهیت از وجود اصیل متأخر است و بلکه از حد وجود انتزاع میشود و البته در خارج وجود و ماهیت دو گانگی ندارند و معیت حصولی به یک تعبیر دارند فتدبّر فیه. این امر به تدبیر، اشاره و بحث ندارد؛ یعنی «أحسن التأمل فیه» است.

و للجدليّين مسلك آخر وعر...\* در تحت «عقود و انحلالات» دو گره بود، گره اول بيان و گشوده شد. بيان گره اول اين بود كه اصلاً تأثير علت بر معلول محال است، زيرا يا معلول موجود است بس تأثير علت كارى نمى رسد و تحصيل حاصل است و يما معلول معدوم است در اين صورت اجتماع نقيضين با تحقق و جود در كنار عدم مى شود. ما گفتيم تأثير نه در حال وجود و نه در حال عدم است، بلكه بر ماهيت من

۱۵ درس صد و چهل و پنجم: تاریخ ۶۸/۹/۸

حیث هی هی بدون قید به وجود و عدم است، اما عده ای از مردم اهل جدل در پاسخ به اشکال قائلان به اتفاق، راه مجادله را پیشه کردند که راهی درشت و ناهموار و به تعبیر آخوند «وعر» است. ایشان هم همانند ما گفتند که علت نه در حال وجود تأثیر می کند تا محذور اول لازم آید، و نه در حال عدم مؤثر است، بلکه شق ثالث و مندوحه داریم. تا اینجا با ما همراهند، اما ما مندوحه را ظرف حصول قرار دادیم که در این ظرف نه اثر به قید وجود است، و نه به قید عدم. این بیان ما برهانی بود، ولی ایشان مندوحه و شق ثالث را حال حدوث گرفتند. و این بیان برهانی نیست، زیرا همان طور که قبلاً گذشت، حدوث پس از تحقق شیء در خارج صفت شیء خارج است و شیء پس از وقوع و تعقق متصف به حدوث می شود. پس چگونه علت در حال حدوث تأثیر می کند، در حالی که همهٔ کارها رسیده شد، و تازه شیء به صفت حدوث هم متصف شده است لذا گفته آمد که حدوث متفرع بر نسبت وجود بر ماهیت است و وجود متفرع بر ایجاد است و ایجاد بر احتیاج و امکان تفرع دارد پس اصلاً به اشکال جواب داده نشد.

و للجدليين مسلك آخر وعر و هو أنّ تأثير العلّة في حال حدوث الأثر حدوث اثر با ظرف حصول تفاوت دارد؛ يعنى حرف ما با ايشان فرق دارد و هو غير حال الوجود و حال العدم، يعنى غير حال العدم است. پس حرف بدون برهان و بيراهه است بنابراين وى خيلى غباوت وگولى به كار آورده و هوشيارى به كار نياورده است، زيرا حدوثى راكه بايد براى شىء موجود خارج بوده باشد الآن آورده و مى گويد حال حدوث شىء نه حال وجود وى و نه حال عدم اوست، در حالى كه حال حدوث بعد از وجود است لذا فرمود: و ربما زاد بعضهم غباوة و هم نابخردى و نادانى و گولى ديگر افزوده و گفته است و منع وجوب المقارنة بين العلّة و المعلول فاعل «منع»، «بعض» است، ولى عبارت بعدى «مثلوه» است عبارت يك دست نيست و مثلوه بالصوت، لأنّه يوجد به الآن الثاني و يصدر من ذي الصوت في الآن السابق عليه. وى در حلّ عقد گفت شما اشكالتان متفرع بر اين بود كه تأثير علت در معلول و اثر در حال وجود آن است و يا در حال

عدم وي، ولي ما مندوحه داريم؛ يعني هيچ كدام از اين دو نيست پس در اين جمهت همه با هم شریکیم، ولی اکنون وی میگوید اصلاً بین علت و معلول معیت نیست تا این سؤال شما، که مؤثر در حال و جود تأثیر میکند و یا در حال عدم، بلکه تأثیر در یک زمان است و اثر در زمان دیگر. پس در دو زمان این اتفاق می افتد نه در یک زمان، تا آن پرسش پیش آید، پس علت در زمان خود متقرر و معلول در زمان خود متقرر است. ایشان برای تأیید مطلب خود مثال و صوت را آورده است. وی گفته است بین علت صوت و شنیدن صوت فاصله است؛ می دانیم و قتی از دور تبری بر چوب فرود می آید و یا برق دیده می شود صدا بعداً به گوش می رسد و گمان می رود که علت صوت فرو د أن تبر است كه در يك زمان سابق انجام ميگيرد، و خود صوت، كه در زمان لاحـق شنیده می شود، معلول است به طوری که فاصلهٔ زمانی محسوس بین آن علت و این معلول قرار دارد. پس همه جا مثل مثال صوت مي تواند بين علت و معلول فـاصله باشد، پس ما دو زمان داریم نه یک زمان تا اشکال شما به وجود و عدم راه ما را سد کند، در حالي كه وي علت معدّه را، كه قلم و قرع است، با علت تامه فرق نگذاشته است، زیرا صوت پس از رسیدن هوای متکیف به پردهٔ صماخ تشکیل می شود و به عبارت اصحَ، از مبدأ فياض اعطا ميشود، «زاد بعضهم غباوة» چرا؟ بـراي ايـنكه فـرق مـيان علت معدّه و علت تامه نگذاشت، زيرا مصوّت و علت صوت تنها آن ضربه نيست، بلکه کیفیت هوا در صماخ گوش جزء علت است همه باید دست هم را بگیرند تا این صوت در صماخ گوش تحقق پیدا کند. علت تامهٔ آن وقتی است که همهٔ آن شرایط جمع، و صوت متحقق شود پس چگونه مي توان بين علت و معلول فاصله انداخت او منع وجوب المقارنة بين العلة و المعلول و مثّلوه بالصوت؛ لأنه يوجد في الآن الثاني و يصدر من ذي الصوت» كه أن مصوّت است «في الأن السابق عليه.» وي خيال كرده كه توانسته بین علت و معلول بدین نحوه فاصله بگذارد و اشکال را رفع کند بیخبر از اینکه بیراه رفته و فرق میان علت و معدّ نگذاشته است، این یک حرف. حرف دوم و گره دوم الثاني: أنّ التأثير إمّا في الماهيّة أو في الوجود أو في اتصافها به اين تيتر و عنوان شبيه تيتر و عنوان بحث جعل در مرحلهٔ ثالثه است و بحث اتفاق هم در مرحلهٔ ثالثه است و بحث اتفاق هم در مرحلهٔ ششم به تفصيل مي آيد. در بحث جعل چنين عنوان مي شود كه جعل به چه تعلق مي گيرد؟ ١. وجود؛ ٢. ماهيت؛ ٣. اتصاف ماهيت به وجود.

اکنون به مباحث گذشته نظر بیفکنیم و بیندیشیم که آیا طرح بحث اتفاق در اینجا مناسبت دارد یا نه؟ در بحث فصل دوازدهم انحای اولویت را باطل کردیم و گفتیم شيء نمي تواند به اولويت به مرحلة وجود و وجوب برسد و نتيجه گرفتيم بايد طرد انحای عدم از شیء شود و پا به مرحلهٔ وجوب بگذارد تا موجود شود. در بحث فصل سيزدهم، يعني همين فصل، كه در أن هستيم، چنين گفتيم كه، اگر شيء بــه اولويت موجود نمی شود پس علت افتقار و احتیاج چیست؟ و به نتیجه رسیدیم که امکان ماهوی بر مبنای قوم و علاوه بر آن امکان و جودی و فقری علت افتقار است، ولی ناگهان بحث از اتفاق پیش آمد و گفتیم اتفاق به معنای منطقی که ربط بین دو قضیه، که تلازم ندارند مراد نیست، بلکه مراد اتفاق به معنای و جود و تحقق معلول بدون سبب است، چنانکه مادیون حدوث عالم را به برخورد ذرات ازلی ماده میدانند. ایشان قائلند که بر اثر تصادم و اصطکاک این ذرات در بی نهایت زمان گذشته و بی نهایت بار، سرانجام چنین عالم با همدیگر تلایم پیدا کرد و قبرار گیرفت، پس عقل و شمعور و تدبير و وحدت صنع و فاعل مختار را قائل نيستند. پس عقل و شعور و تمدبير و وحدت صنع و فاعل مختار را قائل نیستند. پس معنای اتفاق این است، ولی هیچ موحد پختهای چنین نمیگوید. متکلمین که قائل به اولویت شدند چون نـتوانـــتند حکمت و مصلحت را بفهمند و از طرفی عالم را از حق سبحانه جدا کردند و گفتند خدا بود و هیچ چیز نبود، و رجحان را در فاعلیت نتوانستند ببرند ناچار گفتند خدای تعالی بدون هیچ رجحانی این شیء را آفـرید و آن دیگـری را نیافرید و هـیچ گـونه مصلحتی در وجود معلولی بدون دیگری نبود پس اتفاق به این معناست، نه اتفاق به آن معنا که مادی میگوید. پس بحث اتفاق به آن معنا که میادی میگوید ایس بیحث مناسبتی با اینجا ندارد و لذا جهت ربط خیلی روشن و بیدغدغه نیست.

الثاني: أنَّ التأثير إمَّا في الماهيَّة أو في الوجود أو في اتَّصافها به گفتيم كه در بحث جعل گفته میشود آیا جعل بر روی ماهیت میرود؟ در این صورت ماهیت با جعل جاعل، ماهیت میشود پس ماهیت با کمک علت ماهیت میشود لذا خود ماهیت بما علت ماهیت است و اگر علت از او برداشته شود ماهیت خودش را از دست داده است و خودش خودش نیست، در حالی که هر چیز خودش خودش است. معنای انسان چه مجعول باشد و چه نباشد خودش خودش است پس مجعول شدن ماهیت، یمعنی بالغير شدن ماهيت محال است و الأول محال. لأنَّ ما، يعني ماهيت يتعلَّق بالغير يـلزم عدمه عدم أن ماهيت بعدم الغير ' و حال اينكه و سلب الماهية عن نفسها محال براي اينكه چه جاعل باشد و چه نباشد شيء خودش خودش است. و الثاني که جعل روي وجود برود يستلزم أن لا يبقى الوجود وجوداً عند فرض عدم ذلك التأثير ابن اشكال قريب به همان اشکال نخستین است وی میگوید: اگر جعل روی وجود رفته باشد و وجود این شیء مجعول باشد، پس با قطع نظر از فاعل و جاعل و علت ایس و جلود باید برداشته شود. البته ما هم ميگوييم مطلب همين طور است، اگر و جود مجعول است، پس اگر وجود این ذره برداشته شود باید وجود برداشته شود و معنا ندارد، زیرا وجود مساوق با حق و وجود صمدي است در هر صورت قائل ميگويد پس اگر آن علت برداشته شود باید این وجود برداشته شود. و شاید نظرش این باشد که گاهی علت از بين ميرود، ولي وجود معلول باقي است. و الثاني يستلزم أن لا يبقي الوجود وجـوداً عند فرض عدم ذلك التأثير اكنون شق ثالث رابيان ميكند «أو في اتصافها به» اكنون قبل از بیان شق سوم اشکالی دربارهٔ آن دو پیش می آید ابتدا آن را جواب می دهد سپس شق سوم را بیان می کند فإن ظنّ اگر کسی اشکال کند به لف و نشر مرتب، اشکال اول راجع

١. كتاب جاب اسلاميه دمن عدم الغير، دارد و أن غلط است.

به مجعول بودن ماهيت است به دنبال أن مي فرمايد «كذا الكلام في الوجود إيراداً و دفعاً» راجع به مطلب دوم، كه وجود مجعول باشد. پس الأن «فيان ظينَ» راجع بمه مجعول بودن ماهيت است فإن ظنَّ أنَّه لا يلزم أن يكون الإنسان ماهيت انسان مثلاً مع كونه إنساناً يصير موصوفاً بأنّه ليس بإنسان مستشكل ميكويد: اكر جعل به ماهيت تعلق گیرد اشکالی که شما وارد میدانید این است که اگر علت برداشته شود لازم می آید ماهیت ماهیت نباشد، ما میگوییم اگر علت برداشته شود چنین نیست که ماهیتی مثل انسان متقرر باشد و انسان نباشد، بلکه با برداشت جاعل انسان منتفی است پس انسانی نيست تا خودش باشد و يا نباشد فإن ظنَّ أنَّه لا يلزم أن يكون الإنسان مثلاً مع كونه إنساناً يصير موصوفاً بأنّه ليس بإنسان ابن اشكال پيش مي آيد كه شيء ذاتي خودش نبوده باشد انسان نیست و لا یبقی پس نفی شیء از ذات خود نمی شود. آن وقتی نفی شيء از ذات خود مي شود كه انسان متحقّق موصوف شود كه انسان نيست نه اينكه اگر علت نيامده انسان متصف به عدم انسانيت شود، بلكه اكر علت نيامده انسان اصلاً متحقق نمي شود، نه انسان متقرر انسان نباشد تا سلب شيء عن نفسه لازم أيد. دقع اكنون دفع اين كمان مي شود: اكر علت نيامده است مي فرماييد اصلاً انسان از بين مي رود اكنون سؤال ميكنيم: موضوع همين قضيه در لفظ چيست؟ و فنا بر روي چه چيز رفته است؟ پس قضيهٔ «انسان فاني ميشود» موضوع أن انسان است، پس سلب شيء از ذات مي شود پس باز اشكال پيش مي آيد.

دفع بأنه شأن چنين است كه در اين قضيه يفني الإنسان سلب شيء عن نفسه است قضية و لابد من تقرّر موضوعها، يعني موضوع آن انسان متقرر باشد حال الحكم كه «بفني» باشد فيكون الفاني هو الثابت «الفاني» فعل و «ثابت» موضوع است. پس سلب شيء از نفس خود شده است، پس همان اشكال پيش آمد فيكون الشيء كه موضوع است ثابتاً و منفياً متقرّراً و غير متقرّر اشكال تا ابنجا راجع مجعول بودن ماهيت است شكل اين اشكال و دفع را درباره مجعوليت وجود مي آوريم و كذا الكلام في الوجود

إيراداً همان حرف راكه «ظن أنه لا يلزم أن يكون الوجود...» در ايسن صورت قائل مى گويد شما گفتيد اگر وجود مجعول باشد با رفع علت وجود، وجود نيست و سلب شيء عن نفسه مي شود. در جواب گوييم وقتي جاعل آمد وجود مي آيد، ولي وقتي جاعل رفت اصل وجود مي رود و فاني مي شود نه اينكه وجود متقرر وجود نباشد دفع اين است كه در جمله «يفني الوجود» موضوع چيست؟ اگر وجود است فنا با آن چه كار دارد و جمع بين متناقضين است.

امّا الثالث، اگر مجعول اتصاف باشد سه اشكال پیش می آید: پس اصلاً علیت و جعل غلط است، زیرا هم وجود و هم ماهیت و هم اتصاف دچار محذور بودند پس اتفاق ثابت می شود و الثالث غیر صحیح لكون الاتّصاف در ذهن موضوع و محمول را از همدیگر جدا كرده و آنها را به همدیگر نسبت می دهیم أمراً ذهنیّاً اعتباریّاً لا یجوز أن یكون أوّل الصوادر بالذات چون اتصاف امری ذهنی است و عقل و مخلوق اول امر حقیقی و ام الكتاب همه می باشد، و با تحقق او همه تحقق بیدا می كنند پس چنین موجود حقیقی اعتباری باشد. پس با قول به اتصاف چنین موجودی را اعتباری موجود حقیقی اعتباری باشد. پس با قول به اتصاف چنین موجودی را اعتباری دانستیم و این صحیح نیست لكون الاتصاف آمراً ذهنیّاً اعتباریّاً لا یجوز آن یكون یعنی اتصاف أول الصوادر بالذات این یک اشكال.

اشكال دوم و مع ذلك علاوه بر اينكه اتصاف امرى ذهنى، و معناى آن نسبت است؛ يعنى اتصاف همان نسبت بين وجود و ماهيت اتصاف است پس اشكال ما اين است: چنين نسبتى فرع بر تحقق طرفين است؛ يعنى ابتدا بايد وجود و ماهيت تحقق پيدا كند آن گاه نسبت تحقق پيدا كند آن گاه نسبت تحقق پيدا كند بس صادر اول نيست ثبوته، يعنى ثبوت اتصاف لكونه من النسب چون از نسب است بعد ثبوت الطرفين پس از ثبوت طرفين است. به تركيب عبارت توجه كنيد: «ثبوت» مبتدا، «بعد ثبوت الطرفين» خبر آن است، «لكونه من عبارت توجه كنيد: «ثبوت» مبتدا، «بعد ثبوت الطرفين» خبر آن است، «لكونه من النسب» تعليل اين حكم است و آن را مقدم آور ده است، زيرا در ظرف اتساع است، اين دو اشكال.

على أنّ الاتصاف أيضاً ماهيّة خود اتصاف هم چيزى است. نقل كلام در خود اتصاف مى كنيم و مى گوييم: اين اتصاف مجعول خود وى شيئى از اشياء است داراى وجود و ماهيت است و بين آن دو نسبت و اتصاف است. اكنون در اينجا كدام يك اصيل و مجهولند آيا ماهيت اتصاف مجعول است و يا وجود او و يا اتصاف؟ و همين سخن در اتصاف بعدى مى آيد على أنّ الاتصاف أيضاً ماهيّة، فيعود السؤال بأنّ أشر الجاعل نفس الاتصاف أو وجوده أو الاتصاف بالاتصاف مجعول آيا نفس اتصاف، يعنى ماهيت اتصاف است يا وجود اتصاف يا خود اتصاف؟ و كذا الكلام في الاتصاف بالاتصاف أن اتصاف دوم چگونه است؟ و يتسلسل الأمر إلى لا نهاية. اكنون به حل بالاتصاف آن اتصاف دوم چگونه است؟ و يتسلسل الأمر إلى لا نهاية. اكنون به حل رسيديم، ولى تعبير به «حل» ندارد، و فرمود: «يزاح».

و یزاح فی المشهور مراد از مشهور، همان متأخرین هستند که اکنون بعد از چند سطر می گوید متأخرین قائل به اصالت ماهیت هستند و مراد از مشهور اشراقیان هستند و البته نه مطلق اشراقی ها، بلکه از شیخ اشراق به بعد، گرچه خود شیخ اشراق مستبصر شده است. پس مشهور روی مینای خود، بعنی اصالة الماهیة جواب می دهند. و یزاح این عقد فی المشهور در نزد اشراقیین بأن الجعل یتعلق بنفس الإنسان جعل به ماهیت و خود انسان تعلق می گیرد و یترتب علیه الوجود و الاتصاف به لاحق بالوجود، بنابراینکه ماهیت باشد وجود و اتصاف اعتباری اند و لکونهما این وجود و اتصاف اعتباری اند و لکونهما این وجود و اتصاف اعتباری می شوند اعتباریین مصداقهما نفس الماهیة الصادرة عن الجاعل. اکنون جاعل او را انسان نکرده است. پس اگر جاعل هم کنار برود به معنای انسان است و صدمه نمی خورد و با قطع نظر از جاعل، انسان انسان است گرچه انسان در خارج متحقق نمی شود، نه آنکه معنای انسان انسان انباشد پس به فرض اگر انسان را جاعل نیافریند معنای انسان است. پس همان مطلبی را که در باب اصالة الوجود می گویند ایشان در باب اصالة الماهیة می گویند.

در اشکال دوم\* قاتلین به اتفاق چنین گفتند که مجعول یا ماهیت است و یا وجود و یا اتصاف. اشکالات مجعولیت دو قسم نخست بیان شد و اکنون دربارهٔ انساف اشکال میکند، و چون هر سه شق، که موارد جعل را بیان میکند، باطل شد و جعل از این سه بیرون نیست پس جعل باطل است و اتفاق صحیح. سه اشکال بر اتصاف کرد:

۱. اتصاف امری ذهنی است؛ ۲. اتصاف امری نسبی و فرع بر تحقق طرفین است پس نمی تواند اولین مجعول باشد؛ ۳. اتصاف خود ماهیتی از ماهیات است و نقل کلام در جعل این ماهیت میکنیم که آیا این اتصاف و جودش مجعول است و یا ماهیت آن، و اتصاف مجعول است.

در ایزاح اشکال راجع به ماهیت و وجود جواب داده شده است و جواب از سه اشکال راجع به اتصاف مورد کلام بود جز آنکه جواب ها به ترتیب نیست، بلکه این سه اشکال را با دو جواب پاسخ می دهد: در جواب اول از دو اشکال اول و دوم، و در جواب دوم از اشکال سوم. پس اکنون از اشکال اول، که اتصاف اعتباری است، و از اشکال دوم، که اتصاف فرع بر تحقق طرفین است، پاسخ می دهد.

همان طور که میدانیم: اشراقی اصالهٔ الماهوی است و با مبنای خود پاسخ اشکال میدهد. مرحوم آخوند همان پاسخ ایشان را پاسخ خود نیز میداند جز آن به جای کلمهٔ ماهیت، وجود بگذاریم، و مشاء اتصاف را مجعول میدانند و از اشکال پاسخ میدهند.

خالاصه جواب اشراقی ها ایس است: ماهیت در وعای ذهن خودش خودش می باشد و جعل بر روی آن نمی رود، در خارج وقتی شیء مجعول شد، ضرورت بشرط محمول پیدا می کند، و خودش خودش است پس در ضرورت بشرط محمول جعل دوباره ندارد پس آنکه مجعول است خود ماهیت است که با وجوب سابق که از ناحیهٔ علت می آید واجب می شود. در این جواب اگر به جای ماهیت وجود بگذارید

درس صد و جهل و ششم: تاریخ ۶۸/۹/۱۱

پاسخ اصالةالوجود میشود پس اگر در عبارت ناگهان از اصالت ماهیت بـه وجـود آمدیم در پاسخ تفاوتی نمیکند.

در فصل پانزدهم و شانزدهم دربارهٔ محفوف بودن هر ممکن به دو وجوب بحث می شود که وجوب سابق، طارد جمیع انحای عدم می شود. پس در هر معلولی استدا وجوب و بعد وجود و وجوب لاحق، که ضرورت بسر حسب محمول است، بسرای معلول حاصل می شود. ضرورت به حسب محمول، یعنی پس از آنکه شیء وجود گرفت می خواهیم بگوییم این شیء به واسطهٔ علت وجود گرفته و نفی و انتفای وی محال است و بودنش ضرورت دارد، زیرا علت بالا سر وی بوده و با وجود علت تامه معلول موجود است.

مطلب دیگر در این است که، ذات و ماهیت هر شیء حقیقت اوست و ذاتی هر چیزی عین خود اوست و قابل جعل و تعلیل نیست و لذاگفتند: اذاتی شیء لا بعلل او آنچه قابل جعل است و جود اشیاء است، و ماهیات از حدود این و جودات خارجی انتزاع می شوند. مرحوم شیخ فرمودند: اما جعل الله المشمش مشمشة، بل أو جدها؛ خدای تعالی مشمشه، یعنی زردآلو را زردآلو نگردانید، بلکه و جود آن را در خارج خلق کرده است او بعنی جعل روی ذاتیات شیء نمی رود، بلکه روی و جودات آنها می رود.

قائل گفته بود: اگر اتصاف مجعول باشد، چون اتصاف امر ذهنی است پس صادر اول بالذات نمی تواند این امر ذهنی باشد پس در بحث، سخن از جعل مخلوق اول یعنی عقل است، ولی ناگهان بحث در مثال انسان پیاده شده است. البته مناسب آن بود که بحث بر روی عقل اول پیاده شود، ولی همین مطلب پیاده شده در انسان در آنجا هم پیاده می شود. لذا به جای مثال انسان می توان گفت: ماهیت عقل اول خود وی می باشد، و این ماهیت اگر من حیث هی فرض شود جعل روی آن نمی رود، زیرا خودش خودش خودش است و نیز وقتی وجود مجعول شد، حد وی ماهیت است این حد

امری تابع جعل وجود است و خود وی با دیگری جعل نـمیشود پس جـعل روی ماهیت، یعنی حد وجود خارجی نیز نمیرود، چنانکه وجـوب نـاشی از عـلت، کـه باعث وجوب شد، باعث وجوب لاحق مي شود، اين وجوب لاحق علت ديگر ندار د، پس نباید به سراغ ماهیت و وجوب لاحق برویم، و تنها وجوب سابق از ناحیهٔ علت می آید که همهٔ روزنه های عدم را بر روی شیء میبندد، و الا اگر رشته ای عدم بسرای این شیء باشد، شیء تحقق پیدا نمیکند. و در اشکال گفته بود اگر اتصاف اعتباری مجعول باشد ماهیت نیز امری اعتباری است، و مجعول نیست، زیرا در ذهن معنای انسان من حیث هو اعتبار شده و همر چمیزی خمودش خمودش است و قمابل جمعل نمیباشد و این مضر به حال ما نیست، زیرا در خارج یک حقیقت مجعول است و این حقیقت حدودی دارد که ذهن بر اثر مواجه شدن با خارج این حدود را به نام جنس و فصل انتزاع میکند و آن را آینهٔ خارج قرار می دهد. این صورت علمیه، که واسطهٔ بین انسان و خارج است، اگر هم مجعول نباشد ضوری به ما نمی رساند، زیرا امری ذهنی است و به واسطهٔ جعل شيء اكنون در خارج ضرورت پيداكرده اين حد انتزاع شده است، پس اعتباری بودن صادر اول لازم نمی آید، زیرا در خارج یک حقیقت بــه نــام صادر اول مجعول است و امر اعتباری آن است که در ذهن از حد وجود وی گیرفته می شود و اعتباری بودن این حدود و نیز اعتباری بودن آن ماهیت من حیث هـی بــه لحاظ خود ذات ماهیت صادر اول را اعتباری نمیکند، پس اگر جعل روی ماهیت به این معنا نرود ضرری به ما نمیرساند و صحیح است، چون ماهیت ذهمنی مجعول نیست و جعل روی هیچ کدام از آن دو نمی رود و حقیقت آن است که ما مندوحه داریم و مجعول، خود ماهیت است، و نه ماهیت من حیث هی و نه ماهیت اعتبار شده از این شیء، که از ضرورت بشرط محمول بودن شیء گرفته شده است، بلکه خبود شيء مجعول است. اين مطلب در باب صادر اول نيز صادق است. پس اگر ماهيت من حيث هي مجعول نبود، اتفاق هم لازم نمي آيد و تحقق شيء در خارج طالب عملت بوده، و میگوید بدون علت محال است تحقق پیدا کنم و یا خود موجود خود باشم. پس دو اشکال در اتصاف پاسخ داده شده است. بنابراین ما نه به مجعول بودن اتصاف قائلیم و نه به مجعول بودن ماهیت من حیث هی، تا بگویید اتصاف اعتباری چگونه مجعول است، و یا اتصاف فرع بر تحقق طرفین است، بلکه میگوییم ماهیت مجعول است، این مبنای اشراقی ها بود. به جای آن کلمهٔ وجبود را بگذارید، زیرا ماهیت مجعول نیست و با وجود هم عینیّت ندارد، چراکه لازم می آید همهٔ اشیاء یک شیء باشند، زیرا وجود مشترک بین همه است و تنها در واجب به نوعی از مسامحه، ماهیت با وجود یکی می شد، و تذکر دادیم که اطلاق ماهیت به معنای حقیقت شیء بوده و در با وجود یکی می شد، و تذکر دادیم که اطلاق ماهیت به معنای حقیقت شیء بوده و در واجب گفته شد که ماهیت وی ست.

و یزاح فی المشهور مشهور، یعنی متأخرین که چند سطر بعد از ایشان به متأخرین تعبیر می کند و مراد اشراقیان هستند بأن الجعل یتعلق بینفس الإنسان، یعنی ماهیت مجعول است به این معنا که با تحقق ماهیت، وجود از آن اعتبار می شود، پس در معنای عبارت دقت کنید و یتر تب علیه بر انسان مجعول الوجود و الاتصاف به بالوجود، بسیاری از امور برشیء مجعول متر تب می شوند و جعل علی حده ای به آنها تعلق نمی گیرد، لذا با آنکه یک شیء مجعول است؛ ولی تکمّم وی و تکوّن و موجود بودن آنها، جعل علی حده نمی خواهد لکونهما این وجود و اتصاف اعتباریین می دانند محرف اشراقی ها باحرف ما فرق دارد و در مقابل هم قرار دارند: ایشان اصالة الماهوی است و ما اصالة الوجودی و الإنسان و إن لم یکن إنساناً بتأثیر الغیر برای اینکه انسان بودن انسان ذاتی وی است لکن نفس ماهیّة الإنسان بالغیر خود ماهیت در خارج متحقق می شود و متحقق خود ماهیت بالغیر است، و وجود از آن اعتبار می شود پس جعل بر روی ماهیت می رود؛ یعنی به جعل ماهیت به خارج می آید بسعنی أنّ مجرد ذاته

البسيطة أثر العلَّة لا الحالة التركيبيَّة بينها و بينها أو بينها و بين غيرها به صورت لفُّ و نشر مرتب به دو مثال اشاره دارد: كقولنا: الإنسان إنسان دومي أو الإنسان مـوجود. در مثال ۱۱۷ نسان إنسان» اشاره به «بينها و بينها» كه حالت تركيبي بين ماهيت و ماهيت دارد؛ يعني بين ماهيت و خودش را نفي ميكند؛ مثل «الإنسان إنسان» و مثال دومي بين ماهيت و آن ذات، يعني «ذاته البسيطة» كه ماهيت انسان است با غير جعل و پيوند شو د اين هم درست نيست پس فرمود: «بينها و بين غيرها» مثل اينكه بفرماييد: «الإنسان موجوداً» پس ترکیب پیش نمی آید. آخوند جواب بر مبنای خودش، یعنی اصالت وجود را بیان نکرد، ولی می توان گفت که اگر وجود اصیل باشد به جای ماهیت قرار میگیرد، در این صورت اتصاف و ماهیت اعتباری هستند و با همین مقدار جابهجایی این اشکال از اشکال بر مبنای آخوند نیز برداشته میشود. این جمله: فالإنسان إنسان بذاته دو معنا دارد: ١. ماهيت من حيث هي خودش خودش است و قابل جعل نيست، زيرا «ذاتي شيء لم يكن معللاً»؛ ٢. انسان بس از تحقق انسان است؛ يعني ضرورت بشرط محمول دارد. پس این معنای دوم در مقابل عبارت بعدی قرار دارد که لکن نفسه من غیره، یعنی انسان وجوب سابق را از ناحیهٔ غیر دارد و غیر بسه او ضرورت مي دهد، پس در عبارت «فالإنسان إنسان بذاته»، يعني پس از وجوب سابق، كه از ناحية غیر آمد، انسان تحقق می یابد. با تحقق انسان، انسان خودش خمودش است و دیگر جعل على حده نميخواهد و البته معناي ديگر عبارت انسان در وعاي ذهن خودش خودش میباشد، این معنانیز قابل جعل نیست پس نفس انسان، یعنی ماهیت و جنس و فصل وي خود وي است بنابر مشهور اشراق «من غيره»، يعني وجوب سابق كه از علت آمده او را واجب کرد و او هم واجب شد، و انحای عدم را طرد کرده است و تحقق يافت و بين المعنيين فرق واضح كه خودش خودش است؛ يعني خودش معنايي دارد و جعل روی او نمی رود، زیرا خودش خودش است پس به دو شعبه جعل ندارد: هنوز متحقق نشد ولو در وعاي ذهن موجود است جعل معنا نـدارد، ولي وقمتي بــه

خارج اَمد و مجعول شده پس ماهیت مجعول دوباره جعل بر نمیدارد بنابرایس در این دو وجه، جعل روی ماهیت نمی رود، ولی در یک قسم «لکن نفسه من غیره» ماهیت مجعول است؛ یعنی ماهیت متحقق، و در خارج مجعول شد و بین این دو معنا فرق واضح است، جنانكه فرمود: و بين المعنيين فرق واضح؛ فإذا فرض الإنسان على الوجه البسيط و به جاي آن مي توان خلق اول و صادر اول گفت؛ چون محطّ بحث أنجا بود و بهتر بود که به جای انسان در این مثال مثلاً او الانسان و إن لم یکن إنساناً.... مي گفت: «و العقل و إن لم يكن عقلاً....» «فإذا فرض الإنسان على الوجه البسيط» انسان من حیث هی و معنای انسان در وعای ذهن و نیز مجعول بودن انسان تمحقق پافته ندارد وجبت إنسانيته بسبب الفرض وجوباً مترتّباً على الفرض مراد آن است كـه، جـعل روي وجوب لاحق انسان پس از مجعوليت نمي رود و نيز با قطع نظر از مجعول بودن انسان در وعای ذهن خودش خودش است و مجعول نیست پس عبارت هر دو وجه را شامل میشود فیمتنع تأثیر المؤثّر فیه به هر دو وجه چه ضرورت به شرط محمول است که تأثیر مؤثر در او معنا ندارد، زیرا جعل روی مجعول نسمی رود، اما ماهیت بسیطی که در وعای ذهن پیش از جعل موجود است نیز مجعول نیست لأنّ وجوب الشيء ينافي احتياجه إلى الغير فيما وجب لذاته وجوب به شرط محمول بار ديگر جعل روی او نمی آورد پس جعل به دو شق تعلق نمی گیرد: ۱. ضرورت به حسب محمول؛ ۲. ذات انسان برای انسان بل جعل نیست. در همهٔ این عبارات این دو وجه را در نظر بگیرید، گرچه عمدهٔ نظر قائل در جعل ماهیت به شرط محمول بوده است و آن ضرورت را از ضرورت سابق تشخیص نداد و نظر وی به جعل ذاتیات و یا ذات شیء برای شیء نیست پس جعل فقط روی ماهیت می آید به اینکه ماهیت را متحقق می کند و لا ستحالة جعل ما فرض مجعولاً اكنون بحث روى ماهيت مجعول رفته است؛ يعني نه ماهیت مفروض ذهنی که انسان خودش خودش است و جعل معنا ندارد أمّا قبل فرض الإنسان نفسه این طور که میخوانم؛ یعنی قبل از فرض خود انسان در ذهن که ناشی از

تحقق آن است. پس قبل از این فرض که هنوز مجعول نشده، اکنون جاعل و مؤثر می تواند همین انسان را به جعل بسیط در خارج تحقق دهد. فیمکن أن یجعل المؤثر نفس الإنسان. پس ممکن است که مؤثر و جاعل نفس خود انسان را جعل کند.

جملة و لك أن تقول: عطف بر «فإذا فرض» است يجب نفس الإنسان و أردت به الوجوب السابق، يعنى خود انسان به لحاظ علت واجب باشد، چنان كه وقتى مجعول شد باز وجود انسان براى خودش واجب است و قد ثبت الفرق بين الوجوبين السابق و اللاحق في ميزان المعقولات. وجوب سابق از ناحية ايسجاب علت مى آيد، و پس از تحقق و موجوديت ماهيت مجعول مثل انسان تحقق يافته انسانيت براى او واجب است اين ضرورت به شرط محمول و وجوب لاحق است پس شىء به دو وجوب سابق و لاحق محفوف است.

و كثيراً ما يقع الخلط في هذا من جهة الاشتراك اللفظي، چون كلمة وجوب سابق و وجوب لاحق با مطلبی كه اكنون اشاره شد، با همديگر تفاوت دارند پس همين اشتراك در كلمة وجوب و لفظ وجوب باعث به غلط افتادن عده ای شده است. پس مراد از اينكه ماهيت وجوب وجود دارد و جاعل نمی خواهد و خود ماهيت خودش است پس از جعل بی نياز است وجوب لاحق است، و اين سخن صحيح است، ولی نه اينكه ماهيت به طور مطلق جاعل نخواهد و اتفاق صحيح باشد، بلكه ماهيت در وجوب سابق به غير نياز دارد و جاعل بايد او را جعل كند. و من جهة وضع ما ليس بعلة وجوب سابق به غير نياز دارد و جاعل بايد او را جعل كند. و من جهة وضع ما ليس بعلة نمی خواهد، زيرا متحقق است و متحقق تحقق نمی خواهد، از جای خود به در نمی خواهد، زيرا متحقق است و متحقق تحقق نمی خواهد، از جای خود به در آورديد و در جای وجوب سابق قرار داديد و گفتيد وجوب سابق علت نمی خواهد (و البته معنای آورديد و در اين مورد صادق نيست)؛ يعنی وجوب لاحق را، به جای او گذاشتيد پس اتفاق هم در اين مورد صادق نيست)؛ يعنی وجوب لاحق را، به جای او گذاشتيد پس علت بايد در وجوب سابق بيايد و نه علت برای وجوب لاحق، پس شما اوضع ما

ليس بعلة علة» كرديد؛ يعني علت نخواستن وجوب لاحق، كه شيء تحقق يافته است و خودش برای خودش ثابت است، و اصلاً واجب تعالی و مفارق و علت برای دومی نیستند پس وُضع ما لیس بعلة علة كردید پس آنها علت براي معناي دوم نبيستند تما انتساب به علت پیدا کنند، بلکه آنها برای معنای اول، یعنی و جوب سابق، علت هستند پس شما ماورای طبیعت را به دومی انتساب دادید، دومی که بعد از جعل و جود برای وی ضرورت دارد، و یا ماهیت که در وعای ذهن کاری به جعل ندارد این دو را به ما قبل طبیعت نسبت دادید و حال اینکه انتساب و ارتباط ندارند و ما قبل طبیعت علت براي هيج يک از اين دو و امر نيستند، لذا وضع ما ليس بعلة علة شده فإن كون الإنسان واجباً من العلَّة لا يوجب كونه واجباً في نفسه أن وجوب با وجوب لاحـق فــرق دارد، وجوب سابق باید به واسطهٔ علت ماهیت انسان در خارج متحقق شود و این غیر از ثبوت انسان برای انسان بعد از تحقق است که به شرط محمول میباشد و یا در وعای ذهن معانی برای خود ثابت هستند و کذا کونه مفتقراً إلى العلة به حسب وجه اول شيء نیاز به جعل دار د نه به حسب معنای دوم لایستلزم کونه ایاه ضمیر در « کونه و ایاه به انسان بر مي گردد، مثل عبارت بالا كه فرمود لايستلزم كون الإنسان إنساناً مفتقراً إليها به علت، چون « كون الإنسان إنساناً» چه به وجوب لاحق و چه به معناي ذاتي خودش در وعای ذهن و صورت علمی ملحوظ، وجوب ضرورت دارد، ولی نه این وجوب از علت باشد پس « كونه إياه»، يعني خودش خودش باشد؛ يعني ذاتي شيء كه معلل نیست و یا ضرورت به حسب محمول. در هر دو صورت شیء مفتقر به علت نیست، به خلاف اینکه خودش بخواهد در خارج تحقق پیدا کند و ماهیتش مجعول شود فكون نفس الإنسان من الغير در چند جا كلمة نفس آورده و در همة أنها نفس به معناي ماهيت است؛ يعني اينكه ماهيت انسان از علت باشد لا يدلُّ على عدم كون الإنسان إنساناً عند ارتفاع الغير دلالت ندارد كه وقتي غير برداشته، و علت مرتفع و مفقود شد و ماهیت به علت خود ارتباط پیدا نکرد، و وقت تحقق وی نشد، خودش خودش

نباشد؛ یعنی معنای اینکه شسیء خودش خودش است با ارتفاع علت برطرف نمی شود، بلکه شیء همیشه خودش خودش است و لذا قبل از تحقق شیء آیا ما از معنای شیء به ما هو سؤال نمی کنیم با اینکه هنوز سخن از وجود و تحقق و علت تحقق در خارج نیست پس همان طور که ماهیت و معنا خودش خودش است، قبل از آنکه تحقق در ذهن بیاید، همین طور با ارتفاع علت؛ پس ربطی به آمدن و نیامدن علت ندارد و انها یدل علیه، یعنی بر «عدم کون الإنسان إنساناً» چون جواب به مبنای اصالة الماهوی در جریان است پس این «کون» به معنای و جود اصیل نیست پس کون الإنسان، یعنی تقرر ماهیت در خارج. بله، اگر ما بخواهیم بگوییم این ماهیت در خارج تقرر او در خارج دلالت دارد «إنما یدل علیه کون کون الإنسان إنساناً من الغیر»، یعنی تقرر او در خارج دلالت دارد (که البته معنای باطلی است و کسی آن را نگفته است که این معنا بر آن معنا دلالت دارد (که البته معنای باطلی است و کسی آن را نگفته است که انسانیت انسان و مفهوم وی از غیر است) که با ارتفاع غیر وی نیز خودش خودش ناشد.

و كذا الكلام في كون نفس الوجود مجعولاً چه روى اصالت ماهيت و چه روى اصالت وجود همين جواب كافي است. كما اخترناه إلا أنّ المتأخّرين عن آخرهم اختاروا مجعوليّة نفس الماهيّة ابن متأخرين همان مشهور بالا بودند كه مراد از أنها اشرافيين هستند «عن آخرهم»، يعنى من البداية إلى النهاية؛ از اول تا آخر اشراقيها، و همه آنها در جواب ابن آقايان چنين گفتند؛ و سيره عليك ما هم همين جواب و زحمت كشيدة ايشان را به آن قائل مي دهيم، ولي به جاى ماهيت وجود مي گذاريم و سيرد عليك في هذا المقام ما بلغ إليه قسطنا من عالم المكاشفة و معدن الأسرار؛ يعنى وجود منجعول است. پس تاكنون از آن سه شق، گاهي ماهيت اختيار شد و جواب داده شد و گاهي وجود، و شق سوم، كه اتصاف است، اكنون مورد بحث قرار مي گيرد.

دو اشکال این بود: ۱. اتصاف در ذهن بوده و مفهومی اعتباری است؛ ۲. اتبصاف

فرع بر طرفین است و بعداز دو طرف موجود می شود. علاوه بر آن نقل کلام به خود اتصاف می شود، زیرا اتصاف همانند سایر موجودات ماهیت و وجود و اتصافی دارد، و از اساس بحث دوباره مطرح و تسلسل میشود. مشاء میگویند: این جمله که پا وجود، مجعول است و یا ماهیت و یا اتصاف، و مراد از اتصاف را اتصاف به صعنای استقلالي و اسمى گرفتيد ميگوييم حصر شما حاصر نيست و تنقسيم شما منفسخ الضبط است؛ يعني يک شق ديگر از اتصاف باقي مانده که شق چهارم ميشود و تا آن شق چهارم باطل نشود اتفاق، که مدعای شماست، ثابت نمی شود، ما آن شق چهارم را اختیار میکنیم پس مندوحه داریم. توضیح اینکه، وقتی نحوی میگوید: اسرت من البصرة إلى الكوفة؛ نگاه وي به طرفين است و نه به حرف ربيط «مـن» و بـه أن نگـاه استقلالی ندارد، ولی اگر ناگهان در معانی حروف تحقیق کند میگوید این «مِن» برای ابتدائیت است. نگاه استقلالی وی به «مِن»، وی را از حرف ربط بیرون آورده و او را از مرآتی و نسبی بودن، به اسمی و استقلالی بودن بیرون آورده است. پس شما معنای اسمى اتصاف را مجعول گرفتيد و همين باعث أن اشكالات شد، ولي ما ميكوييم معنای نسبی و مرآتی و حرفی اتصاف مورد اختیار ماست و ما آن را مجعول می دانیم پس مبنای ما از اشکال شما سالم مانده است. صعنای اتبصاف حرفی این است که مجعول نه ماهیت است و نه وجود، بلکه اتصاف وجود به ماهیت و یا می توانی تعبیر کنی از آن به اتصاف ماهیت به وجود، مجعول است. پس جعل روی ترکیب و از دواج بین ماهیت و وجود رفته است، و در صادر نخستین و خلق اول هم اشکال پیش نمي آيد، زيرا خواه ناخواه خلق اول مزدوج است، چون ممكن بوده و داراي ماهيت و وجودي است، و با تحقق و جعل اتصاف در خارج تحقق مي يابد، و چون مشاء اصالة الوجودي هستند، مجعول بالذات وجود است و وقتي شيء در خارج تحقق پيدا كرد و وجود يافت ماهيت دارد و اتصاف ماهيت به وجود شده است، و البته همه ايس اعتبارات واقعي بوده و جنبه نيش غولي ندارند، بلكه اعتباراتي نفسالامرياند، و در

عین حال این شیء مرکب از ماهیت و وجود است و بین ماهیت و وجود ترکیب شده و اتصاف مجعول کرده است و قاعدهٔ «الواحد لا یصدر منه إلا الواحد» نیز خرق نشده است بقیهٔ اعتبارات واقعی اند و کثرت آور نیستند.

و المشهور من المشائين اختيار شق الثالث، أي كون تأثير المؤثّر في موصوفيّة الماهيّة بالوجود، يعنى اتصاف مجعول است. حالاكه اتصاف مجعول است مى گوييم: اين اتصاف مورد كلام شما باطل است، ولى شق چهارم داريم بأن مقصودهم أنّ أثر الجاعل أمر مجمل امر مجمل است كه عقل آن را به موصوف، يعنى ماهيت و صفت، يعنى وجود و اتصاف تحليل مى كند يحلّله العقل إلى موصوف كه ماهيت است و صفة كه وجود است و اتصاف لذلك الموصوف بتلك الصفة و اين موصوف در ذهن عكس خارج است. در خارج، وجود موصوف است و ماهيت، صفت و در ذهن عكس آن؛

مشهور مشاء\*، اتصاف را مجعول دانستند. مرحوم آخوند فرمود: مجعول بودن اتصاف به حسب تحلیل عقلی است، وجود دارای اعتباراتی است که البته انیاب نیستند و واقعیت و نفس الامری دارند، و یک حقیقت مصداق همهٔ اعتبارات است، چنان که عقل اول با اعتباراتی که از او انتزاع، و بر او حمل می شود یک واقعیت و حقیقت بیش نیست و همین یک واقعیت را ذهن به ماهیت و وجود تحلیل می برد، حتی ماهیت را اصل و موصوف قرار می دهد و وجود را صفت وی می نماید و عکس خارج در ذهن اتفاق می افتد. از جملهٔ این اعتبارات اتصاف است که بر روی وجود می آید، ولی همهٔ این اعتبارات از یک حقیقت انتزاع می شود و البته آن حقیقت سبب می خواهد و اعتبارات مزبور سبب نمی خواهند، بلکه همان سبب به همهٔ اعتبارات با جعل وجود عقل می تواند ایس اعتبارات را از او جعل وجود تحقق می دهد، پس با جعل وجود عقل می تواند ایس اعتبارات را از او جعل وجود آن را انتشاء کند به این نحوه که فیجب ارتباطها، یعنی ار تباط این اعتبارات الی

<sup>•</sup> درس صد و چهل و هفتم: تاریخ ۶۸/۱۹/۱۲.

سبب وراء العقل إيّاها أن سبب هو نفس سبب الماهيّة. پس اين سبب نفس سبب ماهيت است؛ يعني اسناد اين سبب به ماهيت بالعرض است، ولي جعل بالذات روي وجود آن میرود و بالعرض به ماهیت نسبت داده می شود. پس اتصاف معلول سبب ماهیت است و ماهیت به سبب وجود مرتبط میشود، و الا هیچ ارتباطی به وی نمدارد، پس ارتباط اتصاف و ماهیت به سبب خارجی از راه وجود بوده و با تقرر وجود اعتبارات مطابق با واقع و نفسالامري با مجعول شدن وجود و ماهيت، مجعول ميشود، پس اعتبارات مطابق با واقع و نفس الامري با مجعول شدن وجمود و ماهيت، مجعول می شوند، پس اعتبارات متفرع بر ماهیت بوده و ماهیت به وجود موجود می گردد. این سخن عکس رأی متأخرین از اشراقیهاست. ایشان به حرف شیخ اشراق، که شبههٔ اصالت ماهیت را ابداع کرد، بازگشتند گرچه شیخ اشراق از این نظر بـرگشت، ولی عدهای پیرو ایشان گردیده و قبل و قال پیرامون این نظر فراوان شد، البته در ایس کشمکش مشاء، قائل به اصالت و جود شدند و عدهای از متأخرین برخلاف متأخرین به تباین و جودات معتقد شدند، گرچه آخوند فرمود: عند التفتیش مراد مشاء از تباین وجودات تغاير أنهاست، چنانكه خود أخوند به حقيقت فارده سنخي ذات مراتب قائل شد و در بحث علت و معلول به قول اهل عرفان تن داد که وجود حقیقت واحدهٔ شخصی ذات مظاهر است. بنابراین اشراقی به اصالت ماهیت و اعتباریت و جود و اتصاف قائل است و مشاء به اصالت وجود و اعتباريت ماهيت و اتصاف. البته همين دو فرقه در جواب از اشکالات گاهی بسیار به هم نزدیک میشوند و حتی با جابهجا کردن دو کلمهٔ وجود و ماهیت جوابها یکیمیشوند؛ مثل حرف انباذقلس، که آخوند توجیه خود را به توجیه شیخ اشراق نزدیک دانست و گفت: «و یقرب من هذا ما خطر ببالي» با آنكه جواب شيخ اشراق بر مبناي اصالت ماهيت بود، ولي أن دو بــه هم نزدیک است.

و قد ظهر ممّا ذكرناه أنّ التقسيم المذكور منفسخ الضبط، لأنّ الموصوفيّة المترتّبة على

تأثیر الفاعل با اینکه هنوز مرحوم آخوند مبنای خود را مطرح نکرده است و حرف شیخ اشراق و یا مشاه را پیش کشیده و میگوید: «و قد ظهر مما ذکرناه» در حالی که ایشان فقط حرف دیگران را نقل کرده است، باید می فرمود: «قد ظهر مما قلناه» یا «مما ذکره. پس مشای متقدم، که اتصاف را مجعول دانستند، به مستشکل میگویند: اتصاف دو عنوان دارد و شما در حصر، یک قسم را باطل کردید، ولی ما شق دیگر را اختیار میکنیم پس تقسیم شما دایر بین نفی و اثبات نیست، بلکه مندوحه داریم، زیرا اتصاف دو قسم است: ۱. اتصاف به معنای اسمی که جعل به آن خورده و او مجعول بالذات باشد. این معنا در تقسیم شما آمده است و آن را باطل کردید، و ما بطلان این سخن را قبول داریم؛ ۲. اتصاف به معنای مرآتی مجعول باشد. این شق در تقسیم شما نامده است.

توضیح اینکه، جعل به امری مجمل می خورد و آن را تحقق می دهد، این امر موجود و مجمل و متحقق وقتی به ذهن آمد، ذهن آن را تحلیل می کند، جزئی را موضوع و جزئی را محمول قرار می دهد و موضوع را به این محمول متصف می کند. این اتصاف در اینجا امری مستقل و اسمی نیست، بلکه عقل پس از نگاه به آن امر مجمل و موجود و تحلیل آنها به ماهیت و وجود بین آنها ار تباط بر قرار می کند، این ار تباط و ربط طرفین، که در موضوع و محمول گم است و مرآت لحاظ آنهاست، همان اتصاف است، زیرا در این صورت اتصاف است، زیرا در این صورت اتصاف است، پس نمی گوییم ماهیت اتصاف مجعول است، زیرا در این صورت اتصاف را معنای اسمی قرار دادید و او را از معنای خود به درآورید. پس این تقسیم ضبط درست ندارد، زیرا مجعول های احتمالی را سه شق کرده است، در حالی که شق چهارم در آن بیان نشده است و قد ظهر مما ذکرناه، یعنی مما ذکروا المشاء آن که شق چهارم در آن بیان نشده است و قد ظهر مما ذکرناه، یعنی مما ذکروا المشاء آن التقسیم المذکور منفسخ الضبط، زیرا برای اتصاف دو شعبه موجود است، ولی شما یک

اتصاف معنایی اسمی است و معنای مرآتی آن را در نظر نگرفتید. لأن الموصوفیّة المترتّبة على تأثير الفاعل يمكن أن تؤخذ اين موصوفيت على أنّها معنى غير مستقلّ في التصوّر مجعوليت اتصاف مرآتي مورد نظر شما نبود بل هي مرآة ملاحظة الطرفين و المعاني الارتباطية البته اين اعتبارات مطابق با واقع است و از أن جمله اتصاف مي باشد و المعانى الارتباطية من حيث إنها ارتباطية كه انصاف هم از أن جملة أنهاست لا يمكن أن يتعلَّق بها به اين معاني ارتباطيه التفات الذهن إليها و استقلالها في التصور براي اينكه اینها معنای اسمی ندارند که ذهن مستقلاً به اینها التفات کند و نگاه کند، بملکه آنمها معاني حرفياند؛ مثل دسرت من البصرة إلى الكوفة، كه هيچ دمن، ملحوظ نيست و نميخواهد دربارة حرف «من» سخني بگويد و قصد ندارد كه بگويد «من للابتداء» و معنای ابتدانیت چیست. پس این معانی به وقتی که به عنوان انتصاف و اعتبارت كذابي اند اصلاً ذهن به آنها مستقلاً التفات ندارد، زيرا معناي اسمى ندارد، بله، اكر ذهن استیناف کند و مجدداً نظر به این معنی وصفی و اتصافی بیندازد و به او مستقلاً بنگرد میگوید: اتصاف نیز چیزی است و ماهیتی دارد. پس اگر بعد از این مراحل جعل و تحلیل و تفصیل پیش می آوریم اما ضرری به حال ما ندارد، زیرا از حریم بحث خارج مي شود و اشكال پيش نمي آيد. و أمّا إذا استونف الالتفات إليها، يعني بــه ابن معانى ارتباطي بأنّ انفسخت عمّا هي عليها أصلاً اينها را از واقعيتشان سيندازيد، برای اینکه موقعیتش عنوان رابطی و مرآتی است، ولی اکنون مستقلاً در او نظر انداختید پس او را از واقع وی انداختید، و راجع به یک معنای اسمی نظر میاندازید اکنون دیگر رابط و نسبت نیست از آلت ارتباط بودن منفسخ شد و به درآمد و صارت أمراً معقولاً في نفسه مبائن الذات للطرفين البته در اين صورت ميكوييد مثل ساير ماهيات معناي اسمى دارند فكانت كسائر الماهيات في أنَّ تعلَّقها بالجاعل بماذا؟ حالا اكر مستقلاً به آن نظر بیندازید بحث میشود که این ماهیت، یمعنی ماهیت، اتصاف و ارتباطش به جاعل چگونه است؟ اما ضرري به بحث و حرف ما، که وجود مجعول

است، نمی رساند، زیرا در این صورت به شما جواب می دهند که وی عنوان استقلالی را در وعای ذهن پیدا کرده است، پس لازم نیست که در واقع به طور مستقل مجعول باشد، بلکه می تواند به تبع وجود همانند دیگر معانی و اعتبارات موجود شود و تأثیر الجاعل فیها بحسب آیة حیثیة تکون من الأمور المحتملة المذکورة؟ با نظر ثانوی معنای استقلالی اتصاف مورد بحث قرار می گیرد که از بین موجودات عدهای مثل جواهرند که روی پای خود ایستادند و برخی اعراضند که باید در موضوعی باشند و برخی دیگر از معانی بوده و در ضمن دو طرف متحقق می شود؛ مثل اتصاف. این بود بحث دیگر از معانی بوده و در ضمن دو طرف متحقق می شود؛ مثل اتصاف. این بود بحث قائلان به اتفاق و وجوه آنها و اشکال بر آن وجوه.

گوییم: اگر این مردم موحد و الهی باشند و در اسناد اشیاء به مبدأ با این شبهات مانده باشند، خیلی بی لطفی است، در حالی که وحد صنع، حافظ حرکتهای جوهری و نقلهای و انتقالی و حرکت است، و ربّ همه، این وحدت را حفظ می کند پس با آنکه همه در حرکت هستند و همه در تکاپویند با وجود این وحدت همه محفوظ و غایت همه به سوی اوست. پس با تدبیر و تصور و اراده و قصد استکمال به سوی او می رود و این رب آنهاست که آنها را پرورش می دهد و چنین نیست که از هنگامی که خدای تعالی او را آفرید همیشه شیء در همان حد باشد، و اگر قائل به اتفاق، الهی نباشد با او از نمط دیگر باید سخن گفت. ا

ز ابسر افکسند قسطرهای سوی یسم از آن قسسطره لؤلؤیلسی لالا کسند دهد نطفهای را صورتی جنون پنری

۱. عده ای هم سخن از بخت و انفاق میگویند، ولی چون حرف خدا و خلق عالم را به طور عوامانه از خانواده و
پدر و مادر و محیط شنیدند افناع نشده و به تور مردم حرف شنیده و موخد متوجه، نخورده و سخن از توحید
قرآنی و اسلامی نشنیدند به همین خاطر به تراکم ذرات و برخورد آنها در ملیاردها سال و ایستادن بر این نظام قائل
شدند و به همین حرف دل خوش کردند، در حالی که اوست که لحظه به لحظه در کار است ﴿ هُوَ الّذِی یُصَوّرُ کُمْ نِی
الاُرْحام کَیْنَ یَشادُ﴾

زصلب آورد نطفهای در شکم وزیسن صورتی مسرو بالاکند که کرده است بر آب صورتگری؟

## فصل چهاردهم: كيفية احتياج عدم الممكن الى السبب

در ممکن هیچ کدام از وجود و عدم ضرورت ندارد؛ اگر علت ایجادی تحقق یافت شیء موجود می شود، ولی اگر علت نیامد چگونه شیء معدوم می شود، و شما قائلید که عدم علت، علت عدم است و از طرفی عدم را باطل الذات و هیچ می دانید، پس وقتی علت نیامد هیچ است و همین هیچ، علت برای رجحان طرف عدم و معدوم شدن ممکن می گردد. پس با آنکه ممکن باید رجحان پیدا کند شما این رجحان را از جانب هیچ می دانید. به علاوه در عالم، ممکنات معدوم فراوان هستند، بسیاری از معدومات هنوز به و جود نیامده اند و ممکنند و طبق نظر شما، که ممکن در جانب عدم نیاز مند علت است، پس عدم علت این ممکن که علت وی است خود امری متمایز نیازمند علت آن ممکن، که علت وی است امر دیگری است پس این اعدام با آن هیچ هستند چگونه از یکدیگر تمیز دارند، در حالی که گفته شد: ۱۲ میز فی الأعدام؛ هیچ هستند چگونه از یکدیگر تمیز دارند، در حالی که گفته شد: ۱۲ میز فی الأعدام؛

اما جواب: آنکه علت می خواهد موجود است که می خواهد منشأ آثار باشد و در خارج طارد انحای عدم گردد، لذا علت وی باید از وی قوی تر، و در رتبه بر وی مقدم باشد، اما در اعدام امر سهل است، هم علت و هم تمایز این علل، که خود اعدامند، سهل است. البته چون علت باعث وجود مسمکن می شود عقل پس از آنکمه مطلع می شود که شیء ممکن تحقق پیدا نکرده است، می گوید چون علت وی تحقق پیدا نکرده است، می گوید بون علت وی تحقق پیدا نکرده است، این شیء محقق نشد پس اطلاق علت بر عدم علت به مسامحه می باشد و چون در باب اعدام است، امر این مسامحه سهل است، و در تمایز اعدام هم، چنین

خایشان چگونه و حدت صنع تدبیر و ربانیت را نادیده میگیرند و خودشان راگول میزنند، در حالی که همه روی حساب و اراده و مشیت و غایت و مصلحت است، امّا به هر حال ایشان مضطربند، و به آرامش و نفس مطمئنه و به حقیقت عقل و نفس و فکر و علم نرسیدند.

میگوییم که چون هر وجودی علتی دارد، ذهن برای هر ممکن معدودی در صوطن خود امتیاز قائل می شود و الا از پدیدهٔ نیامده خبری نیست تا علل آنها در خارج متمایز باشد. در منظومه فرمود:

لاميز في الأعدام من حيث العدم و همو لها أيضاً بوهم ترتسم المرح المرافعة عدام به اضافه به ملكات ميز و تمايز دارند؛ خود اعدام هيچ گونه تمايزي ندارند:

كذاك في الأعدام لا علّية و إن بها فاهوا فالتقريبية <sup>٢</sup> يعنى اكر در اعدام عليت مي آوريم تقريبي است.

قصل ۱۶: في كيفيّة احتياج عدم الممكن إلى السبب اگر عدم به سبب احتياج ندارد و انها امور اعتبارى ذهنى است؛ اشكال اول: ربما يتشكّك فيقال: إنّ رجحان عدم الممكن على وجوده اگر شىء تحقق پيدا نكرد معدوم است و شما مى فرماييد اگر آن جانب هم كه معدوم شده باشد بايد سبب داشته باشد لو كان لسبب لكان في العدم كه عدم علت است تأثير و حال اينكه جناب عالى مى فرماييد عدم بطلان محض است لكن العدم بطلان صرف عدم هيچ است چگونه معدوم را اسناد به هيچ دهيم كه يمتنع استناده إلى شيء. اين يك اشكال.

اشکال دوم: ثم قولکم ممکناتی که تحقق پیدا نکردند فراوانند عللشان هم عدم است پس این اعدام، که اسباب معدوماتند، تمایزشان به چیست؟ ثم قولکم... فلا علیّة و لا معلولیّة. پس سخن از علیت و معلولیت نگویید، در حالی که شما می گویید رجحان زیر سر علت است هفکیف التوفیق؟»

فيزاح أن تشكك بأنَّ عدم الممكن ليس نفياً محضاً، يعنى در خارج نفى محض است و در وعاى ذهن البته نفى محض نيست بمعنى «بمعنى» صلة «ليس» است أنَّ العقل

١. شرح المنظومه، تصحيح و تعليق أيةالله حسنزاده، ج٢، ص ١٩١.

۲. همان.

يتصوّر ماهيّة الممكن عقل ماهيت آنها را در وعاى ذهن تقرر سي دهد و ينضاف عـقل إليها به اين ماهيت ممكن معني الوجود و العدم و يجدها عقل أن ماهيت را بحسب ذاتها خالية عن التحصّل و اللّا تحصّل ميبيندكه أنها خود هيچ اقتضايي ندارنــد ســواء كــانا تحصل و لا تحصل بحسب الذهن أو بحسب الخارج خودش من حيث هو تحصل ندارد فيحكم عقل بأنَّها ماهيت في انضمام كلٌّ من المعنيين، يعنى تحصل و لا تحصل إليمها تعتاج إلى أمر آخر كه أن سبب است، ولو در وعاى ذهن نيز بايد عقل أنها را ايجاد كند، و البته در خارج باید علت ایجادی او را ایجاد کند. اکنون مثال میزند و کما از جانب وجود میبینید که ممکن اگر بخواهد در خارج تحقق پیدا کند، معنایش این است که فاعل موجد وجود را ایجاد میکند. ماهیت به تبع او لحاظ میشود، نه آنکه ماهیت در خارج متقرر باشد و جاعل یک معنا و صفتی را به او بنجسباند، بملکه جعل روی موجود و مجعول رفته است و ماهيت از آن لحاظ مييشود. پس جـعل مـاهيت در وجود همانند عدم جعل ماهيت در عدم است. لذا همان طور كه وجود جعل شــد و ماهیت از آن انتزاع می شود، وقتی و جود جعل نشد و تحقق نیافت چیزی انتزاع نمي شود، پس به دنبال علت و عدم و امتياز آنها نرويد پس از ۵ کما، «فکذلك» هست وكما أنَّ معنى تأثير العلَّة في وجود ماهيَّة ما، ليس أن تودع، يعنى اين عــلت «تــودع»، يعني وديعه بنهد في الماهية شيئاً كه تكون هي بوده باشد أن ماهيت حاملة له حامل شيء بوده باشد. پس چنین نیست که و قتی علت خواست ماهیت را جعل کند، چیزی را در وجود بگذارد تا آن ماهیت حامل آن شيء شود پس اين طور نيست که ماهيت و وجود دو امر جداگانه باشند هي حاملة له في الحقيقة أو متَّصفة، يعني ماهيت به به أن شيء في الواقع بس اين مطلب نادرست است بل بلكه اين است كه بأن تبدع، يمعني علت اینجا ابداع و ایجاد است و خوش تعبیری است أمراً هو المستی بالوجود ثمّ هو بنفسه ذو ماهيّة ديكر لازم نيست ماهيت جعل على حده داشته بـاشد من غـير تأثـير، يعني من غير تأثير على حده؛ يعني اگر جداگانه بخواهيم از جانب علت بگوييم تأثير

روی ماهیت رفته صحیح نیست و الماهیّة منصبغة بصبغ الوجود اکنون ماهیت در خارج مجعول شد و به رنگ و جود رنگین شد مستضیئة بضوئه مادام الوجود علی ما علمت من مسلکنا تا وجود متحقق است ماهیت هم در کنفش هست، اکنون به جواب «کما» رسیدیم: فکذلك معنی تأثیرها فی عدم الماهیة همین اندازه هست که ایس را جعل نفرمود و ابداع نکرد لیس إلا أن لا تبدع علت أمراً یتّحد بالماهیة نوعاً من الاتحاد، أی بالعرض. می دانیم که ماهیت مجعول بالذات نیست و بالعرض و به طفیل وجود موجود است. نعم، للعقل أن... بالبرهان اللغی ضمیر «من جهة علمه» به عقل برمی گردد. عقل یک وقتی از ناحیهٔ معلول می آید. از علت به معلول «لم» است و از معلول به علت «إن».

این سیر علمی گاهی از علت به معلول و گاهی از معلول به علت است أو بسبب...
عدمها عدم آثار مترتبه، پس مراد از اینکه جانب عدم رجحان یافته، یعنی معدوم است،
پس لازم نیست به سراغ عدم علت بروید و انتظار داشته باشید که امر متجوهر و مشت
پرکنی باشد تا بگویید این عدم آن عدم را آورده است. پس این لازم نیست فعلم أن
مرجّع العدم کمرجّع الوجود لیس إلا ما له حظ من الوجود در وعای ذهن لا ذات العدم بما
هو عدم إلا أن مرجّع طرف الوجود از طرف وجود به دلیل تأصل و منشائیت آثار علت
باید اقوا باشد و رتبه اش قوی باشد، و نمی توان علت وجود را به ماهیت و یا عوار ض
و موجود اضعف و عدم نسبت داد یجب أن یکون بنفسه أمراً متقرراً حاصلاً بدون
الفرض و الاعتبار، چون این وجود آفرین است و منشأ موجودی است که خود او باید
متجوهر و متقرر بوده باشد. و أمّا مرجّع البطلان و العدم فلا یکون إلا معقولاً مجرّداً،
متجوهر و متقرر بوده باشد. و أمّا مرجّع البطلان و العدم فلا یکون إلا معقولاً مجرّداً،

۱. همان، ج ۱، ص ۳۱۸.

فعدم العلَّمة و إن كان نفياً محضاً في ظرف العدم كه هيج است إلَّا أنَّ له حظًّا من الثبوت در وعاي ذهن بحسب ملاحظة العقل و ذلك يكفي في ترجيح العبقلي بسراي ايسنكه حسرف پیرامون معدوم و عدم است و امر ثبوتی نیست و العکم باستتباعه استتباع، بعنی پیروی عدم معلول از عدم علت، پس عدم معلول مستتبع و دنبالهٔ او عدم علت است، به همین اندازه، غیر از آن وجود معلول، که مستتبع وجود عملت میباشد و آن استتباعی خارجی و اصالتدار است، ولی در اینجا همین اعتبار ذهنی کافی است؛ يعني علت نيامده و تحقق پيدا نكرده، كافي در عدم معلول است و الحكم باستتباعه استتباع عدم العلة لعدم المعلول ذهناً و خارجاً هر كدام از آن دو غير از آخــر استكــلً واحد منهما بوجه غير الآخركه از همديگر جدا ميكنيم فإنّ استتباع عـدم العـلّـة عــدم المعلول في الخارج معنايش اين إست كه نه اين و نه آن، هيچ كدام در خارج سوجود نيستند، بلكه هر دو باطل بالذات هستند هو كونهما بما هما كذلك هر دو عدم بوده باشند باطلین، در اول شرح تجرید، وجود و عدم را معنا کردیم و گفتیم: وجود آن است که از او خبر داده میشود و عدم از او خبری داده نمیشود، پس معنا این میشود: بحیث لا خبر عنهما بوجه من الوجوه أصلاً حتى عن هذا الوجه السلبي. پس علاوه بسر ايس اگــر میگوییم هیچ است نه چیزی باشد که هیچ است، یعنی هیچ است و از ایس معنای سلبي هم حظي ندارد و أما استتباع عدمها عدمه عدم علت عدم معلول را في الذهن... على الحكم بعدمه. پس معلول به حسب خارج را ذهن لحاظ ميكند.

و بالجملة الامتياز بين الأعدام بحسب مفهوماتها العقلية و إلا من حيث العدم اعدام به لحاظ عدم باطل هستند، و به لحاظ ملكه و اضافة آنها در ذهن تمييز بيدا مى كنند و صورها الذهنية بوجه من الوجوه يكفي في كون بعضها مرجّعاً لآخر همين اندازه اين عدم به لحاظ ماهيتش مثلاً از اين جهت تمييز داشته باشند. اينكه علت آمد معلول وجود يافت وقتى وجود نيامد، ديگر چيزى نيست تا بگوييم او معدوم هست و اين معدوم مستند به عدم علت است إنّما الممتنع الامتياز بين الأعدام

بما هي أعدام كه اينجا منفي است، چون به اضافة معاني ذهـني و عـقلي و مـاهيات تمييزكي برايشان قائل شديم و ذلك لم يلزم هاهنا.

خلاصة إجمالية: إن للماهيات الإمكانية...\* در اخلاصة اجمالية مطالب گذشته را به طور فشرده بيان مي كند: يك مطلب دربارة تحقق ماهيت به واسطة وجود است كه پس از تحقق وجود ماهيت متقرر گرديده و داراى اعتباراتي مطابق با واقع خواهند شد. اين اعتبارات بعد از ماهيت به وجود امورى واقعى و نفسي هستند و اين اعتبارات ناشي از تحقق يك واقعيت بود و تكثر در خارج نمي آورند، لذا در صادر اول تركيب راه پيدا نمي كند؛ زيرا صادر اول وجود بسيط است كه پس از تحقق در خارج اعتبارات نفس الامرى در او لحاظ و اعتبار مي شود. پس صادر اول وجود بسيط احدى دارد و تركيب در او راه ندارد و وجود احدى وى ظلى است و اعتبارات مزبور احدى دارد و تركيب در او راه ندارد و وجود احدى وى ظلى است و اعتبارات مزبور به واسطة تجزيه و تحليل عقل در آن پديد مي آيد؛ مثل اينكه عقل او را جوهر يافته و عالم به ذات خود مي داند و وي را لوح محفوظ مي بابد به طورى كه وإذا كان العقل كان عالم به ذات خود مي داند و وي را لوح محفوظ مي بابد به طورى كه وإذا كان العقل كان العقل كان

حرف دیگر اینکه، ماهیت در ذهن مقدم و در خارج از وجود منتزع و مؤخر از همه است. همان گونه که می دانیم در تحقق، ماهیت باید مراحلی را بگذراند تا قدم به عالم خارج بگذارد. عقل وقتی ماهیت را در ذهن متقرر می کند، وی را ممکن می یابد و چون وجوب ذاتی ندار د ناچار او را محتاج می یابد تا از فقر به واسطهٔ علت وجوب یابد. پس بعد از تعلق وجوب خواهان وجود، و طالب علت می گردد، علت به وی وجود می دهد و او وجود پیدا می کند. لذا شهرت پیدا کرده است که، دالشیء، أی الماهیة أمکنت، فاحتاجت فاوجبت فوجبت، فاوجدت فوجدت.

در این صورت اشکالی به ذهن می آید و آن اینکه، چگونه ماهیت به این مراحل مقدم است، در حالی که شما او را حد وجود می دانید؟

درس صد و چهل و هشتم: تاریخ ۶۸/۹/۱۳

پاسخ: در وعای ذهن ماهیت به واسطهٔ تجزیه و تحلیل عقل مقدم است، و این تقدم ذهنی با این منافات ندار د که در خارج وجود متأصل بـوده، و بـعد از تـحقق وجـود حدود وي ماهيت باشد. إنّ للماهيات الإمكانيّة و الأعيان المتقرّرة حالات ذهن ماهيات متقرر را تجزیه و تحلیل می کند عقلیة و اعتبارات سابقة علی وجودها فی الواقع، یعنی ماهیات در ذهن بر وجود مقدمند، لذا میگوییم «الشیء تقرّرت فأمكنت» تا به خارج بيابد اين اعتبارات متقدم بر اوست. مستندة في لحاظ العقل بعضها إلى بعض، «بعض» فاعل و يا نايب فاعل «مستندة» است و چون در بعض و كل، مضاف إليه ملحوظ است به همين خاطر «مستندة» أورده است، زيرا مضافً إليه «بعض» مؤنث است. «بمعضها إلى بعض، پس به لحاظ عقل ترتب براي اعتبارات و حالات سابق ماهيت است پس چون برخي به برخي مستند هستند ترتّب نيز بين آنها موجود است. في لحاظ العقل بعضها إلى بعض من غير أن يكون في الخارج بإزائها شميء تـثنيه نـياوردن ضــمير در «بإزائها»، كه به حالات و اعتبارات هر دو بر مي گردد، به علت آن است كـه حـالات و اعتبارات تقريباً از يك خانوادهاند. البته لازم نيست كه اين مفاهيم اعتباري مصاديق جداگانه داشته باشند، بلکه یک مصداق می تواند منشأ انتزاع همه باشد چنانکه حق سبحانه با آنكه بسيط الحقيقه و وجود صمدي است، مصداق بينهايت صفات است، و با آن مفاهیم اسماء و صفات متغایرند، اما در خارج همه دارای یک مصداق بسیط به تمام معنا هستند؛ مثلاً با آنكه رحيم با رزاق و منتقم به حسب مفهوم متغايرند، ولي در وجود به یک وجود موجودند. پس همهٔ ایس مفاهیم در ذات ریشه دارنید و ذات مصداق آنهاست و الا چگونه انتزاع می شد. پس مفاهیم واقعی و از اعتبارات نفسی اند يس مي توان گفت: دمن غير أن يكون في الخارج بإزائها شيء، در حالي كه در خارج تركيب، مثل معجون كه به امتزاج و مزاج يكي شده باشند، نيست و ليس في الخارج عندنا أمر سوى الوجود. در خارج چيزي جز وجود نيست و أن صادر اول وجود بحت و اصیل است ولی بسیط و بحت ظلی میباشد، همانگونه که در منظومه و غیر آن گفته

شدا: انسان كامل به فعليت رسيده، وحدت حقة حقيقية ظلّيه دارد، چون أن وحدت حقهٔ حقیقیهٔ ذاتیه از آن وجود صمدی است، چنانکه اهل عرفان و حکمت متعالیه مي گويند: انسان كامل مثل الله و مِثْل حق و مَثْل حق است، اما اين مَثْل، اصطلاح خاص این طایفه است، زیرا ایشان بهتر از همه میدانند که و جود صمدی محال است مثل و دو داشته باشد، بلکه مراد اتصاف و تخلق به اوصاف و اخلاق ربوبی است. پس این مثل همانند همان اطلاق ظل است. و جود ممدود ظل الله هم از همان و جود است و آن صادر اول وقتى تحقق بيداكرد ثم العقل، يعنى عقل تحليل ميكند يتصوّر الماهيّة متّحدة به، یعنی متحد به وجود، و میفرماید در خارج یک عین است و همین عقل پیجد الماهيّة بحسب المفهوم غير مفهوم الوجود و همة مفاهيم و اسماء و صفات را غير هم مي يابد و نيز و يجدها عقل بحسب نفسها معرّاة عن الوجود و العدم هيچ يک از اين دو در حاقً ذات ماهيت نهفته نيست، زيرا ماهيت من حيث هيي خـودش خـودش است و وجود و عدم و وحدت و کثرت در وی نیست، بلکه ذات خودش خودش است و همهٔ اینها خمارج از ذات وی میباشد و خمود ذات از آنها خمالی است خمالیة عمن ضرورتيهما و لا ضرورتيهما نه ضرورت وجود و عدم و نه لا ضرورة وجود و عدم را در ماهيات نمي يابد بالمعنى العدولي أيضاً معناي «أيضاً»، يعني همان طور كه پيش تر گفتیم، چون این بحث «خلاصة إجمالية» از گذشته میباشد، و لذا در گذشته گفته شد که ضرورت و لا ضرورة در متن ذات ماهیت به معنای سلبی هم نیست و لا ضرورة به معنای عدولی هم در آن راه ندارد، چه ۱۷۱ به معنای سالبه و چه به معنای معدوله و جزء محمول. به هر حال ضرورت و لا ضرورة هیچ كدام به معناي سلبي و عدولي در متن ماهیت خوابیده نیست. پس «أیضاً» را به لحاظ سلبی فرمود، چینانکه سلبی در متن ذاتش نیست به لحاظ عدولی هم در متن ذات وی نیست که شیء من حیث هـو خودش است و نباید غیر از خودش چیز دیگر بوده باشد فیحکم باز عقل بحاجتها

١. شرح المنظومه، ص ٣٠٨، (جاب سنگي).

ماهيت في شيء من الأمرين ضرورت وجود يا ضرورت عدم علت، عدم در ماهيت به همان تقریری که در ابتدای همین فصل فرمودند إلی مرجّع که علت خارجی است غیر ذاتها، يعني غير ذات ماهيت و أن علت مرجح است كه أن مرحج موجب لها به جماي «لها» اگر «لهما» مي آور د بهتر بود. در هر صورت، يعني موجب وجود و عدم فعلم فاء تفريع از أن جمله كه فرمود: اعتباراتي كه مستندة بعضها إلى بعض فعلم من ذلك أنَّ الشيء، أي الماهية قبلاً گفته شد كه در منظومه فرمود: «الشيء غير الكون في الأعيان» مراد از شيء، يعني ماهيت أمكنت وصف ماهيت متقرر در وعاي ذهن است؛ ينعني شيء وتقررت، در وعاي ذهن، ثم أمكنت، منتها چون او را شيء عنوان فرمود لذا ديد به «تقررت» احتیاج نیست پس شیء، یعنی ماهیت در ذهن تقرر یافته است فاحتاجت اين ترتيب زير سر همان «مستندة في لحاظ العقل بعضهما إلى بعض» است فأوجبت بعد از آن فوجبت بعد از آن فأوجدت بعد از آن فوجدت. و هذا لا ينافي، يعني با ايـنكه ماهیت در وعای خارج پس از وجود و از حدود وجود و متفرع بر آن است در وعای ذهن به واسطهٔ تحلیل ذهن و تجزیهٔ آن می تواند مقدم باشد، و در عین حمال هممین بسیط خارجی، که وجود احدی ظلّی دارد و صادر نخستین است و در ذهن، به ماهیت و وجود تحلیل میشود. صادر نخستین نیز کلی است، ولی نه کلی منطقی که سه قسم بود، بلکه نوعی دیگری از کلی، به نام کلی سعی وجودی. سعه دارد و خارجی است و این وجود مقید به قید اطلاق و بسیط میباشد و در عین حال مصداق این اعتبارات است و ترکیب خارجی در وی نیست، و همهٔ این اعتبارات حقیقی بوده و نفسیت دارند، نه آنکه ترکیب خارجی در آنها باشد و هذا لا ینافی کون الوجود **اُوّل الصوادر** و أصلها. لأنَّ الموضوع في هذا الحكم الوجود، يعني اعتباراتي كه مسيشود مـوضوع أن وجود است و فيما ذكر المنظور إليه حال الصاهية بـقياسها إلى وجـودها و إلى جـاعل وجودها. أن مذكور راجع به اعتبارات و حالات سابق و لاحق مورد لحاظ ماهيت است كه با وجود جاعل وجود حالاتي بيدا ميكند.

و هذا کما یقال پس با آنکه ماهیت در ذهن این گونه دارای میتفرعات هست، ولی همهٔ آنها در تخلیل ذهنی است اما در خارج ماهیت حد وجود است و این دو با همه منافات ندارند. دو مثال برای آن می آورد و می فرماید هر کدام از آن دو به یک وجه متقدمند، ولي در مقام تحققشان در خارج متأخر است «و هذا كما يقال، پس اگر يك چیز به دو لحاظ تقدیم و تأخیر پیدا کند تناقض نـمیشود، زیـرا در دو مـوطن و دو لحاظ تناقض بيش نــمي آيد إن الشيء كثيراً ما يتأخّر بحسب وجوده الرابطي عــن الذي یتقدّم علیه بحسب وجوده فی نفسه این عنوان کبرای کلی را با آن دو مــثال بــر کــرـــــی می نشانیم. مراد از شیء در اینجا ماهیت است، ولی اکنون اطلاق شیء مسیکنیم و در نهایت و سرانجام این شیء را ماهیت میگیریم «کثیراً ما پتأخر بحسب وجوده الرابطي، اين او جوده الرابطي، عبارت ديگري از آخـرين سـطر ايـن بـخش قـبل از «تبصره تذكيرية»، يعنى «بحسب تعلِّقها و ارتباطها» ميباشد. ماهيت متقدم در ذهن بر وجود، در خارج به لحاظ وجود خارجي متأخر از وجود است. ماهيت در ذهن وجود نفسی دارد پس وجود اعتباری ذهنی ماهیت فی نفسه است، ولی در واقع وجود نفساً موجود است و ماهیت تابع آن میباشد پس در ذهن مقدم و در خارج مـؤخر است. بنابراین در جملهٔ مزبور، شیء به حسب وجبود رابطی متأخر میشود از آنکه به حسب وجود في نفسه بر او مقدم بود؛ يعني ماهيت، كه در ذهن وجود في نفسه دارد و بر وجود در ذهن مقدم است، در خارج مؤخر می شود، و همین به صورت کبرای کلی بیان شده است که یک مصداق آن ماهیت و وجود و دو مصداق دیگر هم در عبارت مي آيد «إن الشيء» ماهيت «كثيراً ما يتأخر بحسب وجوده الرابطي عن الذي، وجمود «يتقدم» أن شيء، يعني ماهيت «عليه» بر أن «الذي» كه وجود بود «بحسب وجوده في نفسه، یعنی ماهیتی که در وعای ذهن که وجود فی نفسه داشت در خارج از وجود متأخر است که این وجود همان بود که در ذهن متأخر بود.

کما کتاب چاپ سنگی و چاپ اول اسلامیه «و کما» دارنـد کـه غـلط است، بـرای

کبرای کلی دو مثال می آوریم: کما یثبت اثبات می شود فی العلم الطبیعی وجود مبدأ العرکة بعد إثبات العرکة چون ذهن عادت به طبیعت دارد، حرکت محسوس وی است، پس از حرکت و وجود آن و خصوصیات آن بحث می کند آن گاه از حرکت به مبدأ حرکت منتقل می شود، با آنکه در واقع محرک و مبدأ حرکت اقدم از حرکت می باشد، ولی در ذهن به واسطهٔ ضعف و عادت و انس با امور مادی از حرکت به مبدأ حرکت سیر علمی اتفاق می کند. پس تأخر علمی مبدأ حرکت منافات با تقدم خارجی آن ندارد، ماهیت و وجود نیز چنین هستند.

مثال دیگر: و وجود المحرّك، یعنی دو كما یثبت وجود ... وجود محرک دو صفت دارد: اول: غیر المتحرّك؛ دوم: اللاتناهی القوّة و القدرة. همهٔ حركتها مطلقاً منتهی به محرک می شود که آن محرک نمی تواند متحرک باشد، زیرا اگر متحرک باشد حرکت فرع بر احتیاج است و متحرک باید در به دست آور دن کمالات تحت تدبیر دیگری و مسخّر وی باشد چنان که آن فرمود: ﴿ وَأَنّهُ هُو رَبُّ الشّغری ﴾ مرحوم طبرسی در مجمع فرمود: عدهای ستاره شعری را می پرستیدند؛ یعنی چیزی که خود در حرکت است و آمد و شد دار دمحتاج است و محرک می خواهد و مربوب ربی است که آن رب حق سبحانه است پس محرک باید خود متحرک نباشد «غیر المتحرك و اللاتناهی القوة و القدرة» البته آنکه همهٔ حرکتها و متحرک ها به او منتهی می شوند و از طرفی جنود پروردگار بی نهایت است ﴿ وَمَا یَغَلُمُ جُنُودَ رَبُّك َ إِلّا هُو ﴾ ا پس چنین موجودی باید خود قدرت لاتناهی و قوت و نیروی بی پایان داشته باشد تا بتواند به کار همه رسیدگی کند و نیازهای همه را برآورد. این محرک چه زمانی اثبات می شود؟ بعد إثبات الحرکة کند و نیازهای همه را برآورد. این محرک چه زمانی اثبات می شود؟ بعد إثبات الحرکة الدوریّة در ۱شارات ۲ بعثی به تناسب ار تباط حادث به قدیم و متحرک به ثابت پیش

ا. مدثر (۷۴) آیهٔ ۳۱

۱ین بحث از ابتدای نمط پنجم در تحلیل ممکنات شروع می شود و به اثبات حرکت دوری افلاک می انجامد و مخن از تخصیص در وقت.

آمد: متکلمان ربط حادث به قدیم را در جانب حادث و وقت حادث پیاده کردند و گفتند خصیصهٔ این وقت آن بود که عالم آفریده شود و دیگر اوقات این شایستگی را نداشتند. فرقهٔ دیگری از متکلمان چون این مطلب را نارسا دیدند و فهمیدند که به هنگامی که هیچ چیز نبود وقت هم نبود، لذا کلمهٔ وقت را به امتداد تبدیل کردند و گفتند در امتداد موهومی که مصلحت در آن بود خدای تعالی میلش به خلق گرفت اما چرا؟ کار خدا چرا ندارد ﴿لا یُسْأَلُ عَمّا یَقْعَلُ ﴾ (

مشاء در ربط حادث به قدیم به حرکت دوریهٔ سرمدی افلاک قانل شدند، چیون حرکت استقامی به هر دو گونهٔ خود نمی تواند این ارتباط را تأمین کند، زیرا حرکت استقامی که همین گونه به پیش رود و باز نگردد، طبق ادله باطل است، و حبرکت استقامی انعطافی نیز، که از الف به باء و از باء بازگشت به الف کند، غیلط است، پس حركت استقامي مطلقاً محال است. بنابراين واسطة بين آن دو، حركت دوري است. مرحوم آخوند واسطهٔ ربط بین حادث و قدیم را حبرکت جوهری می داند، مشاء حرکت دوری افلاک را سرمدی می دانند، گرچه افلاک ذاتاً حادثند و همیشه، ازلاً و ابدأ در حركت بوده و از اين طريق استدرار فيض از مبدأ فياض براي عالم حوادث میشود. پس این حرکت، که حدوث ذاتی دارد، از محرک قدیم خود مؤخر است، ولي از اين حركت به أن محرك استدلال مي شود چنانكه در بحث ما وجود و ماهيت جنين هستند و ذلك؛ لأنّ حال الجسم في نفس ماهيّته المتغيّرة متقدّمة على حال كونه ذا مبدأ محرّك غيرمتناهي القوّة واجب بالذات مراد از جسم محدد الجهات فلك نهم است که حرکت شبانه روزی و حرکت همهٔ افلاک به واسطهٔ آن است و او به طور همیشگی در حال حركت است: حال اين جسم همين حركت و تغيير است، كه از اين حركت به محرک و مبدأ حرکت پي ميبريم. پس ابتدا حال خود جسم را به دست مي آوريم و می فهمیم که دارای حرکت است پس از آن میگوییم یا باید این حرکت ذاتی وی باشد

١. انبياء ( ٢١) أية ٢٣.

و یا مبدئی وی را به حرکت درآورده است، چون قسم اول باطل شود به دنبال مبدئی محرک می رویم و «ذلك؛ لأن حال الجسم في نفس ماهیته المستغیرة» حرکت جسم حال و صفت خود وی می باشد، پس این حال متقدم بر مبدأ دانستن است «متقدمة علی حال کونه» بود جسم «ذا مبدأ محرك غیر متناهی القوة واجب بالذات» حال خود جسم متقدم است مع کون الواجب بالذات بحسب ذاته تعالی متقدّماً علی جمیع الأشیاء؛ یعنی با آنکه در خارج واجب ذاتی بر همهٔ اشیاء حتی بر این جسم نیز مقدم است، ولی در اثبات مؤخر است و این تقدم و تأخیر اشکال ندار د فلا تناقض أیضاً اکنون در آن کبرای کلی، که در کلمهٔ «شیء» و «الذی یتقدم علیه» آورده بود و اکنون به مفاد «شیء» و «الذی» تصریح می کند پس شیء، یعنی ماهیت و الذی، یعنی وجود، و در هر کدام از دو مثال، شیء در مثال اول حرکت و «الذی»، مبدأ حرکت و در مثال دوم شیء حرکت دوری و «الذی» وجود است قبلا دوری و «الذی» مبدأ حرکت و در مدعای ما شیء ماهیت و «الذی» وجود است قبلا تناقض أیضاً بین کون الوجود متقدّماً فی نفسه علی الماهیة و حالاتها ماهیته متأخراً عنها و عن مراتبها السابقة بحسب تعلّقها و ارتباطها به گفتیم این عبارت بیان «الرابطی» بالاست.

## تبصرة تذكرية

بسیاری از نسخ هم «تذکیریه» دارد هر دو عبارت درست است. قد لوّحنا إلیك و سنوضح لك أنّ المفهوم الكلّی ذاتیّاً كان أو عرضیّاً لیس أثر الجاعل القیّوم الموجود بالذات همان طور كه می دانیم ماهیت مجعول بالذات نیست و بین ماهیت و جاعل ارتباطی ذاتی وجود ندارد، بلكه بین وجودات كه از آن به كانالهای ارتباطی به واجب تعبیر می شود و بین واجب ارتباط موجود است «أن المفهوم الكلی» مفهوم سعهٔ بیشتری از ماهیت دارد و ماهیت محدود تر از مفهوم است؛ مثلاً می گویند مفاهیم اسماء و صفات، و گاهی هم مفهوم گفته می شود و مراد

ماهیت است، و لذا در اینجا اطلاق مفهوم بر ماهیت شده است؛ یعنی کلی طبیعی و ماهيت «أن المفهوم الكلي» و ماهيت «ذاتياً كان أو عرضياً ليس، اين مفهوم «أثر الجاعل القيوم الموجود بالذات؛ اثر جاعل وجود اين ماهيت است، نه خود ماهيت بالذات مجعول باشد، اگر گفتیم ماهیت مجعول است، مراد جعل بالعرض و مجاز است پس اسناد جعل به وي مجازي است، به دنبال اين حكم كلي فرمود: فاحكم بأنّ المنسوب بالذات إلى العلَّة پس أن جيزي كه منسوب است بالذات إلى العلة ليس إلَّا نفس الوجرد بذاتها سواء كان متَّصفاً بالحدوث أو بالبقاء، خواه وجود حادث بوده باشد؛ مثلاً متصف به حدوث باشد أو متصف بالبقاء باشد. علامه در شرح تجريد به نقل از متكلمان گفت: اگر شيء حادث بوده باشد، در بقا نياز به علت ندار د «ما أشد سخافة وهم من يـري» مخافت ایشان در این گفتار است که احتیاج حادث در حدوث به علت است، نه در بقا، گرچه حق آن است که در بقا، نیاز بیش از حدوث است، ولی در اینجا نظر آن است که مجعول بالذات و حادث ذاتي و جود است پس ذکر هر دو براي تعميم بحث به هر دو نــظر است. بل الوجود الباقي أشدّ حاجة في التعلّق بالغير من الوجود الحادث إذا كانا فاقرين. آيا اكنون اين شيء حادث فقير است يا نه؟ اكر فقير است مشمول ايـن آيـهٔ شريفه مى شود كه ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ أَنْتُمُ الْفُقَرَاءُ إِلَى اللَّهِ وَاللَّهُ هُـوَ الغَنِيُّ ﴾ فقير مى كويد من غنی مغنی میخواهم. ۱

۱. انسان آگاه به آن دو اسم شریف هم همراه بوده باشد و در جان و دل هم آن را داشته باشد. به قول بابا افیضل کاشی: دراه ازل و ابد زبان و سر توست.»

یعنی سر، فکر می خواهد و زبان، ذکر پس باید هم فکر و هم ذکر هر دو در کارباشند و در سر و زبان و دلش داشته باشد «با غنی یا مغنی، اسید علی خان در سلاخة العصر در شرح حال جناب میرداماد نوشت: مرحوم میر گفت: من به ذکر شریف «یا غنی یا مغنی» مشغول بودم کمکم ذکر مراگرفت و حالتی به من دست داد که دیدم تنها من نیستم که ذاکر به این ذکرم، بلکه یکپارچه همهٔ ماسوی الله با من همراه هستند و همه «یا غنی یا مغنی» میگویند. من این مطلب را در رسالهٔ فقد ۱۸ آوردم، پیامبر اکرم، انسان کامل، قدوهٔ همه در بیان شب معراج (بسمار الانواز، ج ۱۸ مسلامی فرمود: خدا مشغول تقدیس و

و أنت إذا حللت معنى الوجود الحادث إلى عدم سابق و... صنع فيما سوى الوجود؛ اگر معناى و وجود حادث، را به عدم پيشين و وجود، تحليل و تقسيم نسمايى خواهى دانست كه عدم، بالذات مستند به علت موجود نسمى باشد و بودن وجود پس از عدم از لوازم ماهيت اين وجود است، بنابرايين هيچ جأى تعلقى به غير حجز نفس وجود با قبطع نظر از آنيچه لازمهٔ آن است باقى نسمى ماند بنابرايين براى فاعل و هيچ صنعى در آنچه غير از وجود است نسمى باشد. عدم بالذات به يک علت وجودى مستند نيست؛ زيرا از علت عدم، كارى عدمى صادر نمى شود، بلكه از فقدان كار كه نتيجهٔ عدم علت تامه است، فقدان معلول استنباط مى گردد. ترتب وجود لاحق بر عدم سابق نيز كه همان معناى حدوث است، مفهوم انتزاعى و لازم و ضرورى وجود لاحق است و جعل هرگز به امور ضرورى تعلق نمى گيرد.

پس وجود لاحق تنها امر از امور مده گانهای است که در تحلیل معنای حدوث می تواند متعلق جعل قرار گیرد و فاعل، تنها وجود را با صرف نظر از جمیع لوازم ضروری آن جعل می نماید آن گاه وجود مجعول یا از هر دو جهت مستمر است، یا آن که از هر دو جهت منقطع می باشد و یا ایس که نظیر نعمتهای بهشتی تنها از یک جهت تداوم دارد و در هر یک از حالات یاد شده، وصغی خاص به نام بقا و یا حدوث از آن به نحو ضرورت و بدون امکان اتکای به جعل جدید، ثابت می باشد.

ثمَّ بعض مـن الوجـود بـنفسه يـوصف بـالحدوث بـال مـقتض مـن غـيره... مـنقضاً

تسبیح است. ایستادیم دیدیم یکپارچه نظام هستی میگوید: «سبوح قدوس رب الملائکة و الروح.» اینها همه در
جان شمامحقق می شود. خیلی هم راه طول و دراز نیست، یک قدم بر خویش بگذار و قدم دیگر در کوی دوست.
غرض اینکه فقیر میگوید: من غنی و مغنی می خواهم. مگر می شود که فقیر در هر حال بدون اینکه غنی و مغنی
بالا سوش بوده باشد تحقق و تقرر داشته باشدا؟ افتقار شیء در بقایش بیش از حدوث وی است.

بالحدوث أو القدم؛ نسمونه های بسیاری از صفاتی را که ننظیر حدوث و قدم از لوازم ضروری وجود مجعول و هستی فقیرانهٔ آن میباشند، می توان ارائه داد، از آن جمله:

الف) جسم در وجود خود متعلق به علت است و چون تناهی ـ آن چنان که برهان اقامه می شود ـ از لوازم ضروری هر جسم است، جسم بعد از دریافت هستی از فاعل و جاعل، بدون آن که نیاز به اقتضا و جعل جدیدی داشته باشد، متصف به تناهی می گردد.

ب) ماهیت به دلیل امکان و سلب ضرورت وجود و عدم، نیازمند به علت است و عسلت در مسدار نسیاز، وصف وجود را به آن اعطا می کند و اما دیگر اوصاف ماهیت، نظیر تساوی نسبت آن به وجود و عدم و یا حدوث و سابقهٔ عدم، اعم از آن که ناظر به عدم و حدوث زمانی یا عدم و حدوث ذاتی باشد، همگی از اوصاف ضروری ماهیت بوده و ماهیت در اتصاف به این اوصاف نیازمند به علت و جاعل نیست.

همانگونه که تناهی از لوازم ضروری جسم بوده و امکان از لوازم ضروری ماهیت می باشد و جسم در اتصاف به تناهی و یا ماهیت در اتصاف به امکان، نیازمند به جاعل نیست، حدوث و قدم برای و جود نیز از اوصاف ضروری وجود مجعول بوده و وجود مجعول از جهت قدم یا حدوث، محتاج و نیازمند به جاعل نمی باشد.

وجود ممکن، مطابق با تحلیلی که گذشت، محتاج و نیاز مندی است که عین نیاز و احتیاج است؛ یعنی همانگونه که امکان و نیاز ماهیت به علت از لوازم ضروری ماهیت بوده و صفتی قابل جعل نمی باشد، نیاز وجود به علت نیز امری قابل انفکاک از وجود نبوده و به اقتضای غیر و یا به اقتضای خیر و یا به اقتضای ذات وجود، ضرورت نمی یابد.

البته بین امکان و احتیاج ماهوی با احتیاج و امکانی که برای وجود تصویر می شود، این تفاوت وجود دارد که اولاً: امکان ماهوی همراه با تساوی نسبت آن به وجود عدم است و از ایس طریق نیز نیاز آن به مرجح دانسته می شود و حال آن که وجود خارجی، به دلیل آنکه ثبوت شیء برای آن ضروری بوده و سلب شیء از نفس محال است، هرگز نسبت به وجود و عدم نمی تواند منساوی باشد بلکه نسبت آن به وجود همواره ضروری، و نسبت آن به عدم، ممتنع می باشد.

ثانیاً: احتیاج و نیازی که به ماهیت نسبت داده می شود، معنا و مفهومی است که به عنوان لازم خارج از ذات و ذاتیات ماهیت بوده و از قیاس ماهیت به وجود و عدم و پس از توجه به امکان آن دریافت می گردد و لیکن احتیاج و نیازی که به وجود مجعول استناد داده می شود، لازمه وجود و در نتیجه متأخر از آن نیست بلکه عین همان وجود و نفس آن است و مانند وجود مجعول، یک واقعیت خارجی و غیر اعتباری و غیر انتزاعی می باشد.

در حکمت متعالیه از این احتیاج و نیاز که عین محتاج و نیازمند است به امکان و جودی یاد میکنند و این امکان را به دلیل این که بر خلاف امکان ماهوی ناظر به تساوی نسبت شیء به وجود و عدم نبوده بلکه عین وجود تعلقی میباشد، امکان فقری مینامند.

ویلام هذا ما وجد فی کلام بعض متأخّری العلماء: «إنّ الذات المستفادة من الغیر کونها متعلّقة بالغیر مقوّم لها کما أنّ الاستغناء عن الغیر مقوّم لواجب الوجود لذاته». امکان فقری \_ بعنی آمیختگی و یگانگی نیاز و احتیاج با هستی محتاج و نیازمند، گرچه در حکمت متعالیه با تصریح تبیین شده است لیکن از عبارات برخی از اساطین پیشین حکسمت نیز قابل استفاده است. از جملهٔ آن عبارات، بخشی از تعلیقات بوعلی سیناست که می فرماید:

«وجودی که از ناحیهٔ غیر دریافت می شود، تعلق آن به غیر، مقوم آن است؛ به این معنا که قیام به غیر، خارج از ذات آن نبوده و عین ذات آن می باشد؛ زیرا وجود، جزء ندارد، یگانگی و وحدت تعلق به غیر با وجود ممکن نظیر عینیت و یگانگی غنا با ذات واجب الوجود است».

فالذات التي هي من تلقاء الغير كونها من تلقاء الغير و فاقتها إلى الغير مقوّم لها فلا يسوغ أن يستمرّ الذات المفتقره ذاتاً مستغنية كما لا يجوز أن يتسر مد المستغني عن جميع الأشياء مفتقراً و إلا فقدا انقلبت الحقائق عمّا هي عليه. پس أن ذات و هسويتي كه از نساحية غيير، حساصل مي شود، از ناحية غيير بودن او و نسياز و احستياج داشستن به غيير، عين ذات آن است و تصور اين كه در بقا، مستغنى و بي نياز از غيير باشد، ممكن نيست، زيرا اين تصور مانند تصور آن كه ذات مستغنى در بسقاى خود محتاج شود، مستلزم انقلاب حقيقت است.

پس ممكنات همكى نظير انسان در تعبير خداوند سبحان، فقير به سوى خداوند غنى حميد مى باشند؛ ﴿ يَا أَيُها النَّاسُ أَنْتُمُ الْفُقَراءُ إِلَى اللَّهِ وَاللَّهُ هُـوَ الْفَنِيُّ الْحَمِيدُ ﴾. \ فقير، غير از كسى است كه فاقد امرى باشد بلكه كسى است كه ستون فقرات او در

قعیر، غیر از حسی است که فاقد امری باشد بلکه حسی است که ستون فقرات او در هم شکسته به گونه ای که بدون استعانت و تکیه به غیر، قیام برای او ممکن و میسر نیست.

کسی که فقیر است حرکت و سکون، و قیام و قعود او به نیرو و قوهٔ دیگری است و از این رو موظف است در قیام و قعود خود به آن متذکر شود که: «بحول الله و قوته اقوم و اقعده.

و هذا شديد الوضوح فيما عبليه سبلوكنا من كبون استناد المسمكن إلى الجباعل من جهة وجوده الذي ... لنفس الوجبود بسلا جبعل و تأثير. نبياز و وابستكي مبعلول

١. فاطر (٣٥) آية ١٥.

در حدوث و بقای به فاعل، بعد از تبیین امکان فقری و روشن شدن این که امکان، علت نیاز وجود ممکن به واجب نیست، واضح و آشکار است؛ زیرا بر اساس امکان فقری، علت نیاز ممکن به جاعل همان وجود آن است که با ربط و تعلق به فاعل همراه می باشد.

همراهی ربط و تعلق با وجود مجعول از قبیل همراهی لازم با ملزوم نیست؛ زیرا هر لازم، متأخر از ملزوم بوده و در مقام ذات ملزوم راه ندارد و حال آن که ربط و تعلق به غیر، مقوم بلکه عین وجود مجعول است.

یگانگی و عینیت ربط به علت با و جود ممکن به گونه ای است که ادراک آن بدون ادراک تعلق و ربط آن به و جود مستقلی که فاعل و جاعل آن میباشد غیر ممکن است.

تقوم و عینیت و جود ممکن با تعلق و ربط آن به فاعل، نظیر تقوم و وحدت مفاهیم ماهوی با کلیات ذاتی باب ایسا غوجی است؛ زیرا ادراک مفاهیم ماهوی نیز بدون ادراک مفاهیم ماهوی نیز بدون ادراک مفاهیم ذاتی که مقوم و یا عین آن میباشند؛ یعنی بدون ادراک جنس و فصل و نوع، ممکن نیست.

البته بین مثال و ممثل، تفاوت دقیقی نیز وجود دارد؛ زیرا ادراک مفاهیم ماهوی، ادراکی حصولی است و مقومات آنها کلیاتی از قبیل جنس و فصل میباشد و لیکن وجود امکانی به دلیل آن که «مقول در جواب ماهو» نبوده و خارجی بودن، عین ذات آن میباشد، جز به ادراک حضوری معلوم نسمی شود و مقوم آن نیز از سنخ امور مفهومی نبوده بلکه ذات اقدس اله است.

در برخی از جوامع روایی، شناخت هر مخلوقی در گرو معرفت به خدای سبحان قرار داده شده و گفته شده است: «لا یدرك مخلوق شیئاً إلا بالله»؛ ا یعنی هیچ مخلوقی به ادراک هیچ شیئی جز از طریق خدای سبحان نائل نمیگردد.

۱. توحید صدوق، ص ۱۴۲.

حاصل آن که: همان گونه که وجود به عنوان وجودی مستقل و غیر متعلق به شیء دیگر، استقلال عین ذات آن بوده و تعلق آن به غیر به معنای سلب وجود آن از نفس خود میباشد، نیاز و احتیاج به غیر برای وجود ممکن همواره، همراه و بلکه عین ذات آن است و در هیچ حال، اعم از حدوث، استمرار و بقا، از آن منفک نمی گردد.

نکته ای که نباید از نظر دور داشت این است که نیاز ممکن در حدوث و بقای خود به غیر، به این معنا نیست که آن غیر، حدوث و بقا را برای وجود امکانی جعل می کند، بلکه به این معناست که جاعل فقط به جعل و جود ممکن می پردازد و دو صفت حدوث و بقای هر یک از لوازم ضروری وجود معلول بوده و بدون نیاز به جعل جدید با آن موجود می شوند.

كما مرّ أنّما المجعول و أثر الجاعل الوجود لا تصيره ذا اللوازم التي من جملتهاكونه غير أزلي؛ پيش از اين نيز گذشت كه مجعول و اثر جاعل، نفسٍ وجودٍ مجعول است و هرگز لوازمى كه ازمنقطع بودن آغاز يا انجام فيض و يا از غير منقطع بودن فيض انتزاع مى گردند، به جعل جاعل ايجاد نمى شوند.

فسلیس للحق إلا إفاضة نور الوجود علی الأشیاء و إدامتها و حفظها و إیقاء ما یحتمل البقاء قدر ما یحتمل ویسع له بحسب هویته و أشا النقائص و القصورات فهی لها من ذاتها؛ بر اساس این تحلیل، حق تعالی به افاضة نور هستی به اشیاء مختلف می پردازد و فیض او را کمی و کاستی و قطع و نقصی نیست، بلکه او دائم الفیضل و دائم الفیض نسبت به همگان است و اما زیاده و کم، بلکه او دائم الفیضل و دائم الفیض نسبت به همگان است و اما زیاده و کم، و شدت و ضعف، به وجود مختلفه و مقدار استعداد آنها برای بهره گیری و شدت و ضعف، به طور مستمر عهده دار وجود، دوام، حفظ و بقای از فسیضی مسی باشد که به طور مستمر عهده دار وجود، دوام، حفظ و بقای آنهاست. برخی از هستی ها منقطع الاول و برخی دیگر منقطع الاخر و بعضی منقطع الطرفین و بعضی دیگر از هر دو سو غیر منقطع اند و این خصوصیات

هممگی از لوازم ضروری هستی بوده و هیچ یک متعلق جمعل جمداگانه قرار نمیگیرند.

جاعل با فیض بی کران خود به جمعل هستی های مختلف مبادرت می ورزد و هستی های مختلف با دریافت نور از مبدأ هستی بخش، خصوصیات ذاتی خود را ارائه می دهند.

گرچه هر مثالی از جهت مغایرت خود با ممثل، می تواند مبعد حقیقت از ذهس باشد ولیکن اگر ذهن کوشش نماید که با دستگیری از مثال، تا مرتبهٔ مُمَثّل فرا آید، می تواند از راهزن هایی که در اثر تنزل حقیقت تا سطح مثال حاصل می شوند مامون بماند.

قرآن کریم برای توجه به وجوه مبعدی که در هر مثال وجود دارد بعد از هر تشمیه نسمت به افسعال و صفات الهی به تنزیه و تسبیح خداوند می پردازد.

مثال ذلك على وجه بعيد فيضان نور الشمس على الأجسام القابله بلا مانع و بخل، مثال اين مطلب به گونه اى دور، فيضان و تابش نور خورشيد بر اجسام قابل و پذيرا بدون مانع و بى هيچ گونه بخل و خستى است.

با توجه به نقص و كاستى اى كه هر مثال براى توجيه فاعليت خداوند نسبت بمه وجود امكانى وجود دارد، فيض و اعطاى الهى نسبت به موجودات را مى توان بمه فيضان نور خورشيد بر اجسام مختلف تمثيل زد. در افاضهٔ نور آفتاب اين خواص را مى توان يافت:

يكم: أفتاب همواره نورافشاني ميكند؛

دوم: از ناحیهٔ آفتاب، هیچ گاه و نسبت به هیچ موجودی تعطیل نیست؛

سوم: تفاوت و تقليل به نور آفتاب استناد نمي يابد؛

چهارم: آفتاب از بخل و امساک بری است؛

پنجم: هرگونه تفاوت، کاستی و ... به شیئی که نور را از خورشید دریافت میکند، بازگشت مینماید.

فلو حجب بعض الأجسام عن ورود شعاعها عليه لكان من جهته لا من جهتها؛ پس اگر برخی از اجسام مانع و حاجب از ورود شعاع و تابش خورشيد بر خودشان باشند، اين امر از جهت اجسام است نه از جهت خورشيد. خورشيد هميشه نور را به همراه دارد و شب و روز هيچگاه برای آن فرقی ندارد بلکه او روز را با خود منتقل می نمايد و اين کره زمين است که با هر چهره به آن روی کند از همان سو روشنایی روز را در سافت می دارد.

فالذات الأحديّة لا تزال تضيء هياكل الممكنات وتنخرجها من ظلمة ليل العدم إلى نور نهار الوجود بحيث لو فرض الوهم أنّه تنعالى ينمسك عنها إفاضة الوجود لحظة لعادت إلى ظلمة ذاتها الأزليّة فسيحان القويّ القدير الحكيم الذي ينمسك السبوات و الأرض آن تزولا و لئن زالتا إن أمسكهما من أحد من ينعده، بنابراين ذات احديث، پيوسته هياكل ممكنات را تابتاك كرده و از تاريكي شب عدم، به نور صبح وجود بيرون مي آورد، به طوري كه اگر نيروي وَهم فرض كند كه به نور صبح وجود بيرون مي آورد، به طوري كه اگر نيروي وَهم أينه به تاريكي خداوند، لحظهاي افاضه و تابش نور وجود را از آنها بردارد، هر آينه به تاريكي ذات ازلي خود باز مي گردد، پس منزه است خداوند توانا و حكيمي كه آسمانها و زمين را نگه مي دارد كه سقوط نكند و اگر سقوط كند جنز او هيچ كس نگهشان نمي دارد.

خداوند نیز که نور آسمان ها و زمین است، همه مِنَن و نعم او قدیم و فیض و فضل او بر آفریدگان، همیشگی است و همه موجودات از نور او مستفیض می باشند، به گونه ای اگر لحظه ای فیض او قطع شود همگی در ظلمت ابدی خود مستغرق می گردند: ﴿ وَآیَــهُ لَهُمُ ٱلَّـيْلُ نَسْلَحُ مِنْهُ النَّهارَ فَإِذَا هُمْ مُظْلِمُونَ ﴾ . ا

١. يس(٢٤) أية ٢٧.

شب، بر این حقیقت آیت است که چون نوری که در روز اشیاء را پوشش می دهد فراگرفته شود، بی آن که نیازی به تاریک ساختن باشد، همگی در تاریکی و ظلمت ذاتی خود قرار میگیرند.

استفادهٔ فوق از آیهٔ شریفهٔ سورهٔ پس، گرچه مورد قبول حیضرت استاد عیلامه طباطبائی واقع نشده ولیکن مورد قبول برخی از اهل معرفت میباشد.

قسوام هسمیشگی آسسمان ها و زمین را به نبور الهی، از آیهٔ زیس نبیز می توان استفاده کرد:

﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يُمْسِكُ ٱلسَّمَـٰواتِ وَالأَرْضَ أَنْ تَزُولا وَلَئِنْ زَالَتا إِنْ أَمْسَكَهُما مِنْ أَحَدَ مِنْ بَعْدِهِ إِنَّهُ كَانَ حَلِيماً غَفُوراً ﴾ . \

خداوند آسمانها و زمین را از نابود شدن و زوال نگه میدارد و اگر به مقتضای ظلمت ذاتی خود، راه زوال در پیش گیرند، جز او هیچ کس آنها را نگه نمی دارد، به درستی که او حلیم و غفور است.

نستیجه آن که: بررسی و تحقیق دربارهٔ نیازمند و محتاج، و تبیین یگانگی آن با نسیاز و حساجت که به کشف امکان فقری منجر شد، به نوبهٔ خود، عسدم دخالت اوصافی نظیر حدوث و بنقا را در نیاز ممکن به عملت، آشکار می سازد.

و ما أشد سخافة و هم من يسرى أن حاجة العالم إلى قيوم السموات و الأرض و من فيهما و ما عليها في حال الحدوث لا في حال البقاء، و چه سست و بي پايه است نيروى وَهُم آن كس كه مي پندارد نياز عالم به قيوم آسمانها و زمين و آنچه در آنهاست و آنچه بر آنهاست در حال حدوث مي باشند نه در حال مقا.

صدرالمتألهين گرچه بر خلاف نظام صناعي بحث، مسئله علت نياز به

۱. فاطر (۳۷) أية ۴۱.

علت را قبل از اثبات نیاز ممکن به علت مطرح نمود و لیکن در پایان فصل چهاردهم بعد از تبیین یگانگی نیاز و نیازمند و اظهار امکان فقری که با استعانت از مسئله جعل انجام شد و بعد از روشن نمودن این که حدوث و بقا از مدار جعل و علیت خارج بوده و نقشی نسبت به نیاز و احتیاجی که عین وجود مجعول است ندارند به نقل و نقد برخی از اقوالی می پردازد که نیاز عالم به قیم آسمانها و زمین را مقید به حال حدوث نموده و بدین ترتیب برای حدوث، نقشی را در نظر گرفته اند.

حتى صرّح بعض من هولاء القاتلين بهذا القول جهلاً و عناداً إنّ الباري لو جاز عدمه لما ضرّ عدمه وجود العالم بعده لتحقّق الحدوث بأحداثه، بسرخى از متكلمين در تقيد نيازمندى معلول به حدوث تا آن جا پيش رفته اند كه با صراحت اظهار داشته اند: اگر بعد از تحقق عالم، زوال واجب جايز باشد، از زوال او زيانى براى بقاى عالم حاصل نمى شود، زيرا نياز عالم به واجب، تنها در حدوث آن است و چون حدوث محقق شد، نيازى به واجب نيست؛ در حالى كه معيت قيومى علت با معلول همواره ضرورى است.

قول مزبور که نظیر انکار دوام فیض الهی لازمهٔ عقیدهٔ متکلمینی است که حدوث را علت نیاز به علت می دانند، با تکیه بر برخی از مثالها و شواهد محسوس، مورد تصریح عده ای از آنان قرار گرفته است.

از جمله شواهد و مثال هایی که مورد استناد ایس گروه واقع شده است رابطهٔ
بنا با بنا و یا خیاط با لباس دو خمته شده است؛ زیرا بنا در هنگام حدوث خود
نیازمند به بنا بوده و بعد از ساخته شدن احتیاجی به او ندارد و بسیار اتفاق می افتد
که ساختمان و بنای ساخته شده سالیانی دراز پس از مرگ بنا، دوام و بقا می یابد، لباس
دو خته شده نیز در حدوث خود محتاج به خیاط بوده و در بقای خود، نیازمند به آن
نمی باشد.

و هذا غاية الجهل و الفساد في الاعتقاد على أنّ كلّ علّة ذاتيّة فهي مع معلولها وجوداً و دواماً كما سنذكره في مباحث العلّة و المعلول. فساد ابن اعتقاد با علم به امكان فقرى و نيازى كه در متن وجود مجعول در همهٔ حالات، اعم از حـدوث و بـقا، نـهفته است آشكار و واضح مىباشد.

توجه به انفكاك ناپذير بودن رابطهٔ علت و معلول نيز كه از احكام شبوتي عليت بوده و در مباحث مربوط به علت و معلول به بحث از آن پرداخته مي شود، فساد قول مزبور را ظاهر مي گرداند.

دلیل بی توجهی متکلمین به حکم ثبوتی مذکور این است که آنها قانون علیت را امری محسوس پنداشته و در صدد استنباط آن از برخی محسوسات بر آمدهاند.

به عنوان منال چون ساختمان را پس از مرگ سازندهٔ آن باقی یافتهاند و یا لباس را پس از زوال دوزنده، سالم دیدهانند، به جدایس علت از معلول در مرحله بقای حکم کرده و همراهی علت با معلول را در مقطع حدوث کافی دانستهاند.

اولین اشکالی که متوجه این تحلیل از علیت است، از جهت حسی دانستن قانون علیت است، زیرا این قانون که ناظر به ربط ضروری بین علت و معلول است هرگز به وسیلهٔ حس ادراک نمی شود.

بو علی سینا در مباحث آغازین الهیات شفا با تعبیری صریح اظمهار می دارد که حس تنها تعاقب دو شیء را ادراک می کند و هرگز علیت و ربط ضروری بین آن دو را ادراک نمی نماید.

قانون علیت که مستلزم استحالهٔ انفکاک علمت و معلول است همیچ گاه تـوسط حس، اثبات و یا حتی ابطال نمیگردد و حس تنها می تواند درحد تأیمید، عـقل را یاری نماید. و من الشواهد في ذلك حرارة النار الفائض من جوهر؛ أعني صور تها\* مراد از صورت، صورت نوعيه است على ما حولها من الأجسام التسخين «التسخين» فاعل فائض است و هكذا يفيض من الماء الرطوبة و البلل على الأجسام المجاورة له.

فیضان تسخین از آتش، جعل علی حده و جداگانهای نمی خواهد و به مجعولیت نار، حرارت و تسخین هم جعل می شود و گرمابخشی به اطراف نیز اتفاق می افتد. چنان که با جعل آب رطوب و تبرید هم جعل می شود. والرطوبة جوهریة و ذاتیّة للماء، کما أن الحرارة للنار کذلك. مطلب یکی است مثالها فراوان، و کم کم از مثالهای مزبور به مثالهای وسیع تر با عرصه تأثیر بیشتر می رود و می فرماید: و هکذا یفیض من الشمس النور و الضیاء علی الأجرام الکوکییّة و العنصریّة، لأنّ النور جوهری للشمس. وقتی شمس جعل شد، اناره و اضائه آن، جعل جداگانه نمی خواهد. و الفعل الذاتی لایتبذل. فعل ذاتی شمس یا آب یا آتش، اثر آنهاست و این فعل ذاتی و اثر ماهیت و صورت نوعیه، همیشه با اوست. اکنون مثال عمیق تری می زند:

و كذلك تفيض الحياة من النفس على البدن؛ إذ الحياة جوهرية لها و صورة مقوّمة لذاتها. اين عبارت خيلى شيرين است. با توجه به مطالبى كه در اشادات بيان شد مى دانيم كه نفس، مظهر اسم شريف الاتأخذ سنة و لا نوم، است. و چون آن سويى است، حيات جوهر آن است و خودش حيّ، بلكه نفس، خود حيات است و جوهر و سرشت و حقيقت وى و بافت و غريزه و ساخت نفس، حيات نفس است، همان گونه كه حرارت، ذاتى نار و بلل و رطوبت، ذاتى آب و اضائه و تسخين و اناره، ذاتى شمس است؛ حيات نيز ذاتى نفس است. پس نمى توان ذاتى نفس را از وى گرفت از اين رو ممكن نيست كه نفس بميرد و فاسد شود.

اکنون این سخن را به «کتاب نفس» و امیگذاریم. پس اگر حیات، جو هری و ذاتی نفس و صورت نفس است و شیئیت شیء به صورت آن است، امکان ندار د چیزی که

درس صد و پنجاهم: تاریخ ۶۸/۹/۱۵

حیات، جوهر وی و ذات وی است بمیرد.این جملهای که رسول خدای فسرمود: وخُلِقْتُمْ لِلْبَقَاءِ لالِلْفَناء، ا در توضیح همین مطلب است.

پس با آنکه نفس به صورت جزئی خلق شده و ازلی نیست، زیرا نفوس جزئیه نبودند و حادث شدند، ولی پس از خلق، همیشگی هستند و فنا در آنها راه ندارد. دربارهٔ ازلی نبودن فرد و شخص هر نفس، مباحثی در پیش است و خواهیم گفت که علل وجودی نفس و نیز آنهایی که نفس را از نقص به کمال می آورند ازلی اند. خود نفس شخصی، حادث است، ولی از این طرف، به ای وی «حتی» و «الی» و «ته» بر نمی دارد، بلکه از زمان بیرون است و هستیم که هستیم؛ ما موجودی ابدی هستیم که با علم و عمل و با افکار و افعال و اعمال و نیّات ساخته شده ایم. پس انسان شب و روز خود را برای ابد می سازد از این رو باید متوجه باشد که چگونه خویشتن را می سازد. پس نفس، حیات محض است و جوهری است که از وی حیات بر بدن فرو می ریزد: پس نفس، حیات محض است و جوهری است که از وی حیات بر بدن فرو می ریزد: فلا یزال تنشأ منها العیاة علی البدن الذی هو جسم میّت فی ذاته حیّ بالنفس.

ارسطو نفس را چنین تعریف کرده است: النفس کمال أول لجسم طبیعي آلي ذي حیاة بالقوه.» جناب خواجه در ۱شارات از قوم این تعریف را نقل کرده است و آنها آن را به ارسطو نسبت داده اند. ما این تعریف را در ۱شارات شرح و بیان کرده ایم.

مراد از دذي حياة بالقوق جسم طبيعي، يعنى بدن است. اگر اكنون جسم حيات و ادراك و احساس دارد و داراي تلفيق و تركيب است همه از نفس به وي فروريخته و افاضه شده است.

پرتو روح است نطق و چشم و گوش پسسرتو آتش بسود در آب جسوش پس همهٔ این زیباییها و جمال و ادراکات این بدن، ذاتی وی نیست، بملکه وی دارای حیات بالقوه است و کمالات وی و آثار حیاتی وی برای او بالقوه است و برای

بحار الانوار، ج ۶، ص ۲۴۵. منن حدیث چنین است: «ما خلقتم...»
 ۲.شرح اشارات، ج ۲، نمط ۳، ص ۲۹۰.

جسم بالفعل و بالذات نیست، بلکه حیات برای نفس ذاتی است، و برای وی فعلیت دارد. پس اگر نفس بدن را ترک کند و از وی روگرداند این خطاب از نفس به بدن شایسته است که:

> گویدش ای مربله، تو کیستی؟ غُنج و نازت مینگنجد در جهان بینی از گند تو گیرد، آن کسی

مسدتی از پسرتو مسن زیسستی باش تا که مسن شسوم از تسو نسهان که به پیش تو هسمی مشردی بسسی

پس به لحاظ آن سویی، الفت و انس با بدن ممکن است. و منشأ این دوستی نیز آن جمال و کمال و آن حسن ذاتی است که نفس دارای آن بود. از این معنا به بالاتر بروید و هرچه به ماورای طبیعت نزدیک شوید، جمال و حسن بیشتر و هیأت قوی تر و زیبایی دلنشین تر می شود. پس حیات بالقوه برای جسم است و جسم باید به امر بالفعلی تکیه کند، زیرا بالعرض باید به بالذات منتهی شود تا حیات داشته باشد.

بنابراین، مادامی که بدن صلاحیت داشته باشد حیات از نفس به وی سبرایت می کند از این رو فرمود: مادام صلوحه البدن افغاضة العیاة علیه من الشفس باقیاً. تا قابلیت باشد و عناصر با همدیگر امتزاج داشته باشند و مزاج برقرار باشد نفس به آن حیات می دهد و بدن کسب نور می کند، ولی اگر این چهار عنصر از امتزاج دست کشند:

چون یکی زین چهار شد غالب جسان شیرین برآید از قالب پس با از بین رفتن صلاحیت بدن، افاضه هم صورت نمیگیرد: فإذا فسد صلوحه نقبول الحیاة تخلّت، و لخراب البیت ارتبحلت. نفس با خراب بدن واز دست رفتن شایستگی آن خود را کنار میکشد و از او دور می شود این جملهٔ دو لخراب البیت، به این شعر در بحث معاد دسفار نظر دارد:

جان قصد رحیل کردگفتم که مرو گفتا چـه کـنم خـانه فـرو مـی آید البته در همان مجلد از همفاد در این باره تحقیقی دارد، ولی این حرف را تحقیقی نمی شمرد، از این رو عده ای که این حرف و نظایر آن را به مجرد ذکر آن در اسفاد نظر صدرالمتألهین قلمداد می کنند در اشتباهند، زیرا به مجرد بیان یک مطلب با توجه به دأب و روش مرحوم آخوند، که ابتدا حرف دیگران از مشّاء و اشراق و متکلم را عنوان می کند و در نهایت راه خود را می رود، شایسته نیست آن را دیدگاه ایشان بینگاریم و ما هر مطلبی را که در اسفاد موجود است نظر صدرالمتألهین بدانیم.

پس این شعر و این جمله، که همان مفاد شعر است، نظر تحقیقی نیست و نوعاً از آن، در خطابه و نصیحت و در مقام اقناع عامهٔ مردم می توان استفاده کرد، چنان که این شعر شیخ اجل سعدی شیرازی:

بسی تیر و دی ماه و اردیبهشت بیاید که ما خاك باشیم و خشت در حالی که نفس ناطقهٔ انسانی، حی بلکه عین حیات است و هرگز نمی میرد. اکنون قاعدهٔ کلی را دوباره بیان می کند و می فرماید:

و كذلك نسبة كلّ علّة ذاتيّة مع معلولها اين كبراي كلى در مورد تمام علتهاي ذاتي مخصوصاً در مورد علة العلل و مبدأ كل و مبدأ المبادي صادق است.

و سیجیء أن نسبة الایجاد... عدهای چنان بی انصافی کردند که حق سبحانه را در فعل خود تا حد مؤلف و مرکب پایین آوردند. حدود هیجده یا نوزده سال قبل کسی که صاحب عنوانی هم بود، در سخنرانی خویش به دستور دیگران و با غرض یا از نادانی چنین تعبیر کرد: قرآن تألیف محمد است. خدا درجات جناب شعرانی را متعالی بفرماید! اجازه نمیداد نام آن حضرت را بیاوریم و میگفت شما همانند عوام نگویید: بر محمد صلوات، بلکه آن حضرت را به سیّد و خاتم انبیا نام ببرید. باری، مرکّب کننده مثل نجّار است که چوبها را می تراشد و با هم ترکیب می کند، و مثل کاتب است که حروف را با هم تألیف و الفاظ و عبارات را با همدیگر ترکیب می کند. ایشان گفتند: حق سبحانه مؤلف و مرکّب است و ایجاد عالم تألیف و ترکیب است، همانند بنّا که سنگ و گل و خشت را روی هم می چیند، در حالی که حق تعالی عالم را

ایجاد و ابداع کرده است و به تعبیر شریف ایشان کار حق «أیس دادن» و دوجود دادن» است. تأسیس غیر از ترکیب و تألیف است. تألیف و ترکیب دربارهٔ ترکیب اشیای حاضر و آماده به کار می رود و ابداع، کار تازه و نو و انشاء است. این در مقام تحقیق است، ولي در مقام خطابه، حق تعالى را مؤلّف و مركّب دانستن حرف ديگري است و البته نمی توان ضرورت خطابه را برای عدهای که ورزش فکری نکر دهاند انکار کرد، چون همهٔ مردم طاقت برهان ندارند و دارای زمینهٔ پذیرش مطالب بسرهانی نسیستند. همه نمی توانند به حوزهٔ علمیه بیایند و در محافل درسی و کتاب و مدرسه شرکت کنند. این امکان برای آنها نیست. از همین رو باید به فراخور فهم ایشان سخن گفت. در کافی چنین روایت شده است: عربی (و چون ایشان دختران خود را از ترس فـقر زنده به گور می کردند، و می گفتند پسران که بزرگ شدند کار و فعالیت می کنند و نان خود را خود به دست می آورند، ولی دختران را چه کسی باید سیر کند. بی خبر از اینکه هر آن کس که دندان دهد نان دهد) به خدمت حضرت خاتم ﷺ رسید. جناب رسول الله آن اعرابي (صحرايي) را مينوازد، آن گاه درباره موقعيت دختر و خيوب بودن او سخن گفت و چنین فرمود: «یفلی ثوب أبیها؛ ا دختر شپش لباس پـدر را میگیرده. این تعبیر از آن روست که این شخص، اعرابی است و طاقت شنیدن سخن دربارة نظام عالم را ندارد. ﴿ سُبْحانَ الَّذِي خَلَقَ الأَزْواجَ كُلُّها ... ﴾ ٢ را نمي فهمد، نكــاح ساري در نظام هستي را نمي تواند درک کند، پس در حد فهم اين اعرابي چنين فرمود. بنابراین، در مقام تحقیق و برهان از مؤلف و مرکب سخن گفتن صحیح نیست. و سيجيء أنَّ نسبة الإيجاد إلى المؤلِّف و المركّب كالبنّاء للبيت كه بنّا سؤلّف و تـركيب كننده است و الخيّاط للثوب مغالطة نشأت من عدم الفرق بين ما بالذات و ما بالعرض و أخذ ما لیس بعلّة علّة. خانه از وسایل، ساخته و پسرداخمته می شود و نسجّار و دیگسر

در بحاد الانوار، ج ۲۰۴، ص ۹۸، چنین آمده است: دنعم الولد البنات... مغلیات.»
 بیس (۳۶) آیهٔ ۳۶.

مؤلفها و مرکبها جز علت هستند، و در کنار دیگر عوامل و اسباب و آلات و ابزار، خانه یا امور دیگر را می سازند و ارادهٔ بنا به وسیلهٔ قوای محرکه و دست و دیگر آلات و مصالح را می گیرد و روی هم می چیند و هیأت خانه را فراهم می آورد و بنا علت بالذات نیست. پس قیاس بنا با وجوددهنده صحیح نیست و چون مؤلف و مرکب به صیغهٔ اسم فاعل معد هستند ایشان این دو را، که علت نیستند، به جای علت تامه گرفتند.

و الباري أجلّ من أن يكون فعله مجرّد التأليف، كما زعموه، بل فعله الصنع و الإبداع و إنشاء الوجود و الكون. وجود و كون به اصطلاح فلاسفه با هم تفاوتي ندارند، ولي ابن تركه در مقدمهٔ تمهيد القواعد، بين وجود و كون فرق گذاشت: وجود را بر حق سبحانه اطلاق كرد و كون را بر ماسوى الله.

و لیس الإبداع و الإنشاء ترکیباً و لا تألیفاً، بل تأییس و إخراج من العدم إلی الوجود. تأییس از دأیس، در مقابل دلیس، است. برخی تأییس را تأسیس پنداشتند و عبارت را عوض کردند. پس تأییس، یعنی وجود دادن. در منظومه فرمود:

ما ليس موجوداً يكون ليسا و المثال في الأمرين دو مطلب فوق يكى قول و نظر ما و قول ديگر، نظر متكلمين است؛ ما به انشاء و ابداع قائليم و ايشان به تركيب و تأليف. البته ما در بيان آن عبارات مختلفى آورديم و از انشاء به تأييس و صنع و ابداع تعبير كرديم، ولى مفاد همه يكى است.

در هر صورت، مثالی که مقداری به واقع نزدیک باشد و بتواند هر دو نظر را به تصویر بکشد سخن گفتن و کتابت است. در سخن گفتن لحظه به لحظه کلمات از مخارج میگذرند و کلام با سکوت منقطع می شود و پدید نمی آید و آنچه بود نیز از بین می رود، ولی در کتابت، کاتب دم به دم می نویسد، ولی با دست بر داشتن و ننوشتن، آنچه نوشته بود از بین نمی رود و باقی و بر قرار است. خدای سبحان متکلم است و کلمات و جودی دم به دم از او فایض و سرازیر می شوند و با ایستادن وی آنها نیز

ا.شرح المنظومه، ص ٢٤ (جاب سنكي).

منقطع میشوند. اگر خدای تعالی توفیق دهد، و قتی به الهیات رسیدیم به طور مستوفا و مفصل دربارهٔ متکلم بودن و کلام حق تعالی سخن خواهیم گفت.

شيخ شبستري گفت:

بسه نسسزد آنک جسانش در تسجلی است

هـــمه عـــالم كـــتاب حــق تــعالى است عرض اعبراب و جـوهر چـون حـروف است

مسراتب هسمچو آیسات وقسوف است از او هسر عسالمی چسون سسورهٔ خساص

یکسبی زان فساتحه دیگے جے اخیلاص در تطبیق قرآن و فرقان و کتاب تدوینی و تکوینی و مطابقت ۱۱۴ سورهٔ قرآنی با حقایق عالم و ترتیب و تنزیل آنها سخن خواهیم گفت. و میگوییم که آنها از همدیگر حکایت میکنند. مثالی را که تا اندازهای به واقع نز دیک تر باشد و بخواهیم در فعل حق بگوییم کلام و متکلم است و مثال فرمایش متکلمان در قول به تألیف و ترکیب، مثل كاتب و كتابت. و المثال في الأمرين المذكورين بوجه كلام المتكلّم و كتابة الكاتب، فإن أحدهما...، يعنى كلام متكلم يشبه الإيجاد و الآخر كتابت و كـاتب يشــبه التــركيب فلاجل هذا، بطل الأوّل بالإمساك. متكلم وقتي از گفتار باز ايستد كلامي در بين نيست. دون الثاني، يعنى كاتب و كتابت فإنّه إذا سكت المتكلّم بطل الكلام. و إذا سكن الكاتب لا يبطل المكتوب؛ فوجود العالم عن الباري جلُّ مجده، كنوجود الكلام عن المنتكلُّم، فسالوجودات العسقليّة و النـفسيّة و الإنسيات الروحيّة و الجسميّة، چــون جـــــم روح میخواهد.نگه دار هر جسمی روح است و این عالم اجسام بدون استثنا دارای روح گرداننده و مدبرند، چنان که بدن ما روح و حیات دارد. این جسم کل، دارای روح و نفس كل است كه مدبر و گرداننده و نگه دار آن است و بالاتر از نفس، عقل است. البته هیچ کدام از این مراحل و مراتب از همدیگر جدا و منفصل نیستند و تمیز انفصالی ندارند، بلکه یک حقیقت است که مرتبه ای از آن عقل و مرتبهٔ دیگر نفس و سرتبهٔ بعدی محال قوا و قوا و آخرین مرتبه که شهادت است، بدن میباشد، و بدن، مرتبه نازل نفس است. پس این انسان شخص ممتدی است که از فرش تا عرش و بالاتر از عرش یک حقیقت است. پس همهٔ این مراتب، کلمات الهی اند کلّها کلمات الله التی لاتنفد هیچ وقت از بین نمی روند و زایل و تباه نمی شوند و نگه داری ایشان، خوب آنها را در بقا، همانند ایجاد حفظ می کند.

ولو كان بحر الهيولى العنصريّة اقتباس از آية شريفه كه خواهد آمد مداداً لكلمات ربّه الوجوديّة «الوجودية» صفت «كلمات» است. وجوديه، خواه مادى باشد و خواه مجرد لنقد البحر قبل أن تنفد كلمات ربّه و لو جئنا بمثله مدداً من أبحر الهيوليّات الفلكيّة اگر درياهاى هيولاىهاى فلكى نيز به كمك درياى هيولاى عنصرى آيند كلمات الهى پايان نمى يابند.

تثنية لقوله تعالى، يعنى «دفعة ثانية» پس اگر بار ديگر اينها را بياوريم باز كلمات الهى تمام نمى شود، پس اگر هيولاى عنصرى، كه واجد اين همه كلمات است، براى وى هيولاهاى فلكى و درياهاى هيولاى كهكشانها هم مدد آورده شود، دوباره و سه باره تكرار شود باز كلمات الهى طبق آية شريفه تمام نمى شود: ﴿ وَلَوْ أَنَّ مَا فِي ٱلأَرْضِ مِنْ شَجَرَةٍ أَقْلامُ وَالبَحْرُ يَمُدُّهُ مِنْ بَعْدِهِ سَبْعَةً أَبْحُرٍ مَا نَفِدَتْ كَلِماتُ الله إِنَّ الله عَزِيزُ حَكِيمٌ ﴾ دو آية شريفه به ﴿ إِنَّ الله عَزِيزُ حَكِيمٌ ﴾ مختوم است.

## قصل پانزدهم: الممكن ما لميجب بغيره لميوجد

در نسخه ای مصحح کلمهٔ «ممکن» موجود نیست و عنوان این است: فصل ۱۵: فی أنّ الممکن ما لم یجب بغیره لم یوجد.

اشكال در اين است كه در عنوان بحث، عنوان ممكن معلول و وجوب سابق آن را

۱. لقمان ( ۳۱) آیهٔ ۲۷.

به میان کشیده است، ولی در افالان نقول، به سراغ علت و تمامیت آن رفته است و علت و مباحث آن، گرچه با معلول و احکام آن مرتبط است و در تحقق عینی معیت دارند و با تحقق علت تامه معلول نيز متحقق مي شود و با تحقق معلول معلوم مي شود که علت حاصل بوده است، ولی موضوع بحث در مقام بسرهان آن است که سبب، مادامی که تام نگردد نمی تواند معلول را به حد وجوب برساند، ولی در عنوان چنین است که ممکن مادامی که و اجب به غیر نگر دد؛ یعنی مادامی که همهٔ انحای عدم از وی مرتفع نشود، موجود نمي گردد، گرچه اين دو امر، يعني «الشيء ما لم يجب لم يوجد؛ و اإنَّ السبب مالم يبلغ حدَّ الوجوب لم يكن مرجحاً، در فيصل دوازدهم اين منهج گذشت و در آن فصل، از اولویت وجودی یا عدمی تا به حدّ وجوب نرسیده بحث كرده است، پس بهتر اين بود كه اين فصل، تذنيب و دنبالهٔ آن فصل قرار داده مي شد؛ به عبارت دیگر، عنوان فصل که دربارهٔ ممکن و وجوب غیری آن است با آنچه در دفالأن نقول، فرمود سازگار نیست، زیرا در آن می فرماید: مسبب تا تام نگردد معلول از وی صادر نمی شود. گرچه این دو بحث از همدیگر جدایی ندارند، زیرا ممکن و واجب از یکدیگر جدایی ناپذیرند و با تام شدن علت، معلول فعلیت می یابد و ممکن تنها در كَنَف علت تامهٔ خود متحقق مي شود، ولي در عين حال، هركدام از أن مباحثي جدا از هم دارند. پس بهتر بود که فصل، معنون به این عنوان باشد:

فصل ١٥: في أنّ... ذلك السبب المرجّع مالم يبلغ ترجيحه إلى حدّ الوجوب لم يكن السبب المرجّع مرجّحاً و در فصل دوازده چنين عنوانى به فصل داده بود: «في إبطال كون الشيء أولى له الوجود أو العدم أولوية غير بالغة حدّ الوجوب.»

در آنجا بیان شد که کار، با اولویت درست نمی شود، بلکه باید به سرحد وجوب برسد تا معلول موجود شود: «الشيء مالم یجب لم یوجد» و تا شیء واجب نشود موجود نمی شود پس اصل حرف و امهات و اصول در آنجا پیاده شد و در اینجا که وارد می شویم می فرماید: تا شیء رجحان پیدا نکند و جانب وجود راجح نشود تحقق نمی بابد و تا جانب عدم رجحان پیدا نکند شیء معدوم نمی شود. این رجحان همان اولویت آنجاست. بعد فرمود که رجحان کافی نیست و باید فاعل به حد وجوب برسد، آنگاه معلول از وی موجود می شود. پس بهتر بود این فصل به صورت تذنیب، در همان فصل مطرح می شد، تا حرف دنبالهٔ همان مباحث گذشته و در تتمهٔ آن بوده باشد، ولی اکنون که فصل جداگانه ای برای آن مطرح شده است انسان سرگردان می ماند که حرف تأسیس آن در چیست؟ و چرا تأسیس شده است؟ و در این فصل چه مطلبی پیاده می شود که پیش تر بیان نشده است؟

فصل 10: فی آن الممکن ما لم یجب بغیره لم یوجد" در نسخه ای مصحح کلمهٔ «الممکن» موجود نیست. دور نیست که زیرنویس در متن قرار گرفته باشد. در مقابلهٔ نسخه های جدید تر خطی با نسخه های قدیم تر اضافاتی ملاحظه می شود؛ مثلاً در کشف المواد نسخه ای کهنه موجود بود که از اضافات و الحاقات بعدی عاری است. معلوم می شود که زیر نویس ها و حواشی در نسخه های جدید تر در متن وارد شدند. ممکن است کسی زیر این کلمهٔ ممکن نوشته باشد که از نظر معنا راست و درست است و مراد هم همین است بعدها نسخهٔ بعدی کاتب آن را در متن آورده باشد.

قبلاً بیان شد که باید سد جمیع انحای عدم از شیء گردد تا تحقق یابد، و الا شیء تا هنگامی که روزنه و رشته ای به عدم داشته باشد، موجود نمی شود و معدّات هرچند دست هم گرفته فراهم آیند، علت تامه نخواهند شد و لذا تا همهٔ معدّات و شرایط جمع، و دیگر عوامل و علل به آنها ضمیمه نشوند شیء موجود نمی شود، و با نبود شرطی و عاملی شیء منتفی می شود. و شیء به رجحان و أولویّت تحقق پیدا نمی کند، پس تا علّت تامّه نشود و از این طرف تا سد جمیع آنحاء عدم نشود و به وجوب نرسد موجود نمی شود، پس این دو متعاکسند. لمّا تُبقّن أن کلّ ممکن ما لم یترجّع وجوده بغیره لم یوجد ماهیت همانند دو کفّه ترازوست و هرگدام از وجود و عدم رجحان پیدا نکند

درس صدو پنجاه و یکم.

و دو کفه همچنان به حالت تساوی باشند، شی، موجود نمی شود. اکنون میگوییم درست است که باید رجحان بیاید تا تحقق پیدا کنند، ولی رجحان تنها کافی نیست، بلکه رجحان باید به مرحلهٔ وجوب برسد، پس اکنون این مورد وجود را بیان کرد شق بعدی دربارهٔ عدم است.

و ما لم يترجّح عدمه لم ينعدم، فلابدٌ فاء جواب دلمّا الميست، بلكه متفرّع بر اين دو قضية اخيره است فلابد له في رجحان كل من الطرفين من سبب خارج عن تفسه اكنون به جواب لمّا مى رسيم: فالآن نقول كه رجحانِ تنها كافى نيست، و ايجاب نمى كند كه شىء تحقق بيدا كند، پس اولويت و رجحان مادامى كه به وجوب ختم نشود علت تامه نمى گردد، و سدّ انحاى جميع عدم نمى شود: فالآن نقول: إنّ ذلك السبب اكنون بحث را روى علت برده است المرجّع ما لم يبلغ ترجيحه إلى حدّ الوجوب لم يكن السبب المرجّع مرجّعاً تا به حال ترجيح راگفتيم و اكنون مى گوييم كه عدهاى الما لم يترجح لم يتحقق، مى گويند مراد از اين رجحان، رجحان ايجابى است و الا نبايد اكتفا به همين رجحان كرد.

فالأولوية الخارجة غير الواصلة إلى حدّ الوجوب بسبب الغير كه هنوز به حد وجوب نرسيد غير كافية به صرف اولويت، شيء تحقق نمي يابد. كما ظنّه أكثر المتكلّمين. در اشادات در آخرين فصل نمط پنجم، در صنع و ابداع مرحوم خواجه درباره متكلمان فرمود: ايشان مردمي موحدند كه درباره پيدايش عالم وارد بحث شدند، ولي با حرفهاي اينجايي خواستند حقايق عالم بالا را بغهمند، و از راه بنا و بنا خلقت راحل كنند. گفتند: اين عالم در مقطعي و امتدادي موهوم خلق نشده بود، و علت خلق نشدن، آن بود كه هنوز اولويت پيدا نكرده بود. و چون فرقه ديگر اندكي سر به سر ايشان گذاشتند، گفتند: ﴿لا يُشاَلُ عَمّا يَفْعَلُ ﴾ وي قصدي از آن خلقت نداشت و اين گونه خود را خلاص كر دند.

فمادام الممكن في حدود الإمكان لم يتحقّق وجوده حتماً بايد ممكن از مرز امكان به

درآید و به وجوب برسد ألیس إذا لم یصل إلی حدّالوجوب بسبب الغیر یجوز وجوده و یجوز عدمه ممکن به حدّ وجوب نرسید اولی به وجود میباشد، ولی تا به حدّ وجوب نرسد باز ممکن است «یجوز وجوده و یجوز عدمه هرگونه شرایط و اسباب و علل هم فراهم باشد ولی تا جزء اخیر علت به آن ضمیمه نشود و طارد همهٔ انحای عدم از شیء نگردد، و سدّ جمیع ابواب عدم نکند، می توانیم بگوییم که شیء می تواند موجود شود و می تواند معدوم باشد، «یصخ و یجوز عدمه و وجوده» پس تنها موقعی که به وجوب رسید شیء موجود می شود فلایتعین بعد التخصیص بأحد هما دون الآخر. «بعده، یعنی هنوز، فاعل «فلایتعین»، «التخصیص» است؛ یعنی هنوز با اینکه شرایط و معدّاتی فراهم آمده است، ولی نمی توان گفت که وجود و یا عدم مسلم شده است. فیعود طلب المخصص بأحدهما و العرجّع جَذَعاً. چون مسلم نیست و یک جانبه نشده است لذا هنوز امکانی است، و سؤال از مرجح باقی است. جَذَعاً: فُرّ له أمر جذعاً نشده است لذا هنوز امکانی است، و سؤال از مرجح باقی است. جَذَعاً: فُرّ له أمر جذعاً بخوب و خوش است.

و الأولوية مستوية النسبة إلى الجانبين با آنكه شرايط و معدّات فراوان فراهم آمده است، ولى هنوز شيء استواى نسبت به دو طرف دارد و يک طرفه نشده است، فيحتاج المعلول رأساً إلى ضمّ شيء آخر ثالث مع العلّة و الأولويّة پس باز نباز مند به امر ديگرى است تا سبب، سبب تام گردد و معلول تحقق بيدا كند. ثمّ مع انتضمامه لو لم يحصل الوجوب، بل كان بحسبه جواز الطرفين اكنون باز اگر اين امر ديگر منضم شده است آيا وجوب حاصل شده و يا هنوز با اين انضمام هم وجود و عدم عملى السواء است؟

فلمیقف نمی ایستد الحاجة إلی المرجّح لأحدهما. و هکذا حتی بنتهی الأمسر إلی مرجّحات و أولویّات غیر متناهیة در نهایت باید منتهی به علت واجبه شود و تمام طرق و انحای عدم سدّگردد و تا طرد همهٔ انحای عدم نگردید علت تامه نمی شود و ممکن است، و الايكون مع ذلك قد حصل تميّن أحد الطرفين، إذ كلّ مرتبة فرضت من المراتب الغير المتناهية هركجا بايستد هنوز علت تامه نشد يأتي الكلام في استواء نسبة الأولويّة المتحقّقة فيها الغير الموجبة إلى الجانبين بحاله اكر هزاران قيد و شرط و معد جمع شود تا به مرحلة وجوب نرسيد استوا و جواز طرفين به حال خود باقي است مع فرض حصول ما فرض سبباً مرجّعاً با اينكه سبب مرجح موجود است، ولي هنوز استواي طرفين است، بس صرف رجحان كافي نيست، بس امالم يبلغ الرجحان إلى الإيجاب، امكان باقى است. فاستواء نسبة هذه الأولويّة إلى طرفي الفعليّة و اللّافعليّة منع تنحقّق تسلك الأسباب الغير المتناهية باق على شأنه مراد از فعليت و لا فعليت همان وجود و عـدم است، پس این اولویت هم استوای نسبت به وجود و عدم را درمان نکرد بما آنکه اسباب غیر متناهی فراهم آمده است، زیراب سر حدّ و جوب نرسیده است. من دون أن يغيد تعيَّناً لأحد الطرفين با آنكه شروط و معدات جمع شدند هنوز هم علت تامه نشده و ناقصه است، پس رجحان رجحان ایجابی نشد قلایکون ما فرض سیباً مرجّعاً سیباً مرجّحاً. مفروض أن بود با جمع معدّات رجحان پديد أيد و شيء تحقق پيدا كند، ولي اینها کاری نرسیدند و برای وی وجود نیاوردند. نقد ظهر آنّ المفروض مستحیل پس علت نامه محال است كه علت تامه باشد پس هنوز تحقق ممكن مفروض محال است، زيرا اين علت هنوز به مرحلة وجوب نرسيده است. اكنون بدون كمك از مطلبي ديگر برهان بیاده شد، و در آن از استحالهٔ ذهاب سلسلهٔ علل و معلولات بــه غـیر مـتناهي كمك گرفته نشد. البته اكر مبرهن بتواند با قطع نظر از اين گونه امور برهان را بياده كند بهتر است؛ مثلاً اگر مبرهن قوی در هندسه بدون استفاده از اشکال هندسی مطلب را پیاده کند خوب است. شیخ در نمط دوم اشارات در اثبات تناهی ابعاد بدون استعانت از بسیاری مسائل برهان را پیاده کرد و در اینجا نیز آخوند بدون استعانت از بیطلان تسلسل، که هنوز وقت طرح آن نرسیده است، مطلب را پیاده فرمود. در مرحلهٔ سادسه

١. فصل ١١، ص ٥٩

فصل چهارم عنوان فصل ایس است: دفیصل فی اسطال الدور و التسلسل، و در آن چندین دلیل اقامه می شود که ممکنات، تحققی بالعرض دارند و ناچار باید به متحقق بالذات ختم شوند.

هرچه عارض باشد او را جوهری باید نخست

عمقل بسر ايسن كمفتة مسا شساهد كوياستي

پس ممکنات باید به طرف منتهی گردند، و اثبات آن باابطال تسلسل صورت می گیرد که نمی توان گفت همه متحقق باشند و بالفعل متکی به واجب نباشند، ولی اکنون ما از آن کمک نگرفتیم و به طور طبیعی پیش آمدیم که این علل ناقصه و معدّات اگر جمع گردند تا به مرحلهٔ وجوب نرسند علت نمی گردند و آنچه را علت فرض کرده بودی علت نشد.

فقد ظهر أن المغروض مستحيل من غير أن نستعين في بيانه باستحالة ذهاب السلسلة الغير المتناهية مراد از مغروض در صورتي كه مستقيم معنا كنيم؛ يعنى دما فرضته علة تامّة ه محال است كه علت تامه باشد، و متفرع بر آن تحقق ممكن محال است، زيرا سدّ جميع انحاى عدم نكرده است. من غير أن نستعين في بيانه باستحالة ذهاب السلسلة الغير المتناهية من العلل و المعلولات، لأنّها استحالة تسلسل ممّا لم يحن حينه بعد بعداً خواهد آمد كه تسلسل باطل است لذا ما نقداً مطلب را پياده و ثابت كرديم و احاله به نسيه نميكنيم بل من جهة أنّ ما فرضناه علّة مخصصة لم يكن إيّاها همان طور كه در المغروض، مستحيل معنا كرديم اينجا تصريح كرد به اينكه با فرض علت مخصصه، علمت مخصصه، علمت مشد يس مغروض، مستحيل است و علت، علت نشد فكان الشيء غير نودش شد.

این مطلب را تنظیر به رسیدن همهٔ کثرات به واحد میکنند. پس همان گونه که کثرات باید به واحد منتهی شوند ممکنات نیز باید به حق سبحان منتهی شود. و در کلام حضرت سید الساجدین که فرمود: «لك یا الهی وحدانیّة العدد» گفتند: اگر حق سبحان واحد عددی نیست پس چگونه حضرت چنین فرمود؟ در پاسخ این پرسش گفتند: این جمله در اصل چنین بود: «لك یا إلهی و حدانیة مثل و حدانیة العدد» پس «و حدانیة العدد» مفعول مطلق یا صفت «و حدانیة» محذوف است که مبتدا می باشد، نه اینکه حق سبحانه و احد عددی باشد، چون در این صورت، و جود صمدی و غیر متناهی نخواهد بود و هُو آلا والآخِر والظّاهِر والباطِئ ﴾. پس همان گونه که همه متناهی نخواهد بود و هُو آلا والآخِر والظّاهِر والباطِئ ﴾. پس همان گونه که همه کثرات به و حدانیت و و حدت بر می گردند، همه ممکنات نیز به تو برمی گردند و قائم به تو بوده و تو اصل همه هستی.

و بالجملة الوجوب منتهی سلسلة الإمكانات و امكان مثل عدد، به واحد منتهی می شود، منتهی به واجب می شود، والفعلیّة الذاتیّة ماسوی الله فعلیت و وجود دارند، اما وجود آنها ذاتی نیست، بلکه از ناحیهٔ غیر آمده است پس فعلیت ذاتیه به منزلهٔ وحدت است که همهٔ کثرات و اعداد بر آن منتهی می شود. مبدأ انبتات شعب القوی فعلیت ذاتی مبدأ انقطاع امکان است و شعب قوا و اعدام ملکات باید انقطاع به فعلیت فاتی پیدا کنند و رشتهٔ کار آنها به آنجا منتهی شود. «انتبات» از بث به معنای قطع است. پس این قوا جمع قوه است و در مقابل فعلیت قرار دارد و گاهی قوه گفته می شود و پس این قوا جمع قوه است و در مقابل فعلیت قرار دارد و گاهی قوه گفته می شود و مراد قوهای از قوای انسان مثلاً می باشد، ولی در اینجا قوه در مقابل فعلیت است. پس همهٔ قوه ها و امور بالقوه به حق سبحانه که رسیدند فعلیت محض پیدا می کنند و مثال اعدام ملکات، مثل این حبه خوشه، و انسان و حیوان نیست و این عدم ملکه با منتهی شدن به واجب بالذات فعلیت می یابد.

فلهذا قیل: إنّ وجوب الشيء قبل إمكانه این هم یكی از اصول و امهات است و لذا در باب نفس و قتی گفته می شود نفس قدیم است؛ یعنی منشی و مبدأ نفس قدیم است پس به لحاظ اصل شیء، وجوب قبل از امكان است و فعلیته قبل قوته فعلیت ذاتی آن قبل از قوه است، پس در مبادی عالی شیء تحقق پیدا كرد تا به مرحلهٔ اخیر رسید و وجوب خارجی یافت و صورته سابقة علی مادّته صورت شیء وجود آن است، و نیز

صورت شیء به معنای صور علمیه وی است ﴿ یُدَبِّرُ ٱلأَمْرَ مِنَ ٱلسَّماءِ إِلَى الأَرْضِ ﴾ اکه ابتدا شیء در آسمان صورت علمی پیدا میکند و در خزاین الهی وجود سابق دارد، و شیء در کتابهای سابق به قول منظومه ۲ وجود پیدا میکند سپس در مرحلهٔ لاحق و مراتب مادون وجود می یابد.

در منظومه و خود اسفاد از آن خزاین به «اذهان عالیه» تعبیر می کردند، و از مراتب
پایین تر به «اذهان سافله». در هر صورت، از موطن علمی به عقول و عالم نفوس و
برازخ منفصله رسیده تا در عالم شهادت خود را نشان داده است. و خیره مستول علی
شرّه، در اشارات و شفاه به طور مبسوط و مفصل و نیز در منظومه بیان شد که وجود
مطلوب و محبوب و خیر است و همه در راه رسیدن به آن هستند، و همه، وجود،
یعنی خیر را خواهانند، و از شر، یعنی عدم گریزانند. شر از ناحیهٔ حدود و ماهیات
است و همه به دنبال وجود می روند، و شر بالعرض واقع است و خیر بالذات، «سبقت
رحمته غضبه.» بل وجوده قاهر علی عدمه و رحمة الله سابقة علی غضبه، «یا من سبقت
رحمته غضبه.»

شهرزوری در نزهة الأرواح از انباذ قلس حکیم، شاگرد جناب لقمان حکیم سخنی سنگین نقل می کند که وی همانند دیگر پیشینیان به ایجا و رمز و اشاره سخن می گفت. ایشان می گفت برای فهمیدن حقایق عالم بالا نمی توان به یک باره آنها را فهمید، بلکه ابتدا باید متوسط و برزخ را، که هم دارای عالم بالاست و هم دارای عالم پایین، فهمید تا پس از فهم آن متوسط، بالا را فهمید. ایشان این برزخ را نفس می دانست و می گفت معرفت نفس باعث می شود که جواهر عالی را بتوان فهمید، زیرا نیفس هم با بدن

۱. سجده ( ۳۱) اَیهٔ ۵

۲. ر.ک:شرح المنظوم، تصحیح و تعلیق آیةالله حسنزاده، ج ۲، ص ۸۲ و نیز تعلیقهٔ مرحوم سبزواری.

٣. شيخ در لمثارفت، نمط ۵. فصل ١٢، مفاض را وجود دانسته و در صفحة ١٣٢ فرمود: اقالوا... إلى تعطيل واجب الوجود عن إفاضة الخير و الجود.»

۴. شفد، تصحیح و تعلیق آیة الله حسن زاده، مقالة ۶، فصل ۷، ص ۴۴۸ و نیز ر.ک: در بحث خیرات و شرور.

است و هم دارای تجرد، هم برزخ دارد و هم واحد عالم بالاتر است و هم دارای اینجاست. پس:

مرا به هیچ کتابی دگر حواله مکن که من حقیقت خود را کتاب می بینم
از جملهٔ چیزهایی که در خود می بینیم رحمت و غضب است. رحمت و عطوفت
پدر و مادری اقتضا می کند که فرزند را به مدرسه فرستاده و برای تسرغیب و تشویق
وی وعده ها و بشارت ها و جایزه ها در نظر گیرد و چه قدر ناز و نیوازش کند، این
رحمت است، ولی اگر کودک پس از مدتی کوتاهی کند چه مقدار دعوا و تشر با وی
دارند و شاید هم دستی برای وی بلند کنند تا وی به کمال برسد، این غضب است، ولی
این غضب بالعرض پیش آمده است، اما اصل همان رحمت، یعنی رسیدن وی به کمال
هدف است. پس غضب عارضی است و رحمت اصلی، و خود این غضب هم رحمت است.

در بسلاهم مى چشم لذات او مات اويم مات اويم مات او عقل اد د شنامم دهد من راضى ام چون كه فيضى بخشد از فياضى ام احسمق اد حسلواى او اندر تبم

جناب سید ساجدین الله فرمود: خداوند جهنم را تازیانه خلق خویش قرار داد که آنها را با تازیانه به سوی بهشت ببرد. پس جهنم هم رحمت الهی و لطف الهی است تا با این تازیانه خلق به بهشت رانده شوند، داقراً و ارق.

و بالجملة... ترجيحاً إيجابياً همان طور كه بيان شد ترجيح رجحاني كارى از پيش نميبرد.

## فصل شانزدهم: كل ممكن محفوف بالوجوبين و بالامتناعين

فصل ۱٦: في أن الممكن محفوف بالوجوبين و بالامتناعين...\* مطلبي كه قبلاً به اشاره آن رابيان مي كرديم اكنون نوبت بيان آن به تفصيل رسيده است. بيان كرديم كه حكمت منكفل اثبات موضوعات ساير علوم است و مبادى تصديقي و قضاياي حد وسط و

درس صد و پنجاه دوم.

براهین دیگر علوم در این علوم اثبات می شود، و آنچه در هـر عـلمی از آن بـحث میشود موجودات متحقق است. موضوع بمحث در همر عملمی مموجود است و لذا معدوم در هیچ علمی اصالتاً مورد بحث نیست، بملکه اگر عمدمی در جایی لحاظ می شود به اعتبار وجود و احکام آن است. پس بحث از عدم در حکمت استطرادی و تطفّلي و به تبع وجود است، والاعدم در خارج واقعیت ندارد تا چیزي از او استفاده، و موضوع مسأله و قضية علمي گردد، و منشأ اثري شود. انسان عاقل به دنبال هيچ و بوج نمی گردد، پس اگر بحث عدم در میان می آید به نحو طفیلی است. اکنون مطلبی را دربارهٔ ممکن موجود بیان میکنیم که در معدوم و ممتنع نیز پیاده می شود، ولی با طرح بحث در موجود، آن بحث هم روشن می شود. شیء موجود در خارج را از دو طرف، وجوب احاطه كرده است و آن محفوف وپيپچيده و مكتنف به دو وجوب است: وجوب سابق، که در دو فصل قبل عنوان شد، و روشن شد که طرفین وجود و عدم در ممكن من حيث هو همانند دو كفة ترازوست كه هيچ يك بر ديگري رجحان ندارد، پس باید مرجحی در خارج یکی از آن دو را ترجیح دهد و به بود یا نبود رجحان دهد تا شيء در خارج تحقق پيدا كند، و البته در دنبالهٔ حرف گفته شد كه رجحان تنها كافي نیست، بلکه باید شیء در خارج وجوب یابد تا محقق شود پس مطلق رجحان کافی نیست، بلکه رجحان و جوبی باعث انصباغ شیء به صبغ و جود می شود، پس این شیء مسبوق به وجوب است و این وجوب از ناحیهٔ علت است. این یک وجوب که از یک طرف ممکن را در برگرفته است. از طرف دیگر هم وجوب دیگری او را احاطه کرده است که لاحق به اوست و آن از ناحیهٔ محمول است که وجوب بشرط محمول به آن گفته می شود. در این قضیه: «زید لیس بکاتب مادام کاتباً» جمع بین متناقضین شده پس معلوم می شود که این قضیه باید چنین عنوان شود: «زید مادامی که کاتب است کتابت براي او ضرورت دارد» و ثبوت كتابت براي موضوع بشرط محمول و مادام المحمول و حين المحمول و وقت المحمول ضرورت دارد. پس اين محمول به يكي از اقسام

پنجگانهٔ مشروطه برای موضوع به لحاظ بود محمول برای موضوع ضرورت دارد، پس در اقسام پنجگانهٔ مشروطه هر کدام تحقق پیدا کر دند ثبوت محمول برای موضوع به ضرورت است؛ یعنی «یجب» است و این ضرورت به حسب محمول را نعی توان برداشت. و هرچه که در خارج متحقق است احوال و احکامش به این دو قضیه منحل می شود و به تحلیل و تفصیل این دو قضیه از هر متحققی بیرون می آید. از جنبهٔ سابق تا علت وی به مرحلهٔ وجوب نرسد این ممکن طارد و صادّ جمیع انحای عدم نشده و تحقق پیدا نمی کند و علت تامهٔ آن تا تحقق پیدا نکند، وی موجود نمی گردد، و بعد از تحقق علت تامه در حالت وجود و مادام کونه موجوداً، یک وصفی برای محمول تابت است که ضرورت ثبوت این محمول برای موضوع است. البته خود محمول ثابت است که ضرورت ثبوت این محمول برای موضوع است. البته خود محمول دارد. پس این وصف، وصفی به نام وجوب دارد که خودش در حال وجود برای موضوع ثابت است. بنابراین ثبوت محمول برای موضوع واجب و ضروری است.

وقتی وجوبین معلوم شد، امتناعین هم به طفیل آن معلوم خواهد شد، و حرف آن را هم به میان می آوریم. حالا اگر چیزی تحقق پیدا نکرد و به وزان موجود علت وی ممتنع بود پس امتناع سابق وی از ناحیهٔ عدم علت می آید، و امتناع لاحق از ناحیهٔ مادام کونه معدوماً، که ضرورت بشرط محمول است، نیز دارد. یک نحوه تجزیه و تحلیل این جملهٔ همادام کونه معدوماً یجب، این است که معدوم منشأ اثر نبوده باشد «مادام کونه معدوماً» محال است که ما شی باشد و ناطق گردد و دارای تحرک و دیگر صفات باشد پس «مادام کونه معدوماً» محال است اوصاف وجود برای وی آورده شود. إن ما مضی فی الفصل السابق هو ثبوت الوجوب السابق للمکن الناشی صفت «الوجوب» من قبل العرج و العدم قبل تحققه.

همین مطلب، که در تحقق بیان میکنید و وجوب سابق علت را در جانب وجود

بيان مينماييد، در باب عدم ممننع نيز به وزان وجود امتناع بگوييد و بإزانه الاستناع السابق اللازم من اقتضاء العلَّة ذلك الطرف بعينه. پس هر ممكني به دو وجوب و به دو امتناع با همدیگر متصف می شود، زیرا ممکن موجود مسبوق به وجوب علت خود ميباشد، چنان كه در فصل سابق گذشت، و به وجلوب لاحق متصف است و ايس وجوب موسوم به ضرورت به حسب محمول است. پس همان طور که محفوف به دو وجوب است محفوف به دو امتناع نیز میباشد، زیرا معنای وجوب علت، آن است که عدم علت، ممتنع است و معناي وجوب لاحق أن است كه عدم أن به حسب محمول ممتنع است پس ممکن محفوف به این چهار وجوب و امتناع است پس دو وجوب اصل است، و دو امتناع متفرع بر أن. همين سخن در باب ممكن معدوم مي آيد؛ ممكن معدوم به دو امتناع سابق و لاحق محفوف است، سپس بر این دو امتناع دو وجـوب سابق و لاحق متفرع مي باشد؛ به اين معناكه امتناع سابق وجوب امتناع دارد و امتناع لاحق نیز وجوب امتناع دارد، پس این دو امتناع اصل است و این دو وجوب متفرع بر آن دو. پس معنای عبارت چنین است: در ازای آن امتناع سابق است که اقتضای علت همان طرف ناشي ميشود؛ يعني از وجوب علت، امتناع نـاشي مـيشود كـه سـابق است.

ثم بعد تحقق الوجود أو العدم يلحق وجوب آخر في زمان اتساف الماهية بأحد الوصفين من جهة الاتصاف به على الاعتبار التحييني بعد از آن وجوب و امتناع سابق، وجوب و امتناع لاحق عارض مى شود. اين در منطق به قضية ضرورية منطقى شهرت دارد. در منطق از ثبوت محمول براى موضوع در هر ناحيه آمده باشد به «ضرورت» تعبير مى شود. منطق كارى به اين ندارد كه از ناحية علت وى آمده يا نه، بلكه منطق در همين ضرورت بحث مى كند. در فلسفه از منشأ اين ضرورت سخن گفته مى شود و منطق مقدمة فلسفه است و كارى ندارد كه اشياء تحقق بيدا كرده آيا علت مى خواهند با نه، و علت آنها بايد واجب بالذات باشد سلسله موجودات بايد منتهى به طرف

شوند. تنها منطق وقتی نظر به محمول پیدا می کند می گوید: این بسرای ایس موضوع ثابت است و نام قضیهٔ ضروریه را بر آن می نهد، ولی آیا از ناحیهٔ وجبود علت ایس وجوب آمده است و بعد از آن این محمول بسرای موضوع ضرورت پیدا کرده و ضرورت بر حسب محمول شده این سخن در عرصهٔ منطق طرح نمی شود و مربوط به بحث فلسفی است. پس در این قسم، که قضیهٔ ضرورت به حسب محمول است همان قضیهٔ ضروریهٔ منطقی است، چون منطقی کاری به اثبات علت و علل و وجوب سابق و امثال آنها ندارد.

پس در زمان اتصاف ماهیت به یکی از دو وصف وجود و یا عدم از جهت اتصاف به یکی از آنها این اعتبار تحیثی و حیثیت را میخواهیم به طوری تعمیم دهیم تا هر پنج قسم از قضایای مشروطه را شامل شود. پس شیء در صورت وجبود محمول، محمول برای او ضرورت دارد و با حیثیت محمولی و وجود محمولی نمی توان گفت ضرورت ندارد اگر شیء کاتب است، حیثیت دوام کتابت نمی توان کتابت را از وی سلب كرد پس از يد ليس بكاتب مادام كاتباً، غلط است و اين «مادام كاتباً» تحيّث بـر حیثیت کتابت را رساند که این محمول با این حیث برای موضوع ضرورت دارد. فإنّ كلُّ صفة يجب وجودها للموصوف حين الاتَّصاف بها من حيث الاتَّصاف بها وجمود هــر صفتي (و از جملة اين صفات محمول است، و البته همة محمولها صفت موضوع خودشان هستند، چنان که «زید کاتب» کاتب صفت زید است) برای موصوف به هنگام اتصاف وی به صفت، واجب است. «حین الاتصاف بها» حیین تحریثی است؛ يعني حين اتصاف موضوع به أن صفت از حيث اتصاف به أن صفت، كه البته تأكيد است و همان تحيّث را ميرساند. البته قضية ضرورية منطقيه وقتي در فيلسفه بــه أن نگاه شود در این مورد به آن ضرورت بس حسب محمول و بشسرط محمول گفته مي شود، و الا منطقي همان كلمة قضيه را بر أن اطلاق ميكند و وقتي قضية ضروريه میگوید، یعنی قضیهٔ ضروریه به حسب محمول، وی کاری به حسب علت ندارد و بحث أن مربوط به منطقى نيست. و هذا هو الوجوب اللاحق المسمّى بالضرورة بحسب المحمول.

همان گونه که در قسمت اول علت به وجوب رسید و با تمام شدن علت و فراهم آمدن شرایط و جوب حاصل شده بود و شیء واجب شد، و در ازای آن استناع عمدم مطرح گردید، در اینجانیز وجوب لاحق در ازای آن عدم لاحق است و در قبال ضرورت به حسب محمول امتناع به حسب محمول قرار دارد، پس از وجوب محمول برای موضوع نقیض آن، یعنی امتناع عدم محمول برای موضوع، یعنی امتناع لاحق درست شود پس وجود شيء مسبوق به دو وجوب سابق و لاحق، و عدم آن به دو امتناع سابق و لاحق محفوف است، بنابراین هر ممکن در صورت تحقق دارای وجوب و لاحق است كه اصلى بوده و داراي دو امتناع سابق و لاحق است كه متفرع بر آن وجوب است. اکنون همين مطلب را در بياب عدم ممكن سبريان مي دهد، و ميگويد: فكلّ ممكن سواء كان موجوداً أو معدوماً لنفسه أو لغيره، فإنّه يكتنفه الوجوبان و الامتناعان بحسب ملاحظه العقل، و لا يمكن الخلق عنهما بحسب نفس الأمر عـنهما... لا باعتبار الوجود و لا باعتبار العدم، يعني ممكن معدوم و موجود هر دو در أيس حكم شریکند، چون در باب وجود مطلب بیان شد، و در باب عدم چنین است که اگر علت نیامد و تحقق علت ممتنع بود پس معلول هم ممتنع میشود و این امتناع برای شیء وجوب دارد. بنابراین امتناع سابق اصلی و وجوب سابق متفرع بسر آن را حساب رسیدیم. اکنون اگر محمول با این موضوع سنجیده نشود، در حال عدم بسرای وی ممتنع است. پس امتناع لاحق و متفرع بر آن وجوب عدم محمول براي ممكن متفرع بر آن است. پس هر شيء به امتناع سابق اصلي و وجوب سابق فرع بر آن و امتناع لاحق اصلي و وجوب لاحق متفرع بر آن متصف است. ١

۱. این سخن با توجه به مطالب درس بعدی و نیز پاورقی حیضرت استاد تـنظیم شـده است و الا در ایس درس

اینکه فرمود عقل چنین ملاحظه ای کرده است (بملاحظه العقل) مراد آن است که از راه تجلیل این حقایق و نیامدن و آمدن علت چنین می توان گفت. به اینکه با علت تامه باید رجحان وجوبی آید و شیء موجود گردد و در حال عدم نیز عدم وجوب دارد و از راه نیامدن علت و امتناع آن امتناع درست می شود. و ممکن به حسب نفس الامر از این اعتبارات، یعنی دو وجوب و دو امتناع خالی نیست، خواه ممکن موجود و خواه ممکن معدوم، چنان که بیان شد. پس ممکن با اعتبار وجود و با اعتبار عدم از این اعتبارات خالی نیست. و آن کانت ماهید الممکن فی نفسها و بما هی بحسبه علی طباع الامکان الصرف خالید عن الجمیع.

اکنون که ماهیت با وجود است و حین کونها موجودة می باشد و مقترن با وجود و در ظرف وجود است باز ماهیت ممکن اگر فی نفسها لحاظ شود، گرچه با وجود قرین است به لحاظ ذات خود وی امکان از وی دست بردار نیست. پس خود ماهیت من حیث هی با صرف نظر از وجود و عدم، امکان دارد. و امکان از همهٔ حالات با او همراه است. پس با انصباغ به رنگ وجود، باز ماهیت به حال خود، یعنی به امکان باقی است، ولی اگر در حال وجود وجوب، وجود را می آوریم وجوب وصف وجود است، لذا اگر از این وجود چشم بپوشیم و خودش را من حیث هی در نظر بگیریم با آنکه در کنار موجود نشسته است مستوفی الطرفین است و لذا فرمود: «و بما هی»، یعنی به آنچه ماهیت به حسب آن جز بر طبیعت امکان صرف است پس «بحسبه» به هما» برمی گردد و مراد از «ما»، یعنی اقتضای ذاتی ماهیت که از ماهیت دست بردار نیست برمی گردد و مراد از «ما»، یعنی دارای طبیعت امکان است، و البته خود امکان از پس ماهیت به دلیل اقتضای ذاتی دارای طبیعت امکان است، و البته خود امکان از لوازم ماهیت من حیث هی می باشد و جزء و داخل در معنای ماهیت نیست. پس وقتی از ذات و ذاتی ماهیت بیرون آمدید و از اجزای ذاتی باب ایساغوجی که در حاق وی

<sup>→</sup> مفردات مطالب نجومی بیان شده است، اما عمده سخنی که وجوب سابق و امتناع سابق متفرع بر آن است در درس بعد به آن پرداخته می شود «مقرّر».

مى باشد بيرون آمديد، ماهيت، لازمى به نام امكان دارد كه البته از وى غير قابل انفكاك است. گرچه مقوم و ذاتى باب ايساغوجى نيست، ذاتى باب برهان به معناى عارض لازم وى است. اكنون كه امكان با اين همه قرابت به ممكن داخل در ذات وى نيست پس ضرورت وجودى سابق و لاحق و ضرورت عدمى سابق و لاحق هم در ذات ماهيت داخل نيست. لذا فرمود: أمّا عدم الخلوعن الوجوب السابق وجوداً و عدماً كذلك الامتناع السابق اللازم له فقد مرّ.

در درس قبل چگونگی ماهیت من حیث هی و مقارنت آن با وجود و وجوب و اینکه در این حال نیز برحال خود می باشد گذشت پس ممکن در حال وجود و عدم از وجوب سابق خالی نیست، چنان که در حال وجود و عدم از امتناع سابق خالی نیست، همان طور که گذشت. پس در حال وجود و جوب سابق اصلی و امتناع سابق متفرع بر آن و در حال عدم امتناع سابق اصلی و وجوب متفرع بر آن متحقق است.

و أمّا الوجوب و الامتناع اللاحقان. فلأنّ الوجود محمولاً كان أو رابطة ينافي عدمه و العدم، الوجود المقابل له فإمكان العدم في زمان الوجود و معه، يساوق جواز الاقتران بين النقيضين، فيلزم استحالة ذلك الإمكان، و استحالته تقتضي استحالة العدم، المساوق لوجوب مقابله الذي هو الوجود، و كذلك حكم إمكان وجود الشيء حين عدمه، فقد ثبت ما ادّعيناه. قبلاً درباره مفاد هل بسيطه، كه محمول آن وجود مطلق است، بحث شد. در الزيد موجود البوت خود شيء مورد نظر است و به آن مفاد كان تامه مي گويند و در جايي كه وجود مقيد براي موضوع ثابت است و ازيد له الكتابة است و زيد كاتب مي باشد به آن مفاد هل مركبه و يا مفاد كان ناقصه مي گفتند، جنان كه اولي به وجود محمولي، كه خود وجود محمول شده است، و دومي به وجود رابطي تعبير مي شد، امروز لفظ ديگري براي بيان همان دو معنا ذكر مي شود: به اولي عقد اتحادي و به دومي عقد ارتباطي گفته شد. پس به اولي، وجود محمولي، هل بسيطه، كان تامه و عقد اتحادي و به دومي و به دومي به دومي، وجود رابطي گفته مي شود. و يا به

محمول در اول وجود مطلق و در دوم وجود مقيد ميگويند. پس اين از جهت الفاظ که مترادفند و هرکدام به جهتی بر معنای مزبور اطلاق می شود اکنون می خواهد وجوب و امتناع لاحق را بیان کند و می فرماید و قتی شیء تحقق پیدا کرد و در خارج موجود شد موجودیت وی با عدم منافی است و نمی توان گفت «زید لیس بکاتب مادام کاتباً» و «زید لیس لموجود مادام مـوجوداً» ایـن تـناقض است. پس در جـمله وینافی عدمه، یعنی و جود محمول و منافی با عدم محمول است، و نیز این جمله «والعدم، الوجود المقابل له» «والعدم» عطف بر «الوجود» است لذا منصوب است، و به قرينه، فعل «ينافي» را نياورده است و «الوجود» منصوب به «أنَّ» است؛ يمني جمله چنین میشود: «فلأن العدم ينافي الوجود المقابل له» پس عدم بـا وجـود كـه مـقابل اوست منافي است. و در حال عدم، شيء نمي تواند موجود باشد، پس در اول وجوب لاحق و در دومي امتناع لاحق پديد مي آيد، زيرا در صورت وجود اگر احتمال عـدم رود و شيء در حال وجود ممكن العدم بأشد؛ يعني در حال وجود ممكن العدم باشد؛ یعنی در حالی که مقترن به وجود است و در زمان وجود امکان عدم رود پس احتمال اجتماع دو نقیض میرود، زیرا الآن وجود دارد و در همین حال عدم هم از او منتفی نيست و احتمال آن ميرود. پس چون احتمال اجتماع نقيضين مثل اجتماع نقيضين محال است، پس این امکان عدم، محال است. پس در زمان وجود و مع الوجود امکان عدم غلط است، زيرا با امكان عدم، جواز اجتماع نقيضين مي شود. پس مراد از «ذلك الإمكان، در «استحالة ذلك الامكان»، يعني امكان عدم، و استحالة امكان عدم، اقتضاي استحالهٔ عدم میکند. پس در حال وجود، عدم مستحیل است «المساوق لوجموب مقابله الذي هو الوجود» پس اين معنا مساوق با وجوب مقابل أن يا وجـوب وجـود است پس مطلوب که ضرورت بر حسب محمول است ثابت شد. پس امکان عدم راه . ندارد، پس عدم مستحیل است و چون عدم مستحیل شد و جود آن محقق و ضرورت دارد و این ضرورت به حسب محمول است و بر همین وزان در جانب عدم شمی،

امتناع لاحق ثابت می شود، زیرا همان طور که در حین وجود امکان عدم مستحیل بود، اکنون نیز در حین عدم امکان وجود مستحیل است، زیرا جواز اجتماع نقیضین می شود. پس امکان وجود محال است، پس وجود محال است و این ثابت می کند که عدم ضرورت دارد. بنابراین امتناع لاحق و امتناع به حسب محمول ثابت شد.

اکنون می دانیم که بر طبق حکمت ذایعه امکان بر روی ماهیت رفته است و امکان بر روی وجود نیامده ست، چنان که این امکان به معنای استوای وجود و عدم برای ماهیت است، ولی ما علاوه بر این معنا معنایی دیگر برای امکان در نظر داریم، و آن آوردن امکان برسر وجود است اما این امکان به آن معنا نیست، بلکه امکان وجودی به معنای امکان نوری و فقری و اضافهٔ اشراقی است، پس ماهیت من حبیث هی، ولو رنگ وجود هم بگیرد، امکان ذاتی اوست و از او دست بردار نیست، ولی آیا می توان دربارهٔ وجود هم بگوییم امکان وجودی، خواه وجود باشد و خواه نباشد برای وجود می باشد؟ با اندکی توجه معلوم می شود که این معنا در امکان وجودی راه ندارد، زیرا با رفع علت، ممکن هیچ محض و صرف عدم است و تقرری ندارد، تا وصف امکان برای آن آورده شود و آنکه در موطنی می توان بدون وجود و عدم برای وی شقرری فرض کرد و وصف امکان را برای آن آورد ماهیت است که در دعای ذهن تقرری دارد و صفتی برای آن می توان آورد و به او ماهیت ممکنه گفته می شود، و الا وجود اگر برداشته شود، هیچ است و بطلان محض و صرف عدم است، پس صفتی هم ندارد و شأنیتی برداشته شود، هیچ است و بطلان محض و صرف عدم است، پس صفتی هم ندارد و شأنیتی ندارد تا در موطنی در مواطن حکمی برای آن بیاوریم و بگوییم امکان برای او ثابت است.

و منا يجب أن يعلم أنّه كما أنّ الوجوب السابق للممكن بالغير فكذلك وجوبه اللاحق أيضاً. و هكذا قياس الامتناعين في كونهما جميعاً بالغير، إذا أريد من الممكن ماهيئه، و أمّا إذا أريد وجود. فالأخيران من الوجوب و الامتناع ذاتيان له. «بالغير» متعلق به محذوف، خبر «أنّ الوجوب السابق» است، زيرا ممكن بالغير، جنانكه گفته شد، معنا ندارد؛ يعنى همان گونه كه وجوب سابق بالغير است وجوب لاحق نيز بالغير است، چنانكه در

امتناع سابق و لاحق هم بالغیر است. این مطلب در صورتی است که مراد از مسکن، ماهیت آن باشد، ولی اگر امکان وجودی مورد کلام باشد و چون وجوب و امتناع لاحق را برای وجود در نظر بگیریم؛ یعنی وجوب به شرط محمول و امتناع به شرط محمول برای وجود ذاتی است. پس وجود ممکن، و نه ماهیت آن، وجوب ذاتی وی محمول برای وجود ذاتی است. پس وجود ممکن، و نه ماهیت آن، وجوب ذاتی وی میباشد و مراد از ذاتی، ذاتی باب ایساغوجی نیست که جزء ذات باشد، و شیء مصداق آن مفهوم باشد، چنان که گذشت، بلکه ذاتی اعم از آن، یعنی ذاتی باب برهان، که شامل لوازم می شد، پس شیء مصدوق مفهوم وجوب قرار می گیرد، گرچه در ذات وجود داخل نیست، ولی از وی دست بردار هم نیست و وجود مصدوق وجوب است، زیرا در باب وجود نوع و جنس و فصل راه ندارد تا مصداق آنها شود، پس اینها است، زیرا در باب وجود نوع و جنس و فصل راه ندارد تا مصداق آنها شود، پس اینها از احکام ماهیات است و در وجود نمی آید، پس ذاتی باب برهان مراد است.

چون در قسمت فوق دو اإذا أريد، داشت اكنون به بررسى اول، يعنى وجوب سابق و وجوب لاحق غيرى ماهيت مى پردازد و مى گويد: أمّا بيان الأوّل، فلأنّ السوصوف بالوجوب على التقدير المذكور، إنّها هي الماهيّة بشرط الوجود على أن يكون الوجود خارجاً عنها، لا مجموع الماهيّة مفهوم الوجود، فالماهيّة الموجودة متقدّمة على وجوبها اللاحق، و ضرورة وجودها بحسب الواقع لاتنقك عن إمكانه لها بحسب نفسها. در كتب قوم ماهيت را متصف به وجود مى نمايند، مادامى كه موجود است وى را واجب مى دانند؛ يعنى وجود را براى آن ضرورى مى دانند پس وجود خارج از آن است ولو اينكه ماهيت مع الوجود باشد، پس وجوب بر روى مجموع ماهيت و وجود نرفته، بلكه روى ماهيت دفته است البته ماهيتى كه مع الوجود است، در حالى كه اگر وجوب بروى مجموع ماهيت و وجوب باشد و وجوب مركب از اين دو چيز باشد روى مجموع ماهيت رفته باشد؛ يعنى موضوع وجوب مركب از اين دو چيز باشد دربارهٔ اين قضيه بايد چه گفت. آيا صحيح است كه بگوييم موضوعى كه ماهيت و وجود است براى وى وجود ضرورت و وجوب دارد؟ و چون اين قضيه صحيح وجود است بس بايد گفت: هل الماهية يجب له الوجودة يا هوجه له الوجود؟

پس حکم وجوب روی ماهیت رفته است، نبه میاهیت، و وجبود دارای وجبود شدند، پس وجود محمول آن است. اکنون که وجود محمول برای ماهیت است پس ماهیت موصوف بوده و موصوف متقدم بر صفت، یعنی وجود است. البته قبلاً بیان شد كه اين تقدم در ذهن است «الشيء تقرّر فأمكن فاحتاج فأوجب فوجب فأوجد فوجد. ، پس ماهیت موجود متقدم بر وجوب لاحق است. در تتمه فرمود: «ضرورة وجودها بحسب الواقع. مراد از این امکان و قوعی است، یعنی ماهیت در خارج به حسب وقوع ضرورت وجود دارد، پس ماهیتی که بـه حسب واقع، پـعنی امکـان و قوعی اش در این موطن تحقق یافته است، از امکان به حسب ذات منفک نیست الا تنفكَ عن إمكانه لا بحسب نفسها»، زيرا با آنكه در كنف وجود است و رنگ وجود گرفته است؛ وجود معیت با او دارد، و قضیهٔ حینیه و مع الوجود است؛ یعنی حین هی مع الوجود است، ولي در مقام ذات امكان براي وي حاصل است و چنين نيست كه ثبوت امکان برای ماهیت بشرط الوجود باشد که در این صورت برای ماهیت من حيث هي امكان لزوم ندارد، چنانكه قبلاً در مثال حركت و تغيير جسم گفته أمدكه جسم وقتی وجود جسمانی یافت و به شرط وجود گردید متغیّر و متبدل و متحرک است، و لذا اگر فرض شود که صفتی به صورت قضیهٔ حینیه برای ماهیت ثابت باشد و مع الوجود و شرط الوجود باشد اگر از وي دست بردار نبود. پس اين قسمت اول در بيان «إذا أريد من الممكن الماهية.» اكنون بيان «اذا أريد وجوده» مينمايد كه مراد از ممكن وجود امكاني است، و علت اطلاق امكان بر وجود را بيان مي داريم.

و أمّا بيان الثاني، فلأنّ صدق المفهوم الموجود على حقيقة كلّ وجود من قبيل صدق ذاتيات الشيء عليه حيث إنّها ضرورة ذاتيّة مادامت الذات متحقّقة، و ليست نسبة الشيء إلى نفسه بالإمكان، بل بالوجوب. اگر مفهوم وجود را با هر وجودى بسنجيم مى يابيم كه همان گونه كه ذاتيات شيء بر شيء صادق است، مفهوم وجود بر وى صادق مى باشد، ولى مراد از صدق آمدن به صورت ذاتى آن نيست كه مفهوم وجود ماهيت كلى است و

وجود مصداق آن است، زیرا چنین معنایی در بساب جنس و فسل و نسوع است لذا شهرت دارد به ذاتی باب ایساغوجی و کلیات خمس. به همین خاطر در این باب به آن مصداق میگویند، ولی در باب ذاتی باب برهان به آن مصدوق میگویند، و ذاتی باب برهان بر لوازم و اعم از آن اطلاق شود، پس صدق مفهوم وجود ذاتی باب برهان است و وجود مصدوق آن است.

حضرت استاد، جناب علامه طباطبائي، در تعليقة خود در اين باب بر مـرحـوم آخوند اشکال کرد و فرمود: اطلاق ذاتی بر وجود روا نیست و ذاتی مربوط به باب ماهیات است، پاسخ آن است که مراد مرحوم آخوند از ذاتی، ذاتی باب برهان است و این صدق مصداقی نیست و مصدوقی است، و این تعلیقه در این موطن جا ندارد و اشکال تنها از اطلاق کلمهٔ ذاتی پیش آمده است که به ذهن تبادر به ذاتی باب ایساغوجی کرده است. پس مفهوم وجود و معنای عام بر وجود امکانی ذاتاً صادق است و این صدق از باب ذاتی باب ایساغوجی نیست، بلکه از باب ذاتی باب برهان است و چون ذات هرچیز برای خودش ثابت است و مادامی که ذات متحقق باشد و ذات وی هم وجود میباشد، پس وجود برای خود وی ضرورت ذاتی مادام الذات دارد لذا فرمود: •من حيث إنها ضرورية ذاتية مادامت الذات متحققة. • و جون خود وجود وجود است، و هرچيز خودش براي خودش ضروري الثبوت است لذا نسبت وجود به خودش به امکان نیست، به وجوب است. طبق این مقدمه، که اثبات هر چیز برای خودش ضروری است و مراد از «بالإمكان» در عبارت، به معنای استواثیت شیء به وجود و عدم است؛ یعنی امکان به معنای متعارف است نه امکان به معنای امکان فقری نوری و ظلّی و تعلقی، چون امکان به این معنا اضافهٔ اشراقی و نفس وجـوب

سخن در دممًا يجب أن يعلم، تا اينجا اين بود" كه گاهي اطلاق امكان بـر مـمكن

درس صدو پنجاه و سوم: تاریخ ۶۸/۹/۲۵

می شود و مراد امکان ماهوی است و در این صورت وجوب سابق و لاحق متفرعاً بر آنها امتناع سابق و لاحق بالغير است. اين امكان، كه از لوازم ماهيت است، همين معناي متعارف امکان است و در باب عناصر عقود و مواد همین امکان مراد است و ماهیت هميشه واجد اين امكان است و امكان وي از ناحية وجود نيامده است و مع الوجود و حين هو وجود و به شرط وجود نيست، بلكه لازم غير قابل انفكاكي است. لذا حتى در حالت وجود اگر ماهیت را من حیث هی در نظر بگیریم باز امکان برای طبیعت وی ثابت است پس وجوب سابق و لاحق به لحاظ علت براي وي حاصل است و خمود وی حتی در این حالت وجود و وجوب بر همان امکان ذاتی خود باقی است، به همین خاطر فرض عدم علت و عدم وجوب در ماهيت محتمل و رواست، البته ماهيت در خارج به تبع وجود موجود است و خود ماهیت، که عبارت از حدّ وجود و نفاد و پایان وجود است، در خارج نمودي ندارد، بلكه سلطان ظهور ماهيت در وعاي ذهن است و در ذهن جنس و فصل در حدود خود را نشان میدهد، و آنها به عنوان معقولات ثانیه منشأ ذهن هستند، پس ذهن حدود و نفاد وجود را می بیند و در مقابل در صقع خود، آنها را تقرّر میدهد و انشاء میکند، و سان میدهد، و لذا در وعای ذهن ماهیت ظهوري دارد، ولي در خارج سلطان وجود حكمفرماست و ماهيت كم است و ظهور و بروزی ندارد. پس اگر وجود برای ماهیت نباشد خارج منتفی است، ولی در ستن ذهن ماهیت تقرر خویش را از دست نمی دهد و نفس الامری است، ولی بانیامدن علت از بین نمی رود، زیرا نفس الامر مراتب دارد و یک مرتبهٔ آن در ذهن است و مرتبهٔ دیگر، که خارج است، ولو موجود نباشد ضرری به ماهیت نمیزند. پس دفع علت ماهیت ممکن است؛ آیا ممکن به معنای وجود را می توان همانند ماهیت تصویر کرد؟ آیا می توان گفت: علت وجود نیامد و وجود نقرری دارد و در این حال امکان برای وی ثابت است؟ این فرض در باب وجود و امکان وجودی صحیح نیست، زیرا وقتي علت وجود نيامده باشد؛ يعني خود اين وجود نيامده است بس بطلان محض و

عدم محض است و تقرّری جداگانه برای آن نمی توان در نظر گرفت، پس ذات وجود بستگی به علت دارد و با رفع علت چیزی باقی نیست و ذاتی در بین نمی ماند تا دربارهٔ آن بتوان گفتگو کرد. پس ممکن به معنای ماهیت موجوده و ممکن به معنای وجود متحقق در خارج تفاوت دارند، چنان که بیان شد، وجود ذاتی ممکن وجودی است چنان که وجوب نیز ذاتی اوست، ولی در ماهیت، نه وجوب و نه وجود ذاتی او نیست، بلکه از ناحیهٔ غیر و به طفیل وجود موجود بوده و واجب است و دارای وجوب سابق و لاحق گردیده است، و نیز به این نکته تذکر دادیم که اطلاق ذاتی بودن مفهوم وجود بر وجود از باب ذاتی باب برهان است و نه ذاتی باب ایساغوجی و کلیات خمس، که در باب ماهیات و اجناس و فصول آن است، و وجود نه جنس است و نه فصل و نه نوع، و چون وجود ذاتی اوست و مادام الذات خود شی، برای خود شیء ثابت است و نمی توان ذات شی را از خود او برداشت، به همین خاطر نسبت شی، به خودش امکانی نیست، بلکه شی، برای خودش وجوب دارد.

اکنون استدراکی دارند و با «نعم» همان مطلبی را که اکنون بیان کردیم و گفتیم برداشت علت وجود و وقوع وی برداشت وجود است پس با فرض عدم علت تقرری ندارد و محض عدم و صرف نغی و هیچ است پس صفتی ندارد، بر خلاف ماهیت که اگر هم با وجود همنشین نشود، در موطنی تقرر دارد: نعم، لوجردت الوجودات الخاصة الإمکانیّة بحسب الفرض عن تعلّقها بجاعلها لم یبق لها عین و ذات أصلاً اگر وجودات خاصهٔ امکانی، یعنی این وجود و آن وجود را به حسب فرض از تعلق به جاعل برکنار بگیریم و مجرد نماییم و برای وجودات خاصه عین ذات و تقرری باقی نمی ماند، اما ماهیت ها چنین نیستند، زیرا ذاتاً ممکن هستند و برای آنها می توان تقرری فرض کرد لذا فرمود: بخلاف الماهیات، فإنها حین صدور وجودها عن می توان تقرری فرض کرد لذا فرمود: بخلاف الماهیات، فإنها حین صدور وجودها عن العلّة فهی بحسب ذاتها ممکنة الوجود گرچه ماهیات اکنون با وجود همنشین هستند، و به لحاظ وجوب لاحق واجبند، امّا همین اکنون اگر به خود ماهیات نظر شود، وجود و

عدم برای ذات وی علی السواء است و اگر وجود را ازآن برداریم تـقرری بـرای آن متصور است که در ذهن این ظهور و تقرر بیش از خارج است و نمی توان وجودات خاصه را با ماهیات قیاس کرد. اکنون نتیجه گیری میکند: فکل عقد اتّحادی أو ارتباطی. عقد اتحادی در هلیات بسیطه و ثبوت شیء است آنجاکه موجود محمول بـوده و مطلق وجود بر شيء حمل مي شود مثل «زيدٌ موجود» ولي در عقد ارتباطي، محمول وجود مقید است و آن قضیه از هلیات مرکبه و کان ناقصه است، چنان که در صورت اول قضیه مفاد کان تامه میباشد. پس در هر قضیهٔ اتحادی و ارتباطی از وجوب لاحق و ضرورت به حسب محمول خالي نيست لذا فرمود: لايخلو عن الوجوب اللاحق و الضرورة بحسب المحمول. برخي از حواشي نسخ خطي در اين بخش از عبارت مطالبي را فرمودند که مربوط به عبارت نمیشود و دربارهٔ «داخلاً و خارجاً» که چند سطر دیگر می آید، به طور متعارف فرمایش هایی فرمودند، در حالی که به اصطلاح و مبانی منطق توجه نكردند. مرحوم أخوند مي فرمايد: اين وجـوب لاحـق مـمكن است بـا ضرورت ازلی همراه شود و ممکن است ضرورتهای دیگربا وی مقترن باشد لذا فرمود: سواء اقترن ذلك وجوب لاحق بالضرورة المطلقة الأزليَّة قبلاً در منطق و نسيز در فصل يازدهم همين مرحله، كه اشاره بمه ذنابهٔ فيصل اول است، هيمين سنهج فيرق ضرورت ازلی و ضرورت ذاتی و تفاوت آنها با ضرورت به شرط وصف بیان شد. ضرورت ازلیه هیچ گونه قید و شرطی ندارد حتی قید مادام الذات نیز برای آن نیست، و در ضرورت ذاتیه محمول برای موضوع مادام الذات ثنابت است و در ضرورت وصفيه مادام الوصف محمول براي موضوع ثابت است «كل كاتب متحرك الأصابع مادام کاتباً.» و در ضرورت وقتیه به وقت معین یا نامعین، که قضیهٔ وقتیه و منتشره موسوم است. در هر صورت، قضية مطلقة ازليه در مقابل همه است، هيچ قيدي ندارد، چنانکه موضوع در قضیهٔ ضروریهٔ ذاتیه مقید به مادام الذات است؛ یعنی تا آنگاه که ذات موجود است محمول برای موضوع ثابت است، پس بوی فقر و امکان میدهد.

در واجب حتى اين مادام الذات را نمى توانيم بياوريم. و اين قيود ذات و صفت از آن ممكنات و ماسوى است. در هر صورت قضيه خواه ضرورت ازلى باشد و خواه ضرورت ذاتى، از وجوب لاحق ضرورت به حسب محمول خالى نيست. ايشان در عبارت براى يک مبتدا دو خبر آورده است و فرمود: «الله موجود قادر»، «لا يخلوعن الوجوب اللاحق و الضرورة بحسب المحمول» پس هر دو قضيه، كه يكى مفاد هل بسيطه و عقد اتحادى است و دومى مفاد هل مركبه، از وجوب لاحق خالى نيست سواء اقترن ذلك بالضرورة المطلقة الأزليّة كقولنا: الله موجود قادر در اينجا براى الله دو خبر آمده است، چنان كه ابن مالك گفته است: ا

وأخسبروا بسائنين أو بأكثرا عن واحد كهم سراة الشعري

در خبر اول قضیه، عقد اتحادی و در خبر دوم قضیه، عقد ارتباطی و هل مرکبه است و در تحلیل «الله موجود و الله قادر» است أو بالضرورة الذاتیة المقیدة بالذات اکنون این قضیه را توضیح دادیم. أو الوصفیّة المقیدة بالوصف داخلاً أو خارجاً أو بالإمكان الذاتی. اکنون سه چیز مقترن به عقد شد: ۱. ضرورت ازلی؛ ۲. ضرورت ذاتی؛ ۳. امكان ذاتی. که وقتی ماهیت مقترن با وجود شد از وجوب لاحق خالی نیست. در ضرورت مطلقهٔ ازلیه وجوب لاحق روشن است، و در ضرورت ذاتیه، مثل «زید، انسان مادام کونه موجوداً» که ضرورت ذاتیهٔ مقید به ذات است باز ضرورت و وجوب لاحق در ضرورت و وجوب قضیه نیز وجوب لاحق می آید، البته قضایای وصفی چند قضیه هستند:

۱. قضیهٔ ضروریهٔ وصفیه و وقتیهٔ مقید به وقت معین: «القیمر منخسف وقت الحیلولة» و ضرورت وصفیهٔ مقید به وقت غیر معین که منشره است: «الإنسان متنفس وقت غیر معین که منشره است: «الإنسان متنفس وقتاً ما» که تنفس ضرورت دارد ولی در یک وقت نامعین. در همهٔ این اقسام ضروری وجوب لاحق می باشد.

البهجة المرضيه، ص ۵۱ (چاپ سنگی).

شيخ اشراق همه را در يك قضيه جمع كرده است. مرحوم حاجي جنين گفته است: والشيخ الإشراقي ذوالفطانة قسضيه قسصر فسي البستانة ا

مراد از بتی ضروری است. همهٔ این قضایا خواه ضرورت ازلی و خواه ضرورت مدام الذات و مادام الوصف و مادام الوقت به وقت معین و غیر معین و یا حین هو کذا و معالوجود، بازگشت به ضرورت می کند برای اینکه متعلم متحیّر نشود، به آنها قضایای ضروریه می گوییم، لذا حتی در «الإنسان متحرك الأصابع حین هو کاتب بالامکان» حین هو کاتب، تحرک اصابع وجوب دارد و بتی است. مرحوم حاجی فرمود: با آنکه همه به قضیهٔ ضروریه بر می گردد، ولی نباید در اجمال به آن نحو کوشید که همهٔ این قضایا دارای احکام مختلف را در قضیهٔ ضروریه جا داد، گرچه تفصیل بیش از اندازهٔ متأخرین نیز مطلوب نیست، ولی این مقدار تفصیل و تشقیق شقوق در علوم لازم است. حاجی فرمود:

لم يحر تفريط لنا و لا شطط جــعلنا الله مــن أمّـة وسـط٢

البته بعد از آنکه انسان فهمید قضایا چگونه اند می تواند به نحوی از آنها تعبیر کند، چنان که فارابی در باب موضوع و محمول چنین کرد، و خلاصه گیری نموده است، امّا ولی در مقام تفهیم و تفهم و کاوش و زیر و رو کردن قضایا تفصیل مطلوب است، امّا برخی از محشین این جمله را، که قبلاً نیز به آن اشاره کردیم، «داخلاً أو خارجاً» بدون در نظر گرفتن مطلب منطقی معنا کردند، در حالی که این جمله ناظر به مطلب منطق است که جناب خواجه در فصل دوم منهج چهارم منطق اشارات آورده است. خواجه فرمود: «فقسمها إلی ضرورة مطلقة و مشروطة و المطلقة هی التی یکون الحکم فیها لم یزل و لایزال من غیر استثناء و شرط»؛ یسعنی شیخ قیضیه را به ضروریهٔ مطلقه و یزل و لایزال من غیر استثناء و شرط»؛ یسعنی شیخ قیضیه را به ضروریهٔ مطلقه و

١. شرح المنظومه، تصحيح و تعليق آيةالله حسن زاده، ج ١، ص ٢٥٤.

۲. حمان.

٣. ج ١، ص ١٩٤٥ (چاپ دوم).

مشروطه تقسیم کرد. مراد از ضروریهٔ مطلقهٔ ضرورت ازلی است و در قضایای ضروریه آنکه وصف خارج است؛ مثل «القمر منخسف وقت الحیلولة» وقت حیلوله امری نیست که داخل ذات موضوع باشد و جزء ذات موضوع قرار گیرد پس این وصف خارج است، چنان که منتشره هم چنین است، مثل «الإنسان متنفس» که وصف جزء موضوع نیست، ولی در بقیهٔ قضایا وصف داخل است و جزء موضوع و عین ذات آن است. پس وصف خارج تنها در دو قضیهٔ وقتیه و منتشره است و بقیه وصف داخل هستند. با آنکه در اشلالت وصف خارج را مربوط به آن دو قضیهٔ وقتیه و منتشره داخل هستند. با آنکه در اشلالت وصف خارج را مربوط به آن دو قضیهٔ وقتیه و منتشره داخل هستند و داخل را مربوط به چهار قضیهٔ دیگر، ولی در عبارت اینجا مقداری توسع در تعبیر به کار رفته است.

پس قضية ضرورية مطلقه همان قضية ازليه است پنج قضية ديگر در مقابل آن قضية مشروطه هستند. سپس خواجه اندكى بعد فرمود: «ثمّ قسم المشروطة إلى ما يكون الحكم فيها مشروطاً إما بدوام وجود ذات الموضوع [ذاتية] و إما بدوام وجود صفة التي وضعت معه، و إمّا بدوام كون المحمول محمولاً، و هذه الشلاثة هي المشروطة بما يشتمل عليه القضيه، و إمّا بحسب وقت معين و إما بحسب وقت غير معين، و هذان مشروطان بما يخرج عن القضية فكأنّه قال: و الشرط إما داخل في القضيه و إمّا خارج عنها، و الداخل إمّا متعلق بالموضوع أو متعلق بالمحمول، و المتعلق بالموضوع أو متعلق بالمحمول واحد المتعلق بالموضوع إما ذاته أو صفته الموضوعة معه، و المتعلق بالمحمول واحد المتعلق بالموضوع إما ذاته أو صفته الموضوعة معه، و المتعلق بالمحمول واحد المتعلق بالموضوع إما ذاته أو صفته و ليس له ذات تباين ذات الموضوع [محمول عين موضوع است] و الخارج إمّا بحسب وقت بعينه أولا بعينه [وقتيه و منتشره] فجميع أقسام الضرورة ستة: واحدة مطلقة و خمسة مشروطة»؛ و در اين قضايا دو فجميع أقسام الضرورة ستة: واحدة مطلقة و خمسة مشروطة»؛ و در اين قضايا دو خميه وصفشان خارج و بقيه داخل است. پس فرمايش آخوند نياظر به فرمايش خواجه در اشارات است.

و بالجملة إذا وقع أحد طرفي الوجود و العدم لماهيّة وقتاً ماكه ضرورت بــه شــرط

محمول شده است خواه ممكن معدوم باشد و خواه موجود باشد فإن نُسب طرفه الأخر إلى الماهيّة من حيث هي كان ممكن اللحوق لها في ذلك الوقت البتّة بس اكر به ماهيت، و جود مثلاً تعلق كرفته باشد دو اعتبار در آن است: ١. با قيد وجود ماهيت وجوب دارد و ماهیت در حین و جود با در نظر گرفتن و جود واجب است؛ ۲. ماهیت را در همین حال به لحاظ ذات ملاحظه مي كنيم، ماهيت امكان دارد. پس اكنون، أن موجود است. طرف ديگر و مقابل و جود، يعني عدم به دليل امكان ذاتي، ممكن اللحوق به ماهيت است، پس ماهیت، لو خلیت و طباعها، به امکان خود باقی است. این عبارت اعتبار من حيث هي ماهيت بو د. جواب هإذا و قع»، « كان ممكن اللحوق لها» مي باشد. اكنون اعتبار دوم را در عبارت مي آور د. و إن قيس إلى نفس ذلك الطرف أو إلى ماهيّة من حيث تلبّسها به كان ممتنعاً عليه پس اگر ماهيت مع الوجود باشد خود أن طرف وجود است و اگر عدم باشد نفس أن طرف عدم است. پس اگر مثلاً عدم به خود أن طرف، يعني وجود سنجيده شود و ماهيت در حال وجود (و اگر عـدم را در نـظر گـرفتيم وجـود بــا أن سنجيده شود) به لحاظ اينكه وجود بر او واقع شده است ديگر امكان لحوق عدم بر او نيست، زيرا اكنون به ماهيت من حيث هي نگاه نمي كنيم، بلكه به لحاظ قيد وجود به او نگاه میکنیم، پس برای وی وجود وجوب دارد و یا اگر عدم را بسنجیم ماهیت با نظر به عدم ضرورت عدم دارد و نمي توان وجود را براي آن آورد. پس اگر ماهيت موجود باشد وجود به خود وجود سنجيده شود و يا به خود ماهيت با نظر به وجود سنجيده شود ضرورت به شرط محمول است. «من حيث تلبسها به» بأحد الطرفين.

در قسم اول فرمود: «كان ممكن اللحوق لها»، اما در این اعتبار می فرماید: «كان ممتنعاً علیها»، یعنی با وصف وجود و وجوب یافته است و با وصف عدم امتناع لاحق یافته است. پس در این لحاظ به ذات نگاه نمی شود لذا دوباره فرمود: لا بحسب ذات تلك الماهیّة كه در اعتبار اول بود بل بحسب قیدها أو تقییدها به ضمیر «به» به «ذلك الطرف» برمی گردد. المنافیین لهذا الطرف الآخر با قید وجود نمی توان عدم آورد و با

قید عدم نمی توان وجود آورد. پس اکنون که وجود برای خود وجود ماهیت و برای خود ماهیت و برای خود ماهیت موجود، ممتنع است و خود ماهیت ماهیت موجود، ممتنع است و امتناع عدم برای ماهیت موجود، ممتنع است، ولی امتناع عدم برای ماهیت به خاطر موجودیت آن است پس امتناع وی بالغیر است، ولی امتناع عدم برای خود وجود بالذات است لذا فرمود: فالامتناع امتناع بالغیر علی أحد الاعتبارین و بالذات علی ثانیهما. و بر همین قیاس وجوب می باشد. که وجوب ذاتی برای وجود است و وجوب غیری برای ماهیت، چون علت آمد وی محقق می شود و با قطع نظر از علت ممکن است.

## وهم و تنبيه

«وَهَمه مثل هغَلَطه است وزناً و معنى، ولى در اینجا «وهم» به فتح ها ، نباید خوانده شود و در اینجا «وَهُم» به سكون دوم است و چون معمولاً وهم جلو عقل را مى گیرد و رهزن وى مى شود. عقل با مرسلات و حقایق مطلقه خو كرده و وهم نمى گذار د عقل آن مرسلات را پیاده كند و حاجب عقل مى شود و خار راه آن است لذا عقل را بازمى دار د و باعث غلط مى شود. پس و هم باعث و هم مى شود؛ یعنى و هم و قوة واهم باعث غلط مى گردد. به همین جهت، اطلاق سبب، بر مسبب شده است لذا به «غلط» باعث غلط مى گردد. به همین جهت، اطلاق سبب، بر مسبب شده است لذا به «غلط» و هم گفتند و مراد از و هم در اینجا همان غلط است، ولى اكنون به همان و هم، غلط اطلاق شده به علاقه سببى و مسببى. پس چون گناه به گردن و هم است به كار و هم، كه غلط است، و هم گفتند.

ربّما توهم متوهم... المركّب واجباً بالذات. واهم تفاوت ميان قضية ضرورية مطلقة ازلى و ذاتى نگذاشته از اين رو مى پرسد: آيا محمول، يعنى وجود براى موضوع ثابت است و يا نه؟ اكنون كه به صورت ضرورت به شرط محمول است و وجوب وجود دارد، اگر بخواهيم سخن امكان را در او پياده، و امتناع را نيز بر او بار كنيم، وفيق نمى دهد، زيرا اكنون وجود دارد و چون وجود دارد و مقيد به آن است، امتناع را براى

آن نتوان آورد، در مقابل امتناع وجوب است پس باید وجوب را بر سسر ایس قیضیه آورد، زیرا سه جهت بود؛ امکان نفی شد، امتناع هم در او پیاده نگردید پس وجـوب دارد. بنابراین همهٔ قضایای ممکنهٔ مقید به وجود خواه مطلقه و خواه مشر وطه،دارای وجوب هستند که رفع آنها را نشاید. پس هرچه در عالم هست همه وجـوب ذاتمي دارند و امکان در آن راه ندارد، پس وجوب هرگز قابل انفکاک نیست. پاسخ روشسن است: با آنکه همهٔ آنها وجوب دارند، امّا برخي مادام الذات وجوب دارند و بسرخيي مادام الوصف و لذا باید تفاوت بین آنهاگذاشته شود پس ما در تنبیه وی به این حقیقت توجه مي دهيم ذات الممكن المأخوذ مع الوجود، مثل الإنسان موجود. و اين ذات امتناع عدم دارد و این امتناع، امتناع ذاتی است و در مقابل امتناع ذاتی، وجوب ذاتی است پس انسان وجودش وجوب ذاتي دارد، در حالي كه قائل، وجوب سادام الذات را بيا وجوب ذاتي در قضية ضرورية مطلقه فرق نكذاشت نظراً إلى السجموع. مراد از مجموع ماهيت و وجود است كه با همديگر الماهية الموجودة را تشكيل ميدهند، پس اکنون که انسان موجود حاصل شد به لحاظ مجموع نفی آن شاینده نیست، زیرا به وجوب رسيده است لكون اجتماع النقضين محالاً لذاتمه، چـون وجـود دارد نـفي أن صحیح نیست و اگر رفع شود اجتماع دو نقیض می شود، زیرا در عین و جود، معدوم شود. اکنون فرموده بود: در مقابل امتناع ذاتی وجوب ذاتی است فیکون ما بإزائه وجوباً ذاتيًا نه اينكه وجوب بالغير باشد لا بالغير فيلزم كون الممكن المركب يعني ممكن مركب از ماهیت و وجود واجباً بالذات.

فیجب علیه أن یتنبه مناكررنا الإشارة إلیه: وی بین ضرورت مطلقه و ضرورت ذاتیه فرق نگذاشت، وجوب بالذات از آن ضرورت مطلقه است، و این گونه قنضایا وجوب بالغیر دارند: أنّ الضرورة هاهنا لیست مطلقه أزلیّة، بل ضرورة بشسرط الذات. ضرورت به شرط ذات به طور مطلق محیّث به حیثیت ضرورت به شرط ذات است، پس هر كجا ضرورت مادام الذات آورده می شود محیّث به حیثیت تعلیلیه هستند؛ یعنی علت، بالای سر آنهاست و تا علت بالا سر آنها نباشد مادام الذات موجودة در آنها راه ندارد، ولی در ضرورت مطلقه حیثیت تعلیلیه راه ندارد و مقید به آن نیستند فکما آن الإنسان إنسان بالضرورة مادام کونه إنساناً، فکذلك الإنسان السوجود موجود بالفیر، بالضرورة مادام کونه موجوداً پس قضیه ضروریهٔ ذاتیه شده فهذا بالحقیقة وجوب بالغیر، زیرا محتاج به حیثیت تعلیلیه است لأن الوجودات الإمکانیة و اتصاف الممکنات، یعنی ماهیات آنها بها به این وجودات امکانی إنما تکون بعد تأثیر الفاعل إیاها. ضمیر «إیاها» به «وجودات» برمیگردد. پس تأثیر فاعل و جعل فاعل، که حیث تعلیلی ماهیات است، باعث وجود می شود و اگر علت بالا سر آنها نباشد تحقق ندارند و لذا «مادام» برای بیان این حقیقت در آنها آورده می شود پس وجوب ذاتی در آنها راه ندارد. این بود تنبیه متوهم.

و من هاهنا وضح أن وجوب الوجود في المركب بين الواجبين المفروضين إنّما هو بالغير لا بالذات. در فصل هشتم همين منهج گفته شد كه مطلبي را مرحوم آخوند بعدا بيان مي كنند، اكنون اين مطلب همان موعود است. در آنجا صحبت از مؤلف از دو واجب و مركب از دو ممتنع شد، و بيان شد كه وهم در نگاه نخست اين مركب را واجب و يا ممتنع مي داند، زيرا مي بيند اجزاي اين مركب واجبند پس مركب از اجزاي واجب واجب است و يا اجزاي آن ممتنع است پس مركب از اجزاي ممتنع ممتنع ما واجب است و ما از همين جا بيان كر ديم كه اين حكم وهم است، زيرا اگر همانند شبهه اين كمونه دو واجب به عنوان اجزاي يك مركب فرض شوند مجموع مركب آيا به اجزاء محتاج است يا نه؟ پس با آنكه اجزاء واجبند، ولي مجموع به علت نياز به اجزاء ممكن است، چنانكه در اجزاي ممتنع، و مركب از آنها همين سخن مي آيد. پس اين توهم باطل است كه اگر اجزاء واجب و يا ممتنع باشند مجموع نيز واجب و ممكن مي باشد بدون آنكه توجه نمايد كه كل از حيث كل بودن محتاج به اجزاء است و ممكن مي باشد به مركب از دو واجب و هم مركب از دو ممتنع، محتاج به اجزاء است و مه اب واجب و هم مركب از دو ممتنع، محتاج به اجزاء است و ممكن مي باشد به مركب از دو مه مركب از دو هم مركب از دو همه مركب از دو هم مركب از دو واجب و هم مركب از دو هم مركب از دو همه مركب از دو هم مركب از دو هم مركب از دو واجب و هم و هم وكب از دو واجب و هم وكب از دو واحب و هم وكب از دو واجب و دو واجب و و

ممكناند، پس وجوب مجموع بالغیر است، چنان که امتناع مرکب از دو ممتنع بالغیر است. لذا فرمود: بالغیر است، لأن المجموع فی مرتبة أحد الجزءین لیس واجباً و لاممتنعاً، بل مادام کونه مجموعاً. اگر بخواهیم اجزاء را با مرکب بسنجیم، هر جزء مقدم بر مجموع است پس تقدم مرتبهای دارد، زیرا مجموع فرع و اجزای اصلند و تا اجزاء نیایند، مجموع نمی آید پس «کانت الأجزاء فکان المجموع» و لذا ضرورت وجود و یا عدم برای مرکبات ذاتی آنها نیست، بلکه از ناحیهٔ علت، یعنی خصوصیات اجزاء می آید، پس مجموع همانند تأخر کل از جزء از اجزای خود متأخراست. پس مجموع می آید، پس مجموع همانند تأخر کل از جزء از اجزای خود متأخراست. پس مجموع می شود، ولی این امتناع یا وجوب از ناحیهٔ غیر آمده و مجموع واجب بالغیر و یا ممتنع بالغیر است.

همانگونه که بیان شد\* وهم فرق بین قضیهٔ ضروریهٔ مطلقهٔ ازلیه و ضروریهٔ ذاتیه (مشروطه) نگذاشت آنگاه صغری و کبرایی چید و از این ناحیه که شیء ممکن مثلاً موجود شده و دارای ضرورت به شرط محمول شد. پس هر دو طرف متفقیم که معنای این قضیهٔ به شرط محمول و جوب محمول برای موضوع است. سؤال واهم این بود: آیا با شرط محمول می توان و جود را از این ممکن برداشت؟ پاسخ این بود که نه، برداشت و جود ممتنع است، پس مقابل آن واجب است. پس این شیء را که ممکن فرض کرده بودی و اجب شده است.

پاسخ این بود که با آنکه شیء در حین وجود و مادامی که ذات موضوع وجود دارد، وجوب دارد، ولی همین شیء در وجود خود متکی به دیگری است و به دلیل علت و با حیث تعلیلی موجودیت وی حاصل شده است، لذا اگر آن دیگری از وی دست بردارد و از وی روگرداند و فیض خود را از وی منقطع کند، و اضافه و اشراقش را ببرد، وی هیچ و عدم محض است، پس وی واجب بالذات نگردیده است. لذا ایس

درس صد و پنجاه و چهارم: تاریخ ۶۸/۹/۲۶

جملهٔ شماکه «صار الممکن واجباً بالذات» صحیح نیست، آنکه وجوب دارد و علت ندارد و ضرورت مطلقهٔ ازلیه دارد و ضرورت وی محیّث به مادام الذات نیست و تکیه به دیگری ندارد، وجوب ذاتی دارد. این بود جوابی که در درس گذشته داده بودیم.

سه جواب دیگر هم داده شده است: ۱. «ما أسخف» که محتمل است جواب سید سند شیرازی باشد که بر مبنای اصالت ماهیت و اعتباری بـودن و جـود جـواب داده است، و البته خواهیم دید که جواب نادرست است.

 ۲. جواب مرحوم میر، که استاد جناب آخوند بوده است، این جواب را نیز ناتمام میداند و آن را رد میکند.

۳. جواب غزالی صاحب ته فت که آن را نیز رد می نماید. پس همان جواب ما جواب صحیح است که تفاوت ضرورت از لیه با ذاتیه برای واهم روشن نبوده است و چنین اشکال کرده است.

جواب اول: و ما أسخف ما اعتذر بعضهم این اعتذار در مقابل ایس اشکال است.
خلاصه اشکال وهم این است: من لزوم الوجوب الذاتي في الماهیّة المأخوذ مع الوجود
واهم گفته است: ماهیت مأخوذ با وجود و در حین وجود با آنکه ممکن بود با این
وجود واجب میگردد. اعتذار و پاسخ این است: أنّ هذا المجموع أمر اعتباری، یعنی
ماهیت مأخوذ با وجود امری اعتباری است. (توجه دارید که واهم در مورد ماهیت
موجود در خارج اشکال پیاده کرده است و در خارج، خواه وجود اصیل باشد و خواه
ماهیت، این مع و مصاحب ماهیت مأخوذ با وجود ضرورت وجود داشت، ولی اکنون
وی مجموع را امر اعتباری می داند و آن را از خارج به ذهن آورده و از اشکال به در
رفته است. پس از ابتدا مجیب بیراهه رفته است. پس با آنکه ماهیت اعتباری است و
ایشان از لفظ وجود وحشت دارد، ولی سخن واهم در تقرر شیء خارجی و موطن
منشأ آثار است. پس ذهن از فهم این مطلب وی از همان ابتدا در زحمت است. آخوند

در توضیح کلام این مجیب، که محتملاً سید سند است، ادامه می دهد: لکون الوجود عنده اعتباریاً فمجموع الذات ماهیت مع القید، یعنی وجود اعتباری که با ماهیت است لایکون إلا من الاعتبارات العقلیة چون از ابتدا از خارج به ذهن آمد و دور شد تا آخر در یک وادی دیگر سیر می کند. فکیف یکون معروض الوجوب؟ چیزی که امر اعتباری و عقلی است؛ یعنی ماهیت مع الوجود، که مجموعی ذهنی است، چگونه می تواند معروض وجوب باشد؟ تا اشکال واهم آید که ممکن چگونه واجب شده است؟ در حالی که این امر اولاً، اعتباری است و ثانیاً، در ذهن است، و ثالثاً، معروض وجوب نشره سیت و نانیاً، در ذهن است، و ثالثاً، معروض وجوب نگردید. اکنون به پاسخ آخوند می رسیم:

پاسخ آخوند: و ذهل عن مرحوم آخوند می فرماید: واهم اشکال خود را روی معنای اعتباری، یعنی ماهیت با قید وجود اعتباری در وعای ذهن نبرده است، بلکه سخن وی در بارهٔ موجود خارجی است که ضرورت به شرط محمول دارد.

و ذهل عن أن أحداً لا يروم أن نفس هذا الملحوظ كه شما آن را در ذهن برديد مع قطع النظر عن ما يحكى عنه و يطابقه، له الوجوب اللاحق هيج كس اين مفهوم ذهنى راكه حكايت از خارج مى كند، با قطع نظر از خارج واجب نمى داند. اصلاً سخن روى معنا و مفهوم ذهنى و حاكى نيست و وهم در اين باره سخن نمى گويد، بلكه سخن واهم بر روى محكى است. بل مارام إلا أن مطابق هذا المفهوم في نفس الأصر و هو الذات المأخوذة من حيث كونها موجودة له الوجود و الوجوب بلكه هيج كس، و حتى واهم، قصد نكرده مكر خارج و مطابق (به صيغهٔ اسم مفعولى) اين مفهوم را، كه در خارج موجود است ولو وجود هم به نظر شما اعتبارى باشد. بس آنها خارج را داراى وجوب مى دانند. اكنون مراد از خارج را با اين جمله بيان مى كند: أعني ما إذا عبر عنه العقل حبّ الماقية مقيد مى گرداند بالوجود و الوجوب، سواء كان للوجود صورة في الغارج، كما هو المذهب المنصور، أم لا. خواه حرف ما باشد كه وجود در خارج اصيل الغارج، كما هو المذهب المنصور، أم لا. خواه حرف ما باشد كه وجود در خارج اصيل است و خواه سخن شما كه وجود اعتبارى است. اين واهم مى گويد اين خارج كه شما

در عقل وقتی بخواهید از آن تعبیر کنید به وجود و وجوب مقیدش می کنید، مورد کلام است. من از قبل یادداشت ندارم که حتماً از کلمات سید سند است، ولی ایس حرف شبیه حرف ایشان است، و شبیه این حرف را مرحوم آخوند به ایشان نسبت می دهد. در هر صورت این جواب ناتمام است.

ولبعض الأماجد... مراد از اين بعض الأماجد «مرحوم مير» است. ايشان نيز از وهم جوابي نادرست دادند، وي فرمود: أنّه كلّما امتنع طرف العدم مثلاً ايشان طرف عدم را انتخاب كرد، ولي مي توان گفت طرف وجود، زيرا در ممكن هركدام از دو طرف قصد شود مطلوب در آن پیاده می شود. حین الوجبود عملی الذات یسجب أن یسجب للمذات اللابطلان حين الوجود طرف عدم حين الوجود بر ذات ممتنع است؛ يعني ذات حين الوجود ضرورت به حسب محمول دارد، پس عندم را نسمي پذيرد. اكنون كىلمة «لا بطلان» را بررسي كنيم و پيدايش أن را بفهميم با فهميدن أن عبارت معلوم مي شود. این شیء موجود «امتنع له العدم» است همین عبارت دیگـر از لابـطلان است؛ عـدم مرادف بطلان، و امتناع مرادف الله است پس مستنع العدم، يعني لابطلان، پس لا بطلان حين الوجود؛ يعني امتنع العدم حين الوجود على الذات پس خواه بكوييد: لابطلان أو يجب لابطلان حين الوجود، و خواه بگوييد: امتنع له العدم حين الوجود معنا یکی است. بنابراین اگرشیء بخواهد در خارج وجود پیدا کند بسرای شیی الا بطلان محقق است لذا در هنگام و جو د «لا بطلان يجب له» و اين مطلب راست است. پس ماهیت هرگاه رنگ و جودگرفت، یجب اللابطلان له. اکنون اگر در همین جمله تأمل کنیم و آن جانب را نظر نماییم می یابیم که آن شقهاش این است که ماهیت در آزال و آباد، اگر رنگ و جود نگرفته باشد به امکان خود باقی است و بر ماهیت صادق است كه حين الوجود امتنع عليه العدم، يا يجب له لا بطلان. پس «لابطلان حين الوجود» اين شق را، که ماهیت هیچ گاه وجود نگرفته باشد، شامل میشود و نمیز آن راکه وجود گرفته، و مورد سؤال شما همين مورد متحقق است. پس لابطلان دو شعبه شد: ۱. ماهیت حین الوجود که متحقق در خارج است و این محل اشکال بود؛ ۲. موردی که هیچ رنگ وجود نگرفته بود، اما بر او صادق است که اگر وجودی گرفت لابطلان برای او ضرورت دارد. و یابه تعبیر دیگر امتنع العدم علیه حینالوجود، و یا ضرورت به حسب محمول دارد. تا اینجا مقدمه بود، اکنون جواب می دهد: اگر لابطلان حینالوجود برای ماهیت صادق است مقادش آن نیست که اگر فردی از آن تحقق پیدا کرد وجوب ذاتی دارد، زیرا معنای لابطلان حین الوجود این بود که اگر شیء تحقق بیدا نکرد اگر متحقق شود لابطلان برای وی وجوب پیدا می کند، و اگر متحقق و موجود است و رنگ وجود دارد لابطلان برای وی وجوب دارد، ولی ایس وجوب این شعبه می گوید: اگر من رنگ وجود گرفتم، وجوب بیدا می کنم و دیگری این شد: یک شعبه می گوید: اگر من رنگ وجود گرفتم، وجوب بیدا می کنم و دیگری این شد: یک شعبه می گوید: اگر من رنگ وجود گرفتم، وجوب بیدا می کنم و دیگری می گوید: من تحقق و وجوب دارم. ولی ثابت نمی کند که وجوب وی از خودش آمده است، بلکه وجوب وی از ناحیه غیر آمده است.

جواب مرحوم آخوند به ایشان، نظیر جواب به آن آقاست که شما جواب را روی اعتبار عقلی بردید، سؤال و اشکال واهم در موجود متحقق در خارج است، با آنکه شما از ابتدا به سؤال، که درخارج پیاده شده است، توجه کردید، ولی در مقام جواب بر مفهوم عام تکیه کردید. پس از وجوب به حسب محمول و امتناع رفع وجود از آن در خارج، به ذهن آمدید با آنکه مقدمات شما از خارج برخاسته بود. پس باید جواب را بر روی موجود متقرر در خارج به اصالت ماهیت و یا به اصالت وجود برد. پس چارهای از جواب ما در فرق بین دو گونه از قضایای ضروریه نیست. و البته این نوشته مرحوم آخوند در زمان حیات استادش بود لذا فرمود: «دام ظلّه العالی» ولی کاتب دید حالا که مرحوم میر مرحوم شد، چرا جملهٔ دعایی «دام ظلّه العالی» ولی کاتب دید حالی که این جمله دعاییه جزء متن است و صحیح نیست نوشتهٔ مردم تحریف شود. حالی که این جمله دعاییه جزء متن است و صحیح نیست نوشتهٔ مردم تحریف شود. جناب میر چنین فرمود: آنه کلّما امتنع طرف العدم حین الوجود علی الذات، یسعنی

ماهیت یجب أنْ یجب للذات اللابطلان به جای امتناع دلاه و بــه جــای بــطلان دعــدم، بگذارید. حین الوجود پس «یجب» برای او «لابطلان حین الوجود» که در خارج متحقق است و هو أعمَّ من الوجود و من العدم راساً في الآزال و الآباد وقتى شيء اصلاً تحقق پیدا نکرده باشد این معنا، یعنی لا بطلان حین الوجود بر او صادق است، چون ممتنع بالذات نیست، زیرا اگر ممتنع بالذات باشد، مثل شریک الباری ایس لابطلان بسر او هیچگاه صادق نیست. پس لابطلان دارای دو شق شد، شق دیگر موجود متحقق در خارج است. فلم يلزم من ضرورة هذا الأعمّ اعم، يعني لابطلان و وجوب ضرورة هذا الأخصّ كه وجوب حين الوجود است كه واهم مىگفت بل يمكن تحقّقه اعم في ضمن العدم في جميع الأزمنة و الأوقات شيء رنگ وجود نگرفته، ولي لابطلان حين الوجود بر أو صادق است، زيرا ممكن است فإذن لحِوق وجوب الوجود حين الوجود بسبب الغير اگر وجوب روی وجود خارجی آمده است از ناحیهٔ غیر این وجوب آمده است و از ناحیهٔ خود او نیست. و این وجوب اعم ایس اختص را موجب نسی شود، و باعث وجوب او نیست و برای وی وجوب به ارمغان نمی آورد پس وجوب وجود بـرای ذات حين الوجود به سبب غير است. و يمكن انسلابه في نفسه بحسب ذات الممكن و چون واجب بالذات نیست می تواند فی نفسه موجود نباشد پس سلب وجود را از وی نشابد.

پس این پاسخ جناب میر با آنکه از خارج برخاسته است، ولی در مقام پاسخ به مفهوم عام وجود آمد. وهم میگوید: این وجود یا جزء ماهیت است و یا جزء ماهیت نیست، در هر صورت دارای حیثیت تقییدی و یا تعلیلی باشد، ولی همین که در خارج موجود است و وجوب دارد باید پاسخ بگویید، در حالی که مرحوم میر حرف را روی مفهوم عام وجود برد که می توان آن را از ممکن برداشت و جانب دیگر را حساب رسید، در حالی که این معنایی ذهنی است.

و أنت تعلم أنَّ هذا الكلام على تقدير تمامه على نقدير تماميت فرمايش مير، اشاره

به این دارد که از «امتنع له العدم» کلمهٔ دیگری بسازیم و از آن به «لابطلان» تعبیر کنیم و آن گاه دربارهٔ لابطلان و اعمیت آن بحث کنیم، امکان دغدغه دارد ۱، پس ایس سخن میر، رحمه الله، در صورتی کافی است إنما یجدی، لو لزم وجوب الوجود من مجرد امتناع العدم پس شما لابطلان حین الوجود را مگر از همین امتناع عدم نیاور دید، در حالی که شما نباید از امتناع عدم حرف بزنید، بلکه باید از شیء صوجود فی الخارج سخن بگویید، نه از امتناع عدم. امتناع عدم یک معنای عام مفهومی در وعای ذهن است، در حالی که شما امتناع عدم را لابطلان کردید و لابطلان را اعم قرار دادید، و یک شعبهٔ آن هیچ وقت تحقق پیدا نمی کند؟ و یکی الآن تحقق پیدا کرده است، و گفتید: لابطلان که اعم است این اخص موجود را لازم ندارد پس وجویش از کجا آمده است؟ بنابرایس وجوب آن باید از ناحیهٔ غیر بیاید پس ریشهٔ فرمایش شما از امتناع عدم پیش آمده است، در حالی که «وهم» امتناع عدم را نمی گوید، بلکه می گوید این وجود خارجی واجب است و شما باید این را جواب دهید.

و أمّا إذا ما قيل: إنّ الماهيّة المحيّئة بالوجود ماهيت به وجود محيّث است ابن وجود، خواه اعتباري باشد و خواه اصيل، داراي وجوب است، همانند وجوب جزء براي كل و يا وجوب علت براي معلول يجب لها الوجود وجوب الجـزء للكـلّ، يـعني مـاهيت

<sup>1.</sup> جناب استاد در تعلیقهٔ مبارک خویش اشکال دیگری از حواشی برخی از نسخ مخطوطه آورده است: اول اینکه، بنای کلام متوهم بر این است که مراد از علم، که نقیض وجود حین الوجود میباشد، ممتنع بالذات است پس باید نقیض آن، که وجود حین الوجود است، واجب بالذات باشد پس لابطلان حین الوجود، که نقیض بطلان، و عدم حین الوجود، که نقیض وجود حین الوجود است، اعم از وجوب حین الوجود نیست، بلکه با آن مساوی است. دوم: در حاشیهٔ دیگری از نسخ چنین آمده است: بر ناقد بصیر مخفی نیست که کلام این سید جلیل، اساس دلیل دال بر ثبوت وجوب لاحق ممکن را منهدم میکند، زیرا حاصل کلام واهم این است که، امتناع عدم حین الوجود مساوی وجوب نقیض آن است که وجود حین الوجود است، و باکلامی که سید ذکر کرده است مساوقت منهدم می شود، زیرا نقیض عدم حین الوجود در ابطلان حین الوجود و این لابطلان اعم از وجوب حین الوجود و جناب استاد) و مقرر کلی است و از ضرورت اعم ضرورت اخص لازم نمی آید. پس در این اندیشه نما (بایان تعلیقهٔ جناب استاد) و مقرره.

مجموع که در خارج به نام موجود ممکن است و از مجموع ماهیت و وجودی مرکب است وجود برای وی ضرورت دارد، همانند وجوب جزء برای کل و یا تعبیر دیگیر کنیم و بگوییم وجود برای این مجموع ضرورت دارد، همانند وجوب علت بـرای معلول. و وجوب العلَّة للمعلول كه اكنون كه تحقق پيدا كرده است وجود براي مجموع، مثل وجوب علت براي معلول و يا وجوب جزء براي كل بـراي وي ضـرورت دارد، پس در هر صورت به اعتبار معلول بودن در خارج وجوب دارد. جواب «أمّا إذا قيل» اين است: فإنّ الممكن الموجود سواء كان حيثيّة الوجود له بحسب التقييد و الجزئيّة ممكن موجود در صورتی که مرکب باشد و در این مرکب وجود اصیل و ماهیت اعتباری باشد لذا وجود جزء او میشود. اکنون عدل دیگر را بیان میکند: أو بحسب التعلیل و الشرطيّة در حمل وجود بر ماهيت ممكن به حيثيّت تعليلي نيازمند است؛ يمعني از ناحیهٔ علت و فاعل وجود بر وی افاضه می شود. منتها باید در نظر داشت که، «تـقیّد جزء و قید خارجی، معلول مقید به علت است، و نمی توان این تقید را، که جهز، آن است، برداشت، اما در تقید به علت، به عبارت دیگر تقید به قید، خود عملت و قید خارج است. پس در هر صورت، خواه وجود جزء او بوده و ماهیت اصیل و وجود اعتباری و خواه در مرکب معلول وجود علت باشد و بمه نحو «تنقید جنزه و قید خارجي، باشد پس وجود از أن غير قابل انفكاك است. لابدً له من الوجود لايـتصوّر انفكاكه عنه پس عدم انفكاك معناي وجوب است. در اين صورت گفتار واهم زنـده مي شود كه اگر اين شيء واجب است نفي أن ممتنع است، چون در مقابل امتناع وجوب قرار دارد پس وجوب بیدا کرده است. و کلّ ما کان کذلك کانت ضروريّة ذاتيّة، هرچه که چنین باشد وجوب ذاتی پیدا میکند، و کذا الحال فسی المسمکن المسوصوف بكونه صادراً عن الجاعل، مثلاً طور ديگر از ممكن حرف بزنيم و حرف ماهيت را به میان نیاوریم و بگوییم: ممکنی که صادر از جاعل و سایهٔ جاعل بر سر آن است ار تباط به جاعل مقوم اوست، البته نه مقوم به معنای جنسی وفصلی که در منطق اصطلاحاً به آن دو اجزای قوامی می گویند، بلکه به معنای قیّم بودن علت برای وی و قیام وی به جاعل و اینکه شیء نمی تواند بدون او بوده باشد پس این شیء یجب له وجود الجاعل من حیث کونه صادراً عنه، و لهذا لایتصور انفکاك العالم من حیث إنّه صنع الباری عن الباری انفکاک عالم از باری راه ندارد، زیرا صنع باری تعالی است و صادر از جاعل و منسوب به اوست و دبضرب من التعبیر، عالم ظل است و ظل نمی تواند از ذی ظل جدا باشد:

## ای سایه مثال گاه بینش وجودت آفرینش

ما سوی الله در پیش وجود تو حکم سایه را دارند و لذا نسمی توان او را از آنها برداشت. فالعلّة مقوّمة لوجود المعلول، و المقوّم للشيء واجب له. پس چون مقوّم است نمی توان علت را از وی برداشت و لهذا ورد أنّ الله تعالی قال مخاطباً لموسی بن عمران: «یا موسی أنا بدك اللازم» با آنکه خطاب به حضرت موسی الله است، ولی هر موجودی همین حکم را داراست و حق سبحان به هر هویت وجودی می فرماید: «أنا بدك اللازم.» بنابراین جواب مرحوم میر با عوض كردن امتناع عدم به لابطلان ذهنی و تعمیم آن از بحث خارج شد. فالمصیر إلی ما حققناه جواب این وهم همان است كه ما دادیم. اكنون به جواب وهم از جانب غزالی می پردازد.

و بعض من تصدّى لخصومة أهل الحقّ اين بعض غزالي است. ابتدا مرحوم آخوند

۱. غزالی و غخر رازی قریب الافق هستند و در مسائل عمیق فلسفی هیچ کدام از آن دو غور نکردند: غزالی متکلم بود و منشی توانا و نویسنده و اهل قلم قدر تمندی بود، مسائلی بسیاری را به قلم آورده است. فخر رازی هم تألیفات بسیاری دارد و حال او روشن است. در نزحة الارواح شهرزوری دربارهٔ امام فخر رازی می نویسد: وی امام الکل فی الکل بود، محفل و مجلس وی سکوت مطلق بود، و جواب هرکس را به خود وی نمی گفت، بلکه سؤالهای آنها را شاگردان نزدیک وی و کسانی که در سطوح عالی بودن پاسخ می گفتند، و وی آن پرسشها را به ایشان ارجاع می داد و نیز چگونگی سلوک شاگردان با وی و نیز امرا با وی را بیان می نماید. پس از این همه شرح احوال دربارهٔ وی می نویسد: حیف که بهرهٔ وی ثنها از انفاظ و نقل از کتابی به کتابی بود، اما به احماق گفته های اهل فن نرسیده بود و لذا فرمایش هایی دارد که موجب گمراهی دیگران شد و چه بسا در برخی مضایق افتاد که

یک شرح حال از شیوه فکر او مینویسد: ایشان همانند کودکی است که سلحشوران و دلاوران ندیده و میدان جنگ نیازموده، و اسلحهٔ جنگ گرفته، لباس جنگ پوشیده و شمشیر و سپر و کلاه خود گرفته و میخواهد در مقابل ابطال بایستد، سپس جواب او از وهم را بیان و دربارهٔ آن اظهار نظر می فرماید: و بعض من تصدی بخصومهٔ أهل الحق که کتاب تهافت را نوشته و در مقابل اهل فن قیام کرده و خصومت به کار آورده است بالمعارضة و الجدال و التشبه بأهل الحال چون آخوند این طرف ایستاده و آن طرف، با آنکه احیاه العلوم نوشته، ولی قدرت و توان چندانی ندارد بمجرد القیل و القال پس این جمله ناظر به احیاه العلوم است. اهل حال، حساب و آدابی دارند.

آن یکی پرسید اشتر را که هی: از کجا می آیی ای فرخنده پی؟ گفت: از حمام گرم کوی تو گفت: آن پیداست از زانوی تو

حمام رفته زانویش پیداست. اهل حال حسابی دارند و دهن و قلمی. کمن تصدی لمقابلة الأبطال با دلاوران می خواهد هماورد شود و مقاتلة الرجال بمجرّد حمل الأثقال و آلات القتال با مجرد پوشیدن زره و شمشیر و سپر و کلاه خود و وسایل جنگی آن روز، می خواهد جنگ کند غافل از آنکه جنگاوری مطلبی است و شمشیر در دست گرفتن می خواهد وهم را رد کند و مطلبی دیگر. قال فی تألیف سمّاه تهافت الفلاسفة: اکنون می خواهد وهم را رد کند و البته هر فردی به حرفش شناخته می شود. ایشان سه قسم می کند و تفاوت بسین آن اعتبارات را بیان می کند: إن قیاس الطرف الآخر إلی الممکن له اعتبارات: اکنون می توانیم ممکن را ممکن موجود بگیریم و می توانیم ممکن معدوم بگیریم در هر دو صورت،

خ نتوانست از آن بیرون رود. آنگاه کلمات قصاری از ایشان آورد.

باز در نزهه الأدواح، كه تاريخ حكماست، ترجمهٔ غزالي را آورده است و همچنين او را ستود. گاهي از مشابهت افراد با اسم بردن يكي نام ديگري به ذهن مي آيد. مرحوم سيزواري در حاشيهٔ امام فخر رازي به ذهن وي آمد و گفت: دو هذا هو المناسب لمذاق الإمام، در حالي كه كتاب تهافت از غزالي است.

مقدمهٔ کتاب تهافت الفلاسغه، به نام مقامد الفلاسفه در مصر چاپ شده است و خود تهافت بعدها مورد ردّ و ایراد جناب این رشد اندلسی قرار گرفته و کتاب تهافت التهافت در جواب آن ساخته شد.

مراد از طرف دیگر مقابل آن طرف موجود است. پس اگر طرف ممکن موجود باشد آن طرف عدم است و اگر معدوم است آن طرف وجود است. سه اعتبار برای آن است و هرکدام از اعتبار دوم و سوم را به دو قسم میکند و هرکدام را باز به دو قسم تقسیم میکند.

أحدها: أن يقاس دو الى سه «يقاش» در عبارت آمده است. ضمير «يقاس» به طرف آخر برمي گردد، اكنون طرف آخر عدم است پس عدم مقايسه مي شود إلى ذات الممكن به ماهيت ممكن من حيث هي مع قطع النظر عن الواقع فيها اكنون أن واقع، يعني هم طرف اول و البته نوعاً واقع به معناي و قوع يافته است پس در اينجا، يعني ممكن و قوع یافته و موجود گردیده پس ما از این وجود قطع نظر میکنیم و بهذا الاعتبار یکون ممكناً لها في ذلك الوقت، بل في جميع الأوقات اين سخن را خود أخوند هم داشت و تا این حد دعوایی با وی نداریم، ولی خود غزالی از هیچ یک از این سه قسم طرفی نمیبندد و در نهایت بحث را روی مفهوم وجوب و عنوان اعتباریت وجود و ممکن و ممکن اعتباری در وعای ذهن میبرد و در وعبای ذهنن وجبود و عبدم مسمکن را مىسنجد و از حريم وهم و پاسخ به آن خارج مىشود، و هر سه قسم اشكال مربوط به ممكن اعتبار شده در ذهن است و در اين جهت هر سه شريك هستند. اكنون اگس مقداري راه بياييم و حرف اصالة الماهيه را نديده انگاريم، بـا أنكـه غـزالي اصالة الماهوي است و وجود را اعتباري مي داند، تا سر و صور تي بدهيم چنين بگوييم كه، طمرف واقع وجود است و طرف آخر عدم است ماهیت من حیث هی، ولو حین الوجود، ابایی از عدم ندارد، گرچه در حین وجود باشد، ولی با قطع نظر از آن از عدم ابایی ندارد پس ماهیت با آنکه در کنف وجود رنگ وجود گرفته است و معنای امكان لاضرورت طرفين است و ماهيت على السواء است به نسبت به دو طرف، پس مي توان با مماشات به همين مقدار كلمات وي را سر صورت دهيم.

و ثانیها: أن یقاس إلیها...\* اشكال وهم این بود كه وجوب وجود را، كه از ناحیهٔ ضرورت محمول آمده بود، چنین تحلیل كرد كه چون نمی توان وجود را از وی نفی كرد، پس عدم بر وی ممتنع ذاتی است، و از استحالهٔ اجتماع دو نقیض می فهمیم كه در مقابل این امتناع ذاتی وجوب ذاتی قرار دارد، نه وجوب بالغیر پس ممكن مركب واجب بالذات است. در اشكال، واهم به طرف موجود و متحقق نظر دارد. جواب غزالی بر روی مفهوم موجود می آمد و با تحلیل آنها را سد اعتبار می نماید و هركدام از اعتبار دوم و سوم را به دو اعتبار دیگر تقسیم می كند. گاهی ممكن را می توان معدوم فرض كرد و طرف دیگر را، كه وجود است، با آن در نظر گرفت و یا ممكن را موجود فرض كرد و طرف دیگر، یعنی عدم را با آن قیاس كرد.

پس به سه اعتبار می توان طرف دیگر را به موضوع نسبت داد و موضوع ما هم می تواند ممکن موجود و یا معدوم باشد و طرف آخر بر وزان آنها می تواند عدم و یا وجود باشد و اسناد طرف آخر به موضوع اعتبار است. ولی همان طور که می بینید، مطلب را روی مفهوم ذهنی و شعب تجزیه و تحلیلی ذهن برده است، و این جواب نمی تواند جواب مستشکل باشد که موضوع موجود در خارج دارای ضرورت به حسب محمول را مورد کلام قرار داده است، و از این وجوب، امتناع عدم را نسیجه گرفته و در مقابل امتناع عدم، وجوب را قرار داده است. در هر صورت اعتبار اول آن بود که، اگر ذات ممکن موجود باشد و طرف آخر عدم باشد، در مقایسهٔ عدم با ذات من حیث هی با قطع نظر از وجود، عدم برای ماهیت همیشه ممکن است.

اعتبار دوم: ممکن موجود مقید به طرف وجود شود نه آنکه جزء شود و ایس دو قسم است. در اعتبار سوم با توجه به این تقید خود قید جزء می شود. در هر صورت، اعتبار دوم دو قسم می شود: اول، با اینکه موضوع مقید به این قید است، ولی طرف دیگر، که عدم است، با موضوع من حیث هی سنجیده می شود؛ یعنی با آنکه موضوع

درس صد و پنجاه و پنجم: تاریخ ۶۸/۹/۲۷.

حین الوجود است، ولی عدم بدون لحاظ وجود با موضوع و ماهیت سنجیده می شود.
در این صورت، عدم همیشه برای ماهیت محتمل است و اکنون به خاطر موجود
بودن، که از ناحیهٔ علت ماهیت وجود یافته، نمی توان به ماهیت منضم شود لذا به
خاطر وجود علت عدم نمی آید؛ یعنی ممتنع بالغیر شده است. این قسم مثل اعتبار اول
شده است که قبلاً بیان شد.

دوم: موضوع ماهیت مقید به وجود، طبق فرض، است و این قید بر خلاف فرض بالا ملحوظ است، و چون وجود به نزد او اعتباري است، چنين اعتباري در ذهن واقع است؛ یعنی موطن ماهیت با این اعتبار در ذهن است و با این تحیّث در خارج امکان تحقق ندارد، بلکه این ماهیت با این حیثیت تنها در ذهن وجود دارد و در خارج محال است؛ یعنی عدم آن در خارج واجب است، مثل و همانند انسان کیلی عقلی است. اكنون عدم را با چنين موجود ذهني مقايسه كنيم. عدم اين ممكن موجود محيّث بــه وجود در خارج واجب است، زيرا الأن گفتيم اين موجود ذهني در خارج نمي آيد و همانند کلی عقلی است. به همین خاطر، اول احتمال عدم داد بعد عدم را واقع دانست و بعد گفت اصلاً عدم واجب است. حكمت اين ترقي در عبارت ماهيت با قيد هم اين است که جون الآن ماهیت با قید و جود ملحوظ است پس عدم برای او ممکن است، ولی چون در ذهن است عدم برای ماهیت در خارج واقع است و چون همانند کیلی عقلي است و كلي عقلي ممتنع الوقوع در خارج است لذا عدم براي او واجب است. اكنون ببينيم آيا اجتماع دو نقيض در اين ماهيت ملحوظ با وجود، با توجه به امكان عدم پیش نمی آید؟ می فرماید: دو جهت در کار است: آنکه موصوف به عمدم است ذات من حیث هی در خارج است، و آنکه موصوف به وجود است ذات با قید در ذهن است. تا كنون ممكن موجود را بررسي كرديم، اكنون ممكن معدوم را بررسي كنيم: ابتدا موضوع و ماهیت را محیّث به عدم میکنیم تا عدم قید آن باشد، در این صورت وجود با این ماهیت چه نسبت دارد؟ میبینیم ماهیت مقید به عدم، وجود نمی پذیرد،

و وجود با این حیثیت برای وی محال و ممتنع بالذات است، ولی در اعتبار اول عدم برای ماهیت موجود ذهنی در خارج ممکن بود، زیرا وجود به نظر وی اعتباری است. اعتبار سوم: ماهیت مقیده را طوری لحاظ کنیم که قید، که مقارن با وی شده، او را نقیید زده، اکنون خود قید جزء او شود. پس ممکن، یعنی مجموع ماهیت موجوده در این صورت (به عنوان مثال وجود را قید کردیم والا عدم هم می تواند طرف واقع باشد) عدم را با ماهیت موجوده لحاظ می کنیم همان دو اعتبار می آید: ۱. عدم با خود در این دات سنجیده شود و نه با جزء دیگر آن؛ ۲. عدم با مجموع مرکب سنجیده شود در این صورت مرکب در خارج تحقق ندارد پس عدم برای وی ممکن است و چون مجموع، که جزء آن امر اعتباری است، قطعاً در ذهن است. توهم تناقض در اینجا ابعد است، زیرا در مرکب وجود جزء است و عدم با وجود جمع نمی شود. ا

اکنون جواب غزالی از وهم رابیان میکنیم: اعتبار اول که ما به آن بر طبق اصالة الوجود سر و سامانی دادیم و ماهیت من حیث هی و ماهیت واقع رابا عدم سنجیدیم. و اعتبار دوم که قسم اول آن گفته شد که ماهیت مقید به وجود است، ولی در سنجش عدم با آن قید ملاحظه نشود که نزدیک به اعتبار اول بود. در این دو اعتبار عدم ممکن است و شیء از امکان به در نمی رود و ضرورت و وجوب ذاتی، که مستشکل می گفت بیش نمی آید اما دو اخیر همان است و ماهیت معدومه فرض شده است که وجود برای محال ذاتی است.

جواب آن است که، نظر واهم به خارج و وجوب وجود به حسب محمول در خارج است و این اعتبارات ذهنی و مفهومی، ربطی به اشکال پیدا نسمیکند و از موضوع بحث خارج است.

و ثانيها: أن يقاس... طرف آخر را طبق فرض عدم بگيريم و عدم را قياس كنيم إليها

۱. این بود مقدمات غزالی در حل اشکال، که ما با استفاده از تعلیقهٔ حضرت استاد و مطالب درس به آن تسرتیبی دادیم همقرره.

به ذات ممکن بحسب تقییدها اعتبار دوم ذات مقید می شود و در اعتبار سوم جسزه می گردد. بالطرف الواقع در مثال ما واقع وجود است علی أن یکون قیداً لا جزءاً فرض جزئیت در اعتبار سوم است. اکنون همین وجه را دو قسم کنیم: اعتبار اول: در عین اینکه مقید است قید را در قیاس عدم به موضوع به حساب نیاوریم و موضوع را من حیث هی بگیریم و این قسم از اعتبار دوم با اعتبار اول قریب است، زیرا در اعتبار اول واقع ملحوظ نبود، چنان که در این قسم قید ملحوظ نیست، گرچه در یک قسم ذات مقید است و در اعتبار اول، ذات مقید نیست ولی واقع دارد.

و حینئذ اکنون که ذات مقید به وجود گردید دو اعتبار دارد: إن أعتبر ثبوت الطرف الآخر لنفس الذات المقيّدة بذلك الطرف ذات به وجود مقيد است و طرف ديگر، يعني عدم را با این ذات مقید حساب میرسیم من حیث هی ولی خود قید را ملحوظ نميكنيم، بلكه ذات من حيث هي با عدم سنجيده ميشود كه ملحق بــه اعـتبار اول مي شود من غير أن يكون للتقييد دخل فيما ثبت له الطرف الآخر، يكون ممكناً لها دائماً پس به لحاظ ذات، عدم براي ذات ممكن است و ممتنعاً لها بالغير في ذلك الوقت، جون ذات موجود است و معالوجود ميباشد، و وجود قيد أن است عدم در حال ايس وجود، بر ذات ممتنع است، منتها اين امتناع بالغير است، زيرا علت باعث وجود ذات شده است و این علت و جود سبب شده که شما نتوانید عدم را برای وی بیاورید. پس امتناع به واسطهٔ علت طرف واقع حاصل شده است، پس استناع بالغير است. البته اكنون ما طرف واقع را وجود گرفتيم و مقابل أن عدم است. همين مطلب اگر طرف واقع عدم باشد و ماهیت مقید به عدم باشد، می آید. اکنون قسم دوم از اعـتبار دوم را بیان میکند. و إن اعتبر اکنون عدم را به ذات ممکن ملاحظه میکنیم ولی این ملاحظه با ذات ممکن مقید به وجود است و إن اعتبر ثبوته لها ثبوت طرف آخر برای ذات ممکن لا من حيث هي، بل من حيث تقيّدها و قتى عدم به ذات سنجيده مي شود نه ذات من حيث هي باشد كه در قسم اول بود، بلكه ذات مقيد به لحاظ تقيدش ملحوظ باشد فقد يكون

الطرف الآخر ممکناً بالذات بل واقعاً و قد یکون ممتنعاً بالذات. گرچه معنا فیه ما فیه، ولی اکنون عبارت را درست کنیم. فرض ما ماهیت موجود بود و در مقابل آن عدم قرار داشت، و می توان فرض ماهیت معدوم و با قید عدم کرد، و طرف دیگر وجود است. ایشان می گوید: ممکن موجود با قید وجود. اگر با عدم سنجیده شود، عدم برای وی ممکن بالذات است، بلکه عدم در خارج برای ماهیت واقع است این چگونه متصور است که بر ذات مقید به وجود، عدم صادق باشد و بلکه بالاتر عدم واقع باشد، عدم برای وی ممکن بالذات است، بلکه عدم در خارج برای ماهیت واقع است این چگونه برای وی ممکن بالذات است، بلکه عدم در خارج برای ماهیت واقع است این چگونه متصور است که بر ذات مقید به وجود، عدم صادق باشد و بلکه بالاتر عدم واقع باشد، متصور است که بر ذات مقید به وجود، عدم صادق باشد و بلکه بالاتر عدم واقع باشد، بلکه برای این یک سؤال.

اکنون ممکن را با قید عدم در نظر بگیریم و وجود را طرف آخر حساب کنیم در این صورت ممکن معدوم آیا می تواند وجود هم داشته باشد؟ اینجا به طور قطع وجود برای ممکن مقید به عدم، ممتنع ذاتی است و نمی تواند تحقق داشته باشد. غزالی می گوید در آن صورت که ذات ممکن موجود است؛ یعنی ماهیت مقید به وجود است عدم برای وی واجب است. اکنون مثال می زند تا ما پاسخ سؤال فوق را دریابیم: مثلاً إذا اعتبر العمکن العوجود من حیث إنّه موجود ممکن موجود با قید موجودیت فالعدم ممکن له عدم برای او ممکن است. جواب سؤال ما در اینجاست که از خارج بدانیم که وی وجود را اعتباری می داند و ممکن موجود را با قید موجودیت از خارج بدانیم که وی وجود را اعتباری می داند و ممکن موجود را با قید موجودیت طوری که وجود مقید به وجود ذهنی است، زیرا اولاً، وجود اعتباری است و شانیاً، مفهوم موجودیت مفهومی اعتباری است که موطن آن در ذهن است. تصدیق مفهوم موجودیت مفهومی اعتباری است که موطن آن در ذهن است. تصدیق می کنید که ماهیت مقید به چنین مفهوم اعتباری موطنی جز در ذهن ندارد، چنان که می کنید که ماهیت مقید به چنین مفهوم اعتباری موطنی جز در ذهن ندارد، چنان که کلی منطقی و کلی عقلی در ذهن جای دارند و در خارج نمی آیند. پس همان طور که کلی منطقی و کلی عقلی در ذهن جای دارند و در خارج نمی آیند. پس همان طور که انسان با قید کلیت در خارج موجود نسمی گردد و در ذهن است ماهیت با قید

موجودیت موطنش در ذهن است و محال است در خارج تحقق پیدا کند. پس طرف مقابل آن واجب است؛ یعنی عدم چنین ماهیت مقید به وجود اعتباری ذهنی در خارج واجب است، لذا اول عدم را برای وی ممکن دانست پس از آن عدم را واقع دانست و پس از آن گفت اصلاً غیر از معدوم بودن این ماهیت موجود ذهمنی چارهای دیگس نيست پس عدم واجب است. پس با آنكه ماهيت مقيد به وجود است با وجود ايس معدوم خارجی است و تناقض هم نیست، زیرا موضوع دو چیز است و تناقض در صورتی پیش می آید که هم این شیء در ذهن موجود باشد و هم در ذهن موجود نباشد، و یا هم شیء در خارج موجود باشد و هم در خارج موجود نباشد، در حالی که در اینجا ما مندوحه داریم، زیرا موجودیت در ذهن و معدوم بودن در خمارج است، پس دو موضوع داريم. ولايلزم من هـذا اجـتماع النـقيضين، لأنَّ المـوصوف بأحـدهما موصوف به عدم الذات من حيث هي و بالآخرة، يعني وجود الذات من حيث التقييد پس ذات من حیث التقیید، یعنی از حیث وجود و با قید وجود در ذهبن وجود دارد و موصوف به عدم ذات من حيث هي است! يعني ذات من حيث هي در خارج تحقق ندارد و ذات با قید وجود در ذهن تحقق دارد پس جمع بین وجود و عدم شده، ولی تناقض نشده است. تا اینجا در صورتی که طرف اول و طرف واقع را ذات مقید به وجود و ذات ممكن بگيريم. اكنون فرض را عوض ميكنيم و ذات معدوم را با وجود ميسنجيم: و إذا اعتبر الممكن المعدوم من حيث هو معدوم ممكن معدوم را اكنون در وعماي ذهن ببرید، زیرا مقید به حیثیت و اعتبار است و موطنی جز در ذهن ندارد. **فالوجود** ممتنع له بالذات معدوم من حيث هو معدوم موجود در ذهن مقيد به قيد عدمي طرف مقابل، یعنی وجود را نمی پذیرد و نمی تواند در خارج تحقق پیداکند. تفاوت با ممکن موجود آن بود که ممکن موجود در ذهن بود عدم این ممکن در خارج مؤونه نداشت، ولي ممكن معدوم ذهني وجود آن بايد قيد در خارج محال است پس وجود مستنع بالذات است.

و ثالثها: أن يقاس إليها مع تقييدها... آن وصف مفروض، يعنى وجود را مـثلاً قـيد بياوريم، ولي با اين حيثيت كه بحيث يكون المقارن جزءاً ولي خود قيد بايد داخل باشد و جزء قرار گیرد، اکنون که قید، یعنی و جود جزء ممکن موجود شد، پس جزء چــه جيز شد؟ باسخ داد: لما ثبت له الطرف الآخر اكنون كه جزء گرفتيد أن دو وجه و دو قسم ﴿إِنْ اعتبرِ» دوم را بياوريد و يتأتَّىٰ فيه أيضاً التقسيمان المذكوران في الثاني اشكـال آن تناقض چه ميشود؟ اكنون پاسخ ميدهد: و لزوم توهّم اجتماع النقيضين هنا أبعد اينجا جزء بود و آنجا قید و خارج بود و چون وجود جزء است و مرکب عبارت از دو جزء است: ذات و قید، پس مرکب متقوم به قید است بر خملاف آن قسم. پس مسرکب بما اجزای خود، که قید و جود است، ملایمت دار د و با مقابل آن (عدم) منافاتی شدید تر از منافات مقید با منافی قید (عدم) دارد. در آنجا توهم تناقض این بود که قید وجود با عدم چگونه سازگاری دارد که جواب گفته شد، ولی در اینجا احتمال این توهم کمتر است، زیراکسی عدم را با وجود جمع نمیکند، چون جزئی از مرکب خود وجود است و در واقع عدم باید با و جود جمع شود به همین خاطر خود ذات مرکب در مقابل عدم قرار میگیرد. پس اگرگفته شود که مرکّب موجود است، و بگوییم در مرکب عدم راه دارد و توهم تناقض نشود، زیرامراد از جملهٔ دوم وجود مرکب در خارج و مراد از جملهٔ اول، وجود مرکب در خود ذهن است. پس جمواب از تناقض همان جواب است، ولي توهم تناقض در آنجا بيشتر و شديدتر است و در اينجا كمتر، زيرا ذهـن مقابله را در اینجا به روشنی در می بابد. فقد حصل من ذلك أنّ ما وقع هذه الاعتبارات بالقياس إليه في الاعتبارين الأولين ممكن بالذات مراد از دو اعتبار اول كه عدم ممكن مي شود: ١. اعتبار اول كه عدم با ممكن من حيث هي ولي واقع و موجود مالاحظه مي شدكه ماگفتيم مي توان آن را با قضية حينيه تطبيق كنيم؛ ٢. قسم اول اعتبار دوم كه گفته شد که با آنکه ممکن مقید به وجود بود، ولی به هنگام مقایسهٔ عدم با آن قید ملحوظ نبود که این قسم هم همانند اعتبار اول است و بازگشت به آن می کند. و في الأخيرين ممتنع بالذات. همان گونه كه در كلام غزالى آمد و گفت: «و قد يكون ممتنعاً بالذات» و بعد گفت: «و إذا اعتبر المسمكن المسعدوم سن حيث هو مسعدوم فالوجود ممتنع له بالذات.» پس مراد از «أخيرين» آن قسم از اعتبار دوم و اعتبار سوم است كه ممكن معدوم فرض شود، خواه عدم قيد ذات و خواه جزء باشد، وقتى طرف ديگر، يعنى وجود با آن سنجيده شود ممتنع بالذات است. پس ملخص جواب اين شد: به لحاظ دو اعتبار اول امكان طرف ديگر است پس واجب بالذات نشده است؛ يعنى با آنكه ممكن وجود دارد ولى عدم بر او رواست. و در اعتبارى كه ممتنع بالذات است ممكن معدوم است.

وفساده یظهر بالتدبر فیما أسلفنا بیانه. در پایان «ما أستخف ما اعتذر بعضهم» در رد وی، مرحوم ملاصدرا سخنی گفت که با تدبر در آن جواب اینجا دانسته می شود، پس «ما أسلفنا» یعنی آن بیان. وی در آنجا فرمود: معتذر حرف را روی مفهوم ذهنی برده است، اکنون نیز غزالی حرف را روی مفهوم ذهنی برده است. من أنّ الکلام لیس فی امتناع أحد الطرفین بالقیاس إلی الطرف الآخر بحسب ما یعتمله الذهن اعتمال از باب افتعال، و این لفظ چه شیرین در این جایگاه جای گرفت، زیرا ذهن با حیله گری و با بازی های خود می خواهد راهی باز کند من دون محاذاته لما هو الواقع وهم می گوید این ماهیت واقع در خارج ضرورت به حسب محمول دارد، ما نیز در جواب وی به همان خارج نظر داشتیم و گفتیم همین موجود خارجی قائم به غیر است و غیر به او تعلق دارد پس او به علت وابسته و علت مقدم اوست. این جواب صحیح است، زیرا با امکان فقری شیء در خارج و تعلق علت به او جایی برای وجوب ذاتی نیست، ولی شما از حریم بحث خارج شدید و مسطلب را از خارج به ذهن آور دید و آن را به اعتبارات و شقوق تقسیم کردید.

كما ينادي إليه كلام هذا القائل، بل المنظور إليه في الطرف الآخر نحو وقوعه في نفس الأمر نفس الأمر در وعايي از اوعيه است، خواه دروعاي ماده و خواه در فوق ماده، و بیان خواهد شد که اگر امری در موطنی تحقق پیدا کرد مسلماً در مراتب مافوق نیز تحقق پیدا کرده است. بالاخره در نفس الأمر هر تحقق پیدا کرده است تا نوبت به موطن مادون رسیده است. بالاخره در نفس الأمر هر ظرفی که باشد فإن ذات المتلبسة بالوجود مثلاً سواء آخذت علی الوجه الثانی که قیدیت بود أو علی الوجه الثالث که جزئیت بود. جرا اعتبار اول را نگفت؟ قبلاً به عرض رساندیم که حرف اول به صورت قضیهٔ حینیه است و همان مطلبی که ما گفتیم که ماهیت در کنف وجود قرار گرفته است به لحاظ ماهیت من حیث هی امکان دارد اما از حریم اشکال خارج است، زیرا اشکال نمی گوید ماهیت من حیث هی چگونه است، بلکه می گوید ماهیت موجوب لاحق است.

یستحیل عدمه فی الواقع. و ظاهر أن موضوع أحدالطرفین هو بعینه ما یا یه الطرف الآخر موضوع یکی از دو طرف، خواه وجود باشد و خواه عدم، فرقی ندارد و ما اکنون وجود را گرفتیم و عدم به تبع آن روشن می شود. پس این موضوع شخصی و موضوع این وصف خارجی ضرورت به حسب محمول دارد. پس این باید حل گردد و واهم در آن موضوعی که به حسب اعتمال ذهنی در وعای ذهن در ست کردید، بحث و نزاع نداشت. پس موضوع یک از دو طرف عیناً قیاس به طرف دیگر شده است و به امتناع آن حکم شده و نتیجه گرفته است که طرف نخست واجب بالذات است و به امتناع آن حکم شده و نتیجه گرفته است که طرف نخست واجب بالذات است، خواه قید باشد و خواه جزء، این تقید باعث ذهنی شدن موضوع می شود؛ یعنی است، خواه قید باشد و خواه جزء، این تقید باعث ذهنی شدن موضوع می شود؛ یعنی با ترکیب ذات با وجود و یا با نقیید به آن، مرکب اعتباری درست کردید و در وعای ذهن حکم می شود که عدم این مرکب اعتباری در خارج واجب است و حکم بوجوب عدمه و قبل اینجا را وقف نکنیم و بخوانیم، یعنی حکم شود و گفته شود که چون موضوع دو طرف و دو مقابل با هم تفاوت دارد و موضوع متعدد است شناقض لازم موضوع دو طرف و دو مقابل با هم تفاوت دارد و موضوع متعدد است شناقض لازم نعی آید، زیرا این کار ذهن است.

فالمراد من الذات... بهذا المفهوم الذهني بايد مفهوم ذهني راكنار گــذاشت و آنكــه

مفهوم ذهنی از آن تعبیر و از آن حکایت میکند؛ یعنی خارج را، باید توجه داشت و سخن را بر روی آن آورد. پس بایدگفت این ذات موجود در خارج و متلبس به وجود آیا در این حال عدم میپذیرد یا نه؟ پس باید این معما را حل کرد طرف برای این ذات جگونه است؟ الذي هو مفهوم التحيّث بهذا الطرف و لاشبهة في أنّ الذات المأخوذة على هذا الوجه، يعنى حكايت از خارج دارد الذي يمكن الحكاية عنها بحسبه بما ذكر يمتنع لحوق الطرف الآخر له بالذات آيا ذات با ضرورت به حسب محمول در خارج باز مي تواند طرف مقابل، يعني عدم را بپذيرد؟ به وضوح پاسخ منفي است. و لا شبهة أيضاً أن ليس في تلك الذات المحكيُّ عنها بما ذكرناه تركيب بحسب الواقع، إلَّا في الاعتبار الذهني حتى يختلف موضوع الطرفين وي در خارج وجودي متشخص و متعين است ترکیب آن در کجاست؟ ترکیب کار ذهن است و با تحلیل برای آن جنس و فصل درست میکند و ذهن در این ذات حاکی خارج تحلیل به کار نمی اور د، تا با اختلاف موضوع علاج تناقض کنید و بگویید: به این لحاظ عدم بر او طاری میشود و به این لحاظ وجود. فثبت الامتناع الذاتي للطرف الآخر، و من أمتناعه الذاتسي يــلزم الوجــوب الذاتي لمقابله. در برخي نسخ «يثبت» است. در هر صورت، يعني اشكال وهم هنوز باقي است و اشكال امتناع ذاتي و در مقابل وجوب ذاتي برداشته نشد و جواب غزالي کاري نرسيد، زيرا از موطن اشکال به در رفت و به مفهوم ذهني و تنجزيه و تنركيب ذهنی برداخت.

حرف دیگر: شما طرف دیگر را مقابسه به ذات کردید و مراد از ذات را ماهیت گرفتید، ولی ما میگوییم: مگر در خارج فقط ماهیت موجود است چنین نیست که خارج ماهیت موجود می بریم. خود وجود در خارج ماهیت موجود می بریم. خود وجود در خارج ثابت است دربارهٔ وجود ثابت چه می گویید؟ من موضوع قضیه را از ماهیت در خارج برمی گردانم و جلو حرف شما را که طرف دیگر را با ماهیت حساب می کنید می گیرم پس از ماهیت دست برمی داریم آن گاه طرف دیگری نمی ماند. پس وجود در

خارج متحقق است و ضرورت به حسب محمول دارد و اصلاً دو چیز نیست خود وجود واقع است. پس تحلیل شما اگر در باب ماهیت بیاید در وجود نسمی آید پس طرف آخر ندارد، در حالی که شما از راه حکم عقلی به طور کلی همهٔ موارد را باید جواب دهید. و چون حکم شما بر روی وجود متحقق در خارج نمی آید پس حکم شما صحیح نیست، زیرا حکم عقل تخصیص بردار نیست. پس اگر در باب ماهیات با شما مماشات کنیم در باب وجود این سخن نمی آید.

على أنّ ما يتمحّل چارهانديشى متكلفانة وى در وجود جارى نيست هذا القائل لا يجري في نفس الوجود ما نمى گوييم الممكن الموجود به اصطلاح قوم، بلكه الممكن الموجود به اصطلاح ما؛ يعنى به اصطلاح امكان فقرى الذي هو بعينه جهة الوجوب اللاحق في كلّ شيء و هو بعينه ذات موجودة كما قرّرناه در باب وجود دو چيز و تحليل به دو امر راه ندارد و اگر ذات الموجود بگوييد مسامحه در تعبير كرديد پس اين ذات به معناى ماهيت نيست؛ يعنى حقيقت متحقق در خارج پس تركيب برنمى دارد تا آن شقوق سه گانه در آن راه بيابد. كما قرّرناه بمجرّد نفسه وجود بمجرد نفسه ينعل إلى موضوع وصفة هي أحد المتقابلين وجود بمجرد نفسه تركيب و اجزاء ندارد و همين خودش و ثبوتش وجود است پس اگر با تعمل و زحمت ذهنى تجزيه و تركيب شود و گفته شود: «الوجود ثابت» اين مجرد لفظ مركب است والا واقع آن بسيط است و و گفته شود: «الوجود ثابت» اين مجرد لفظ مركب است والا واقع آن بسيط است و بسيط جزء ندارد و ابن تعبير تركيبي مثل تعاريف بسايط است كه در واقع تركيب در مي شود.

در «زید عالم» می توان ترکیب را تصویر کرد، ولی در مبادی عالی، مخصوصاً در مبدأ المبادی مرجع و مآل ترکیب و واقع آن وجود بسیط احدی محض است و ترکیب در واقع آن راه ندارد، پس آوردن ترکیب در لفظ به نوعی از اعتمال ذهنی است. در «الوجود ثابت» أحد المتقابلین نداریم و در مقابل آن عدم نیست و یمتنع له لذاته قولنا؛

«لا ثابت» پس «لا ثابت» را نمی توان برای وی آورد. چنین نیست که واقعش دو چیز باشد به خلاف آن ماهیت موجوده، چون در آنجا دو چیز بود و آن شقوق و اعتبارات در باب ماهیات ممکن بود پس اگر آن شقوق در باب ماهیات صحیح باشد در باب وجود صحيح نيست و لذا پاسخ شما و قاعدة شما كلي نشد و در همة موارد مشكل گشانیست. علاوه بر آن اشکال که قبلاً کردیم که از موضوع بحث خارج شدید و اصلاً مشكلي كشوده نشد. فلا محيص إلّا فيما أسّسناه في هذا البقام واهم به ضرورت بــه حسب محمول اطلاق وجوب كرد ما هم با او همراهيم، ولي ميكوييم واجب به اشتراک لفظی دو شعبه دارد: واجب به ضرورت مطلقه، و واجب به ضرورت سادام الذات. پس وجوب را از دست وي نگرفته ايم و بحث را از موطن خود به در نبرده ايم و در عین همراهی هشداری دادیم که این وجوب با وجوب ازلی تنفاوت دارد. سن الفرق بین الوجوبین اللازم منها غیر محذور با آنکه دو وجوب داریم، ولی محذوری لازم نمي آيد و ممكن واجب ذاتي نمي شود، بلكه وجـوب مادام الذات بـا وجـوب واجب ذاتي تنفاوت دارد و هو الوجوب المقيّد بدوام الموضوع و المحذور منهما غيير لازم که این وجوب نیز به ضرورت ازلی واجب باشد و گفتیم چنین نیست و هو الوجوب المطلق الأزلي. پس غير لازم وجوب مطلق ازلي است پس ضرورت به حسب محمول مستلزم وجوب مادام الذات است پس آنچه لازم أمد محذور نيست و محذور أن است كه وجوب به حسب محمول وجوب مطلق ازلى باشد و اين لازم نمي آيد.

ذیل: بهتر آن بود که این دامنه و ذیل شریف در صدر باشد و آن صدر دامنه. این ذیل به مراتب از سخنان صدر شریف تر و مفید تر و نافع تر است. ذیل: کل مسکن لحقه الوجود و الوجوب... این ذیل بعدها در کتاب پرورانده می شود. در این ذیل ضرورت به حسب محمول شیء و وجود خارجی مورد نظر است که وقتی شیء در خارج وجود یافت تمام مراحل قبلی وجود را پیموده تا به این مرحله رسیده است. پس از عالم اعیان ثابته و عقول و مثال منفصل مطلق گذشته و در وعای خارج تحقق پیدا کرده

است، به این امکان اشرف میگویند؛ یعنی شیء باید از مراحل اشرف گذر کند و آنها را بگذراند، سپس به مرحلهٔ مادون و اخس برسد، و از این سو در قوس صعود شیء تا همهٔ مراحل مادون را نگذراند و استیفا نکند و به خوبی فرا نگیرد به بالاتر نسمیرود. نمي توان گفت كه نطفه علقه نشده مضغه شود، و نمي توان گفت عقل هيولاني تا عقل بالفعل نشده عقل بالمستفاد شود، خواه در امور مادي و خيواه در اميور ميعنوي، تيا مراحل مادون گذرانده نشود و شیء به کمال استیفای خود نرسد به مرحلهٔ بالاتر گام نمیگذارد. پس آن سیر نزولی و این سیر صعودی است. پس شیء در قوس نیزولی ابتدا ممکنات اشرف را میگذراند و سپس به ممکن اخس میرسد و در قوس صعودی ابتدا ممکن اخس بالاتر میرود و به ممکنات اشرف میرسد و در هـر دو سير طفره محال است و به تعبير قرآن كريم: ﴿ يُدَبِّرُ ٱلأَمْرَ مِنَ ٱلسَّمَاءِ إِلَى الأَرْضَ ﴾. ١ شيء از سما و عوالمش عبور ميكند و به اينجا ميرسد ايـن روشـن است و سـپس ارض را میگذراند و این شیء که اکنون ضرورت به حسب محمول دارد و موجود گردیده و در این موطن تحقق یافته است. حکایت از این دارد که در مواطن گذشته و در نفسالامرهای خود وجوب یافت تا به اینجا رسید و اینجا وجوب یافت و دیگر نمي توان اين شيء را از مكان خويش به درآورد، و از بود خود منتفي كرد و برداشت آن راه ندارد. اگر باید آن را برداریم باید او را در متن صفحهٔ نظام هستی بـرداشت و همین که تحقق پیدا کرد، تحقق پیدا کرد و برای آن مراحل نفسالأمر و امکان و قوعی عوالم عدیده بوده است که تحقق پیدا نـموده و وجـود وی واجب شـده است. پس وجوب وجود وی چیزی نیست که در این مرحله دیده می شود و بتوان با تحلیل های ذهنی این وجوب را برداشت و عدمش هرگز راه ندارد، و در عوالمش و عوالم علت و مبادی اش نمی توان این شیء را به در کرد و وجوب را از وی بر داشت.

كلِّ ممكن لحقه الوجود و الوجوب لغيره از ناحية علت في وقت من الأوقات، فإنَّه كما

۱. سجده (۳۲) آیهٔ ۵

يمتنع عدمه في ذلك الوقت كذلك يمتنع عدمه في مطلق نفس الأمر در تمام اوعيه و تقرر عدمش محال و ممتنع است أي ارتفاعه عن الواقع مطلقاً بلا تقييده بالأوقات المجاينة لذلك الوقت ديگر نمي توان اين شيء را بـرداشت، در ايـن وقت و آن وقت نـفي وي محال است، ولی چون اینجا جای استیفای بحث آن نیست و بعد عمنوان ممیکند، و پیشتر نیز اشاره کرده بود که اگر بخواهیم هر شیء را برداریم و بگوییم، عدم آن در ظرف خود آن باید حساب شود. پس زید موجود در امروز را نمی توان گفت فردا معدوم، و یاگفت دیروز معدوم است، باید او را در ظرف خودش برداریم. عدم شیء را باید روی خود شیء و در ظرف تقرّر وی برد نه در وقت دیگر، گرچه به حسب متفاهم عرف و عادت مردم چنین چیزی رواست، ولی به حسب تحقیق، عدم هر شيء در همان ظرف خود بايد حساب شود و به لحاظ آن عدم شيء بر شيء محقّق روا نیست پس عدم شیء در او قات دیگر نباید محاسبه شود. اکنون ربط این مطلب را بیان ميكنيم. لأنَّ ارتفاعه عن الواقع اگر بخواهيد شيء را از مينن و لوح واقيع و هسيتي برداري إنّما يصحّ عن جميع مراتب الواقع در حالي كه برداشت شيء از همه مراتب واقع ممكن نيست، زيرا وجوب دارد ﴿ يُدَبِّرُ ٱلأَمْرَ مِنَ ٱلسَّماءِ إِلَى الأَرْضِ ﴾ از آن مواطن قبل وجود پیدا کرده تا آمده و در این موطن قرار گرفته است والمفروض خلافه. پس چون تحقق پیدا کرد چگونه می توان آن را از متن واقع برداشت؟ این وجود واقع حکایت از وجود مواطن قبل ميكند فمعنى جواز العدم پس نمي توان گفت بر اين شيء عدم جايز است، پس به لحاظ وجود شيء عدم روا نيست، البته اگـر خـواسـتيد عـدم را روي ماهيت من حيث هي ببريد دست شما باز است فمعنى جواز العدم للممكن الموجود في وقت معنای جواز عدم برای ممکن موجود در یک وقت چیست؟ جوازُه جواز عدم ممكن در برخي از نسخ مصححه چنين است؛ قمعني جواز العدم للممكن الموجود في وقتٍ جوازه، يعني جواز عدمه بالنظر إلى ماهيّته لا بالنظر إلى الواقع كه ضمير را بــارز کرده و به عدم برگردانده است.

در درس بعد دربارهٔ مراحل وجودش در کتابهای عرفا و نیز ارتباط این بحث با ضرورت به حسب محمول و نیز ارتباط این ذیل با سخنان میر و غزالی و رد آنها نکاتی بیان خواهد شد.

در ذیل مطلبی به مناسبت ضرورت به حسب محمول پیش آمد\* که اصلی از اصول است و آن این بود که وقتی شیء در خارج ضرورت به حسب محمول می یابد که نفس الامری یافته و وقوع و تحقق وی حتمی و ضروری شود به طوری که برداشت آن ممتنع گردد، در این صورت تحقق وی در متن هستی به گونه ای می گردید که نمی توان آن را رفع نمود، و عدم هر شیء آن نیست که عامه می پندارند و هر شیء را در غیر ظرف وجودی خود می گذارند، و چون آن را نمی یابند عدم آن را تصور می کنند، بلکه عدم هر شیء در موطن ذات وی و متن تحقق وی باید پیاده شود، برداشت همان حد از وجود از متن هستی عدم خاص آن شیء است. اکنون همین شیء متقرر در خارج تا از مراحل قبلی گذر نکرده باشد به عین نمی رسید، چنان که در پیاده شدن خویش به حقایق در خرد انسان می توان حقایق خارج را فهمید و انسان از راه شناخت خویش به شناخت پیاده شدن حقایق خارج برسد، چنان که فرمود: ۱ مَنْ عَرَفَ نَفْسَه فَقَدْ عَرَفَ

اگر حقیقتی بخواهد بیان و نوشته شود، از مرحلهٔ علم به قوهٔ واهمه و متصرّفه می رسد به طوری که نجزیه و ترکیب و تلفیق و تفصیل میگردد، و به حس مشترک آمده کم کم به ساحل و جود، یعنی به زبان می آید و سپس به قلم، و آنگاه در خارج کلمات خود را نشان می دهند، چنانکه اگر کسی از این سو مطلبی حسی دید از آن صورتی انتزاع، و یا به تعبیر دقیق تر انشاء می کند، و آن را به حس مشترک می برد، و از حس مشترک به همان مراحلی که هبوط کرد بالاتر می رود. پس در صعود و هبوط با موازینی از مراتب و جود عبور می شود و لذا طفره راه ندارد.

<sup>\*</sup> درس صد و پنجاه و ششم: تاریخ ۶۸/۹/۲۸

در فعل حق تعالى و در نظام هستى نيز همين مراحل است و در آنجا نيز طفره راه ندارد. در آنجا نيز از موطن علم امر و شىء حركت مىكند و از عقل و مثال مطلق به عالم حس مى رسد و از همة مراحل عبور مىكند و طفره معنا ندارد، به نحوى كه شىء نمى تواند در مرحلة پايين تر موجود باشد ولى از مرحلة بالا عبور نكرده باشد و در آن عوالم نشان و اثرى نداشته باشد. در فصوص هم همين مطلب بيان شد.

یکی از کارهای ما در اسفار جمع کردن مصادر و مآخذ آن است که در فهم مطالب آن و در تصحیح کتاب خیلی کار میرسد. رساله ای به نام «عرفان و حکمت متعالیه» (اسفار) نوشتم، و مدارک آن را از قبیل مصباح، فصوص، فتوحات، منتهی العدارک و کلمات خواجه و دیگران بیان داشتم.

یادداشت ما در این ذیل آن است که این سخن شیخ اکبر در فص الیاس فصوص شرح فصوص قیصری است. در آنجا فرمود: و الشيء لا یقتل اي لایزال وعن نفسه، و ان أفسدت الصورة في الحس؛ فإن الحد يضبطها و الخيال لایزیلها، و إذا کان الأمر علی هذا فهذا هو الأمان علی الذوات و العزة و المنعة، فإنك لاتقدر علی فساد الحدود و أي عزة أعظم من هذه العزة. ه یعنی شیء از خودش زایل نمی شود، گرچه صورت آن در حسن زایل شود، زیرا حد آن را ضبط و حفظ می کند و خیال آن را زایل می سازد. بنابراین و قتی حقیقت این بود، پس این امان و عزت و بلندی برای ذات است، زیرا شما قدرت بر از بین بر دن حدود ندارید و چه چیزی بلند تر از این عزت است.

مراد از این صورت زایل می شود؛ یعنی ترکیب به هم خورده باشد و به هم خوردن صورت دو معنا دارد: صورت و شکل ظاهری از بین رفته باشد، ولی شیئیت شیء به صورت آن است، این معنای دوم از صورت از بین نمی رود. مراد از خیال، خیال متصل و منفصل است. و نیز می توان «المَنَعة» یا «المِنْعَة» و یا «المُنْعَة» خواند. پس امان الهی با تحقق در موطنی بر شیء حکمفرما می شود و با موجودیت هرگز از بین

<sup>.</sup> ص ۴۲۳ (جاب اول).

نمی رود و در محفل وجودی و نظام هستی همیشگی است و آنکه در خارج وجوب یافت و این وجوب، البته مقیّد به مادام الذات است، هرگز زایل نمی شود. وَهُم متوجه این نکته نبود و عزت و منعهٔ شیء را در مراحل بالاتر و علل توجه نداشت و متوجه تحقق همیشگی آن، مخصوصاً اگر انسان باشد، نبود.

امًا ارتباط مطلب فوق: اگر شيء در متن نظام هستي قرار گرفت و در عالم پياده شد ازاله و افساد آن ممكن نيست، زيرا كه نـفس الامـري آن وجـوب يـافت و بـه دليـل محالیت طغره، مراحل بالاتر وی نیز تحقق و تقرر یافتند و قابل برداشت نیست. حالا مطلب فوق چه کاري در اينجا ميرسد؟ جواب: مرحوم صدرالمتالهين آن را در جواب «ماأسخف ما اعتذر» آورده است، چنانکه در جواب جناب میر و غزالی ایس مطلب را عنوان فرمود که چرا شما حرف را از موطن خارج به ذهن بردید؟ اگر ایس شيء در خارج متحقق شد و در متن نظام هستي وجوب يافت، چرا وجوب وجود خارجي را به لفظ «امتنع له العدم» بدل كرده و بعد أن را به يك مطلب ذهني ولا بطلان» بدل کردید و مفهوم ذهنی الابطلان، را آوردید، در حالی که می توان گفت که «لابطلان» بر این شيء در ازل و ابد حاكم است؛ يعني «لابطلان حين الوجود» با عدم تحقق وی در آزال و آباد سازگار است پس امکان در وی راه دارد. این سخن میردود است پس اینکه در وعای مفهومی و اعتمال ذهنی و تأملات ذهنی ممکن در وی راه دارد، در خارج و مراحل و مواطن وجود حتى با فساد صورت حسى نيز شيء زايــل نمی شود، پس اگر چیزی تحقق پیدا کرد و ضرورت به حسب محمول پیدا نمود. همهٔ مراحل قبلی آن برای همیشه وجود یافتند. پس نه فرمایش سید سند در دما اسخف، که بر روی مفهوم برده، و نه کلام جناب استاد، یعنی میر، که بر روی لابطلان ذهنی برده، و نيز سخنان غزالي در جواب وهم كارساز نيستند. پس ايـن جـملهٔ ديـروز: «فـثبت الامتناع الذاتي، اكر بعد از اين ذيل بود بهتر بود و به هر سه جواب داده مي شد به اينكه حرف وهم، که امتناع ذاتي طرف ديگر را أور ده است، به حال خود باقي است. «فثبت» می گوید شما و هم را برنداشته اید، بلکه حرف را روی لابطلان ذهنی بردید و حرف و هم وجوب در خارج بود. پس «فثیت الامتناع الذاتی للطرف الآخر و من امتناعه الذاتی یلزم الوجوب الذاتی لمقابله » که از وجوب این طرف امتناع ذاتی مقابل ثابت می شود و امتناع ذاتی در مقابل وجوب ذاتی قرار دارد، پس ممکن و اجب بالذات شد و کلمات شما در جواب و هم این اشکال را برنداشت پس حرف وی «ثبت» به حال خود باقی است. اما پاسخ مرحوم آخوند این بود که این وجوب ذاتی دو صورت دارد: و جوب ذاتی مطلقهٔ از لیه و جوب ذاتی مادام الذات و وجوب ذاتی ازلی، و چون شیء وجوب ذاتی مطلقهٔ از لیه ندارد، امکان بر او صادق است.

## فصل هفدهم: قد يكون للممكن إمكانات و قد لايكون

در برخى از فصول لغات و اصطلاحات بيان شده است، لذا بايد مورد توجه و اعتنا باشد، چنانكه در فصل هفتم همين منهج معانى لفظ امكان را با ايس عنوان بيان داشت: «في استقراء المعاني التي يستعمل فيها لفظ الإمكان.» در رسالهٔ «اطلاقات عقل» معانى مختلف عقل به واسطهٔ جناب فارابى جمع آورى شده است، چنانكه در بحث قوه و فعل معانى گوناگون مى آيد. در فصل هفتم ابتدا فرمود: «لفظ الإمكان في استعمال الجمهور» باز معناى ديگر را تا «قد يستعمل» و سپس معناى ديگر با «قد يطلق الإمكان و يبراد به الإمكان يطلق الإمكان» و در مرحلهٔ آخر فرمود: «شم قديطلق الإمكان و يبراد به الإمكان الاستعدادي» و لذا در همين فصل ضمن «الثاني» فرمود: «و هو الذي يسمى بالإمكان الاستعدادي، و قد مر ذكره من قبل» مراد، همين فصل هفتم است. در هر صورت امكان استعدادى براى موجوداتى كه در دار حركات و داراى حركت هستند حاصل است، گرچه همهٔ ماسوى الله امكان ذاتى دارند. امكان استعدادى مختص به امور مادى است. البته از مطلق حركت در فلسفه بحث مى شود، ولى حركت استكمالى كه شىء از

١. ص ١٣٩ و الاسفار الاربعه، تصحيح و تعليق آيةالله حسنزاده، ص ٢٣٤.

قوه به فعلیت می رسد اختصاص به ماده دارد؛ مثلاً شیء حبّه ای بود و جوانه زد، و ساقه در آورد و درخت شد و به فعلیت رسید، همانگونه که دانه های دیگر چنین رشد و نمو و حرکت استکمالی دارند، پس این نشأه، نشأهٔ سعی و حرکت و کوشش است و همه دارند از قوه به فعلیت می رسند، و در فصل هفتم و عده دادیم که بعدها بحث آن می آید و این فصل انجاز همان و عده است:

بخشی از موجودات ابداعی هستند، آنها فقط دارای امکیان ذاتمی هستند و به آمادگی قبلی و موضوع برای تحقق نیازی ندارند. پس موجوداتی که نیازی به شرایط و معدات در تحقق خویش ندارند، عقول و مفارقات ابداعیاند. البته گاهی در آنجا اطلاق ماده می شود، ولی، همانگونه که در عرفان بیان شده است، ماده به دو معناست. اطلاق ماده بر آنها غیر از مادهای است که بر موجودات مستکمل می شود، چنان که جوهر نیز به اشتراک لفظی بر آنها اطلاقی شود. ماده به عربی و مایه به فارسی و هیولا به یونانی، به آنچه حامل قوه است اطلاق می شود و لفظ حامل قوه بودن، که صورت بر روی قوه قرار میگیرد خوب لفظی است، زیرا به تعبیر ایشان از مواصلت و از دواج و نکاح و مقارنت صورت با قوه و تألیف آن دو، شیء متولد میشود، پس نکاح ساری در همهٔ نظام هستی جاری است؛ یعنی در ماهیت و وجود، در ماده و صورت و هیولا و ماده، نکاح ساری جریان دارد. از مادهٔ گندم و صورت وی و از دواج و تقارن آن دو مواليد اينجايي تحقق پيدا ميكند، و اين عبارت كه «حتى انتهت إلى مواصلة ما بيين القوة القابلة و القوة الفاعلة ليتحصّل من اجتماعهما و يتولّد من از دواجهما شيء من المواليد الوجودية؛ اين مواليد وجوديه از مواصلة أنها پديد مي آيد. پس اين حبه و هسته و نطفه قوهای دارد. حامل این صورت نطفه است، نطفه علقه و مضغه میشود. ﴿ هُوَ الَّذِي يُصَوِّرُكُمْ فِي الأَرْحَامِ كَيْفَ يَشَاءُ ﴾ `. در شفاء پيرامون اين مطلب بــه خــوبـي بحث شده، ما شفه را در دورهای هشت ساله گفتیم، اما رحمت آن عام نشد و نوار

١. أل عمران (٣) آية ع

گرفته نشد تا دیگران استفاده کنند. شیخ در شفد کتاب نفس سخن را به اینجا کشاند که، دربارهٔ نفس چه بگوییم تنها چیزی که می توان گفت آن است کمه وی در تحت تدبیر متفرد به جبروت در نشو و نماست و غیر از این چه می توان گفت، و یا اطوار مختلف نفس مثلاً منامات وي چيست؟ ديگر حالات انساني چگونه است؟ و قوه و فعل و امثال اینها مناسباتی است که بعد الوقوع آنها را ذکر کردند. در هر حال اگر ما این اسامي را برداريم، اكنون اين شخص بگويد من كيستم، و از هستي خود و كيستي خود سخن بگوید، حیرت اندر حیرت و حیرت اندر حیرت! و همین معنا را در تعلیقات ا خویش پیاده فرمود و گفت: علم به رسم اشیاء حدود متعارف منطقی آسان است، چنانکه میر سید شریف نیز در منطق کبری گفت، اما رسیدن به حقیقت و کمنه اشمیاء دشوار است لذا به جایی میرسد که میبینید، خداست دارد خدایی میکند و همه در تحت تدبير و تسخير متفرد به جبروت هستند و وحدت صنع باقي در كار است غير از این چه می توان گفت. جناب شعرانی نیز در تجرید همین معنا از امکان استعدادی را پیاده فرمود: ۲ که امکان استعدادی به زبان شیوا و گویا می گوید: به تـ دبیر و اراده و مشیت و وحدت صنع وی چنین شده و دست قدرت وی چنین کرده است. امکان استعدادی میگوید: این دانه گندم را که خوشه کرده و این نطقه را که صورتی چون پری داده است و چه کسی بر آب صور تگری نموده است؟ و اگر به هر ذره از نظام هستی بنگری با زبان گویا و شیوا میگوید: من در تمحت تمدبیر متفرد به جمبروت هستم، علم و اراده و مشیت و قدرت و اراده مرا اداره می کند و گزاف و اتفاق در سن راه ندارد. پس برای موحد نکته سنج در فلسفه، امکان استعدادی اهمیت به سزا دارد. فارابي در رسالهٔ «اثبات المفارقات» از امكان استعدادي شروع كرده و از حركت دم به دم آنها، که در حرکت بوده و به سوی کمال میروند، عالم عقول و عالم ماورای

۱. ص ۲۴(چاپ مصر).

۲. در این باره ر. ک: علامه شعرانی، شرح و ترجمهٔ کشف المراد، ص ۲۹. (جاپ اسلامیه).

طبیعت را ثابت کرده است، زیسرا ایسنکه چیزی نداشت چگونه اندک اندک دارا می شود؟ از کدام خزانه این کمالات سرازیر می شود؟ و نیز این موجودات به کجا می روند؟ لابد خبری هست و چیزی وجود دارد که آنها دارند به سوی وی حسرکت می کنند و هرکدام از اینها اگر بویی و خبری از آن مطلوب نداشته باشند چگونه طالب مجهول مطلق هستند و به سوی آن می روند؟ پس چیزکی می دانند که به سوی آن می روند و حرکت، فرع بر احتیاج است و چون شیء ندارد در حرکت است و به سوی آن می روند و حرکت است و به سوی آن می رود تا بیابد و آنکه مکمل و مخرج وی از نقص به کمال است آن کیست؟ به حسب ظاهر خیال می کنیم استاد مخرج انسان از نقص به کمال است و مباحثه انسان را به کمالات می رساند، ولی وقتی بحث نماییم و بحث را بشورانیم می بینیم همه اینها به کمالات می رساند، ولی وقتی بحث نماییم و بحث را بشورانیم می بینیم همه اینها معدات هستند و آنکه ورای این معدات است اوست:

حتّى عىلىم مسنّه جسيم ١

والملهم المبتدع القديم و مي يابيم كه حقيقت أن است كه،

والحقّ إن فاز من القدس الصور و إنسما إعسداده من الفكر الذا چه بسا شاگردى از استاد قوى تر مى شود، زيرا استاد علت تامة وى نيست بلكه مُعدّ وى است، و اگر علت تامة وى مى بود محال است كه معلول بر علت تامة خود فزونى گيرد. پس در امكان استعدادى، اشياء آن فآن و به تدريج از نقص به سوى كمال مى روند و بايد مفيض و معطى و وهاب و فياضى بالاى سر آنها باشد، تا آنها را دم به دم از نقص به كمال برساند.

فصل ۱۷: في أنّ الممكن قد يكون له إمكانان مراد امكان ذاتي و امكان استعدادي است و قد لا يكون در مفارقات دو امكان نيست.

إنَّ بعض الممكنات اكنون در مورد مفارقات بمحث ميكند پس از چند سمطر

ا.شرح المنظومه، تصحیح و تعلیق آیةالله حسن زاده، ج ۱، ص ۵۷
 ۳. همان، ص ۲۸۳.

مى فرمايد: «و بعضها مما لاتكفي ذاته» كه دربار أ امكان استعدادى است، سپس بعد از چند سطر مى فرمايد: «ثم إن للممكنات طراً» كه مفار قات و ماديات داراى امكان ذاتى هستند. إن بعض الممكنات منا لايأبى مجرّد ذاته أن ينفيض من جود المبدأ الأعلى بلاشرط خارج عن ذاته و عمّا هو مقوم ذاته مفار قات حالات منتظرهاى ندارند و امكان ذاتى و نقصان آنها در فيض گيرى آنها از مبدأ جواد كافى است به همين خاطر حدوث ذاتى دارند، ولى قديم زمانى اند و وجوب ذاتى آنها مادام الذات است و مطلقهٔ ازليه نيست!

فلا محالة یفیض عن المبدأ الجواد اطلاق فیض در عبارات بر خود آنها نیز شده است بلا تراخ و مهلة و لاسبق عدم زمانی و استعداد جسمانی مهلت و سبقت عدم زمانی و استعداد مادی در آنها راه ندارد، بلکه نفس قابلیت ذاتی برای ابداع مفار قات کافی است، و همان گونه که می دانیم مفار قات کون و فساد ندارند و موجود کائن به اصطلاح فلاسفه آن است که از عناصر آربعه پدید آمده؛ یعنی با ترکیب و تمزیج و بیدایش مزاج دارای صورتی خاص شدند و مرکبی از مرکبات گردند همانند انسان و معادن، و معاجین و پس از مدتی صورت را از دست دهند و فاسد و زایل شوند. پس لاکل کائن فاسد و در مرکب صادق است و هر چیزی که مرکب و ممتزج است عناصر اولیه وی از همدیگر را ترک می کنند؛ ولی «بعض ما فی الکائن غیر فاسد مثل نفس انسانی که با توسع در تعبیر با بدن هست، ولی فاسد نمی شود، چون بسیط است. در هر صورت این یک معنای «کون» که در مقابل «فساد» قرار دارد. اصطلاح دیگر اعم و

۱. جناب استاد در تعلیقهٔ شریف بر این موطن فرمود: به جای «بعض الممکنات مما لایأبی» بهتر بود بغرماید:
 «بعض الممکنات مما یکفی مجرد ذاته و جنان که در قبال آن فرمود: او بعضها مما لا یکفی، علاوه بر اینکه قسم اول مستکفی بالذات بودند، زیرا مجرد ذات آنها کفایت در استفاضهٔ فیض وجود از مفیض وجود میکند پس تعبیر از آن به فعل «یکفی» مشعر به مستکفی بودن است، چنان که در صعود به برخی از نفوس، مکتفی و مستکفی می گویند و الایأبی، گرچه متضمن معنای مستکفی است، تعبیر به فعل «یکفی» انسب به هر دو وجه بود؛ یعنی «یکفی» در مقابل هم قرار می گرفتند و نیز دلالت وی بر مطلوب بهتر بود «مقرر».
 «یکفی و لا یکفی» در مقابل هم قرار می گرفتند و نیز دلالت وی بر مطلوب بهتر بود «مقرر».

از آنِ عرفاست که به همهٔ ما سوی الله و عالم، کون می گویند. ولی اکنون کلمهٔ حصول و کون را به معنای موجود بودن استعمال می کند و نظری به آن اصطلاح فلاسفه ندارد و کون فقط معنای تکوین است. لصلوح ذاته می توان آن را علت «یفیض» گرفت؛ یعنی علت فیضان از مبدأ جواد، صلوح ذات وی است و تهیو طباعه للحصول و الکون خود ذات کافی برای حصول کون است. و می توان «لصلوح» را مفعول به واسطهٔ استعداد گرفت، پس معنا چنین می شود: «بلاتراخ و مهله و لاسبق زمانی و استعداد جسمانی» گرفت، پس معنا چنین می شود: «بلاتراخ و مهله و لاسبق زمانی و استعداد جسمانی» استعداد نمی خواهد «لصلوح» پس «لصلوح» صلهٔ «استعداد» باشد و هم می تواند استعداد نمی خواهد «لصلوح» پس «لصلوح» صلهٔ «استعداد» باشد و هم می تواند

و هذا الممكن لايكون له إلا واحد من الكون. در اشارات بيان شد كه تكثر زير سر ماده است و تا ماده نباشد كثرت افرادی برای ماهيت نوعی پديد نمی آيد پس تا ماهيت مادی نباشد كثرت پيدا نمی كند و عقول و مفار قات چون مجرد از ماده هستند و مادی نيستند چگونه تكثر پيدا می كنند؟ اين مطلب در همين اسفارا و در بحث اتحاد عاقل به معقول در مرحلهٔ دهم در كثرت عقول بحث می شود، و در اشارات نيز از ايس مطلب بحث شد.

ولا محالة نوعه منحصر في شخصه وقتى ماده در مفارقات نيست پس ماهيت نوعى أنها متكثر نمى شود و نوع أنها در شخص أنها خواهد بود. إذا الحصولات المختلفة، يعنى وجودات مختلف كه مى خواهد تحقق پيدا كند و التخصصات المتعددة لمعنى واحد نوعي كثرت نوع انسان چگونه باشد با تخصص كثرت پيدا مى شود إنّما يلحق أن حصولات لأجل أسباب خارجة عن مرتبة ذاته ماده باعث كثرت شده و قوام حقيقته، فإن مقتضى الذات و مقتضى لازم الذات داخلاً كان أو خارجاً لا يختلف و لا يتخلّف نتيجه فلا مجال لتعدد التشخصات و تكثّر الحصولات. تكثر انسان مقتضاى ذات ماهيت وى

۱. ج ۱، ص ۵۳، (چاپ سنگی)

۲. نمط ۴، فصل ۱۹.

نیست، زیرا اگر مقتضای ذات انسان کثرت باشد لازمهٔ آن این است که، شخص انسان و فرد و مصداق انسان هیچ گاه تحقق پیدا نکند و محال است فردی از آن نوع تحقق بیدا کند، زیرا اگر طبیعت و ماهیت انسان اقتضای تکثر کند، چون کثرت متقوم به کثرت است پس باید افراد و آحاد پیدا کند و فردی به نام زید مثلاً پیدا نماید تا از چند فرد كثرت پديد آيد ولي تا بخواهد زيد تحقق پيدا كند و طبيعت انسان در ضمن آن متحقق شود، زيرا «والحق إن وجود كلي طبيعي بعين وجود أشخاصه» ناگهان طبيعت انسان میگوید من مقتضی کثرت هستم، و باید افراد گوناگون داشته و منتشر باشم. پس طبیعت در ضمن زید ناگهان افراد کثیر را طالب است، زیرا فرض آن است که طبیعت مقتضی کثرت است پس هیچ گاه فردی پدید نمی آید و در نتیجه کثرت پدید نخواهد آمد. اکنون آیا می توان گفت پس طبیعت انسان مقتضی وحدت است؟ این هم محال است، زیرا در این صورت افراد گوناگون نخواهد داشت پس طبیعت، نـه مقتضي كثرت است و نه مقتضي وحدت، پس اين دو جزء قوام ذات و لازمــهٔ ذاتــي ماهیت نیستند. اکنون می پرسیم: در عالم مفارقات مانع چیست؟ مانع در تکشر آنها مادی نبودن است. و همان خود طبیعت که حاصل شد مکثری ندارد تا افراد گوناگون وجود پیداکنند پس یک فرد بیش نخواهد داشت. مقتضای ذات و مقتضای لازم ذات مثل نار و آتش، كه حرارت لازم أن است، پس مقتضا و معلول [مقتضا به صيغة اسم مفعول] نار، حرارت است و تسخين مقتضاي حرارت است؛ يعني مقتضاي لازم ذات است «داخلاً كان أو خارجاً. اين را براي چه أورده است؟ «داخلاً و خمارجماً» را قيد «مقتضی الذات» بگیرید. مقتضای ذات، خواه مقوم ذات و جزء ذات و داخل معنای او باشد، حواه خارج، يعنى لازم باشد.

ممكن است چنين توهم شود: اگر اين است پس «مقتضى لازم الذات» را براى چه گفتيد؟ اگر «خارجاً» لوازم اوست پس آيا تكرار نشده است؟ يعنى مقتضى الذات يا اجزاء و امور داخلى مىشود، و يا لوازم ذات؟ جواب: لوازم ذات با مقتضاى لوازم ذات دوتاست؛ حرات لازم نار است، ولى تسخين مقتضاى اين حرارت، و اين لازم است پس تكرار نگرديد. و مقتضى ذات چه داخل و چه خارج اختلاف و تخلف در آن راه ندارد، پس اگر ذات مقتضى و حدت باشد و احد، و اگر مقتضى كثرت باشد كثير است و اگر لازمش حرارت باشد هر كجا آتش باشد حرارت مى باشد و هر كجا حرارت باشد تسخين است كه خود لازم هم مقتضايى دارد. پس ذات و لوازم ذات اختلاف پذير و تخلف پذير نيست. اكنون اين تعدد از ناحية ذات آنها نيست پس اگر تكثر پيش آمد از ناحية امور خارج و زير سر كثرت است.

برخی از موجودات ممکن در پیدایش و تحقق خویش و در خارج و گرفتن فیض وجود و قابل جود شدن نیازمند به چیزی جز امکان ذاتی نیستند، و امکان ذاتی آنها را کافی است. مفار قات از این دسته اند. در این دسته حرکت استکمالی و مادهٔ حامل، که از قوه به فعل برسد، راه ندارد، بلکه این دسته ابداعی هستند، لذا همیشه هستند و به عدم زمانی مسبوق نیستند و دستهٔ دیگر از موجودات ماده دارند و در حرکت هستند، حرکت خواه نقلهای و خواه استکمالی در آنها راه دارند. حرکت نقله و انتقالی، مثل حرکت حیوان از جایی به جایی در قبال دیوار و درخت که یک جا ایستاده اند، ولی همین موجودات در حال حرکت نقلهای و نیز موجودات به ظاهر ساکن حرکتی دیگر دارند که کمال آنها را تأمین می کند و از نقص به کمال و از قوه به فعل آنها را بیرون می آورد. مفار قات این معنا از حرکت را ندارند، البته حرکت حبّی و یا ماده به معنای دیگر را واجدند که در مباحث عرفانی بیان می شود، ولی اکنون این دو قسم از حرکت دیگر و استکمالی در آنها و جود ندارد. البته حرکت و ماده، که گاهی در مفار قات اطلاق می شود، مشترک لفظی با این حرکت و ماده (هیولا)ست.

دانهٔ گندم در این عالم طبیعت دارای قوه بوده و می تواند ریشه بدواند و جوانه بزند و در رحم زمین سبز و خرم گردد، و لذا این قوه در سنگریزهای که همانندگندم

درس صد و پنجاه هفتم: تاریخ ۶۸/۹/۲۹.

تراشیده شود موجود نیست، لذا اگر هر دو کاشته، و آبیاری شوند یکی سبز می شود و دیگری به حال خود باقی است. و یا اگر همین دانه گندم بریان شود و یا هسته ای بپوسد، اگر کاشته شود سبز نمی گردد با آنکه همان ریخت و صورت را داراست، یا چیزی را که دانه گندم سبز شونده داراست که باعث سبز شدن آن است و سنگ شبیه آن و یا گندم بریان شده ندارد، قوه و استعداد است پس وی قوهٔ امکان استعدادی برای گندم شدن دارد. و این سنت الهی است که برای وی مسیری تعیین کرده که در آن مسیر غیر قابل تغییر حرکت می کند و همیشه یک گونه چرخش دارد، و دوباره به اصل خود برمی گردد و همین گونه در حال دوران است. البته علاوه بر امکان استعدادی در دانه گندم معدات و شرایط، زمان و مکان و هزاران عوامل دیگر دخیلند که البته ما به اسرار گندم معدات و شرایط، زمان و مکان و هزاران عوامل دیگر دخیلند که البته ما به اسرار می دانیم، اما بسیاری از عوامل غیراً شکار نیز دخیل است. در هر صورت همهٔ آنها در کارند تا چرخهٔ زندگی بچرخد و دورهٔ حیات بگردد.

و لذا بسیاری از مطالبی که در ایس کتابها دربارهٔ اشر حرکتهای سیارات و ستارگان هست که علم تنجم نام گرفته و مربوط به خواص ستارگان و اوضاع آنهاست و قابل توجه و دقت است. البته هیئت، که از شعب علم ریاضی است، جای خود دارد و دربارهٔ آثار و خواص ستارگان هم علم جدید که هنوز به اسرار هستی پی برده است، بلکه آنها اعتراف به آن خواص دارند. در هر صورت مقداری از خواص آنها با منطق وحی و سغرای الهی بیان شده است. پس چنین نیست که همهٔ احکام نجوم غلط بوده باشد. در هر صورت اجمالاً تأثیر مجموعهٔ عوامل بی نهایت آسمانی و زمینی در پیدایش و گردش حیات انکارناپذیر است و هیچ کدام را نمی توان از این مجموعه منها کرد. شبستری گوید:

اگر یک ذره را برگیری از جای خلل یابد همه عالم سراپای پس این نظم عجیب و در عین حال زیبا بستگی به مجموعهٔ مشروط و عوامل

گوناگون دارد تا امکان استعدادی هر شیء پخته شود و آمادگی پابد و قابل ایجاد شود و به کمال نهایی خود برسد. پس در این مجموعهٔ عالم مادی امکان ذاتی کافی نیست، بلکه نیازمند به امکان استعدادی است، و این قابلیت پرورنده می خواهد و آن عوامل پرورانده هم، با یک ترکیب ارکانیگی حیرت آور و دست هم گرفته عمل میکنند، که ما از رسیدن به کنه آنها عاجزیم. اسرار جهان خارج از وجود ما به جای خود، ولی از اسرار وجود خویش و کتاب وجودی خود چه مقدار اطلاع داریم؟ و چه می دانیم که قوای بی شمار آنها چگونه دست هم گرفته ایس بنیه را حفظ میکنند و آن را اداره مينمايند و رشد مي دهند؟ در هر صورت، علاوه بير امكنان استعدادي مجموعة عوامل و شرایط و معدات هم در آن دخیل است. اما چه کسی این عوامل بی شمار را منظم میکند و آنها را به طور منظم تنظیم مینماید و در احوال و ازمان معین آنها را همسو میکند؟ تنها می توان گفت که خدای آنها، تدبیر و تربیت و اداره شان میکند. ما متوجه نیستیم، اما خود آنها میفهمند، اینکه چگونه میفهمند بماند. در هر صورت میبینیم دار، دار حیات و یکپارچه اراده و شعور است. و بعضها ممّا لاتکفی ذات. و مقوّماته الذاتيّة همان گونه كه حاجي فرمود: در سلسلهٔ نزول به موجوداتي مستكفي میگوییم و در سلسلهٔ صعود هم اطلاق مستکفی میکنیم، چنانکه گاهی به مکتفی هم از آن تعبیر می شود. مستکفی در سلسلهٔ نزول، عقولند که امکان ذاتی آنها کافی در صدور آنهاست و در سلسلهٔ صعود مکتفی و مستکفی نفوسند؛ یعنی خودکفا هستند. اینها کدام نفوسند؟ دما طبیبانیم و شاگردان حق.»

نفوسی که احتیاج به تعلیم و تعلم بشری دارند، و از مباحثه و استاد و درس و مدرسه و گفت و شنود به مطالب می رسند، در اصطلاح فلاسفه، نفوس ناقصه اند که با معدات و شرایط به کمالات خود می رسند، اما نفوس مکتفی و یا مستکفی نیازی به استاد ندارند، مثل نفوس کمّل و سفرای الهی و انبیا که خود کفا هستند. به همین اندازه: وإذا شاؤ وا أنْ عَلموا، عَلِموا،

با این توضیح اگر به جای «مما لایأبی مجرد ذاته» «مما یکفی ذاته» می فرمود بهتر بود، چنان که اشاره شد. و بعضها متا لا تکفی ذاته و مقوّماته الذاتیّة فی قبول الوجود من دون استعانة بأسباب اتفاقیّة و شروط غیر ذاتیّة. باید اسباب اتفاقی خارجی حاصل باشد. مراد از اتفاقی به معنای اتفاق بی سبب و بی علت نیست، بلکه اتفاقی، یعنی مطابق نیازها و شرایط وی اموری به وی ضمیمه شود تا تحقق یابد.

شروط غیر ذاتیه همان عبارت اخرای اسباب اتفاقیه است. فلیس له فی ذاته إلا قوّة التحصّل این دانهٔ گندم قوهٔ تحصل دارد و می تواند جوانه بزند و ساقه گردد و خسوشه در آورد، پس این گندم قوهٔ تحصّل دارد من غیر أن یصلح لقبوله صلوحاً تامّاً ولی ایس قوهٔ تحصل تنها کافی نیست، بلکه باید در رحم زمین قرار گیرد و و رایگان ابر وی را با باران بهروراند ثمّ بعد انضیاف تلک الشروط و المعدّات إلی ما یقبل قوّة وجوده مسراد از هماه همان هیولا و حامل قوه است که بعد بیان می کند و هو المسمّی بالمادّة یتهیّاً لقبول الرجود و یصیر قریب المناسبة إلی فاعله بعدما کان بعید المناسبة صنه مسراد فاعل به اصطلاح فلسفی است که به معنای معطی الوجود است.

اینکه فرمود: ایسیر قریب المناسبة و در اسفاد باب و فصلی برای بیان مناسبت باز نشد، ولی در مصباح الأنس و متن آن مفتاح الغیب از جناب قونوی، مناسبت را مستقلاً عنوان فرمودند و گفتند: تا بین مفیض و مستفیض مناسبت پیش نیاید افاضه نمی شود و همین بحث شریف در باب علم و نسیجه، که متفرع برمقدمات است، می آید. آنها گفتند علم و عین بر اساس تثلیث است، و همان گونه که در باب علم باید صغری و کبری چید و هیأت ترکیبی مناسب باید بین آن دو مقدمه برقرار شود و از اصغر و اکبر و اوسط، که تثلیث است، نتیجه حاصل شود در نظام هستی هم تثلیث مثمر شمر و نتیجه است، چنان که در قرآن کریم و وجین از ضروری دانست، و همان گونه که در اشکال، هیأت خاصی بین صغری و کبری لازم است و گرنه منتج نمی شود

١. مصباح الأنس، ص ٢٩، (چاپ سنكي).

و عقیم میگردد. در نظام تکوین نیز باید طرفین به گونهٔ خاصی مناسبت حاصل نمایند تانتیجه حاصل شود.

فلا محالة ینضم إلى إمكانه الذاتي إمكان آخر متفاوت الوقوع علاوه بر امكان ذاتی امكان استعدادی در وقوع تفاوت امكان استعدادی در وقوع تفاوت دارد، زیرا این شیء هر لحظه در حركت است و تا امكان فعلیت بابد مراتب نزدیكی و وقوع آن متفاوت است. اكنون نطفه است بعد مضغه می شود و تا به آنجا می رسد كه به فعلیتش چنان نزدیك می شود كه جزگامی به فعل نمانده باشد. در همهٔ اینها امكان استعدادی است، ولی امكان استعدادی متفاوت الوقوع است.

له برای امکان دیگر، یعنی امکان استعدادی مادّه قوه و هیولا، یعنی برای شیء زمینه و استعداد و قابلیت پیدا شده است حاملة این ماده امکان استعدادی را به دوش گرفته، پس حامل استعدادی است ذات تغیّر اگر ذات تغیّر نبوده باشد به کمال نمی رسد و می بینید که دم به دم از صورت ناقص قبلی می میرد و به صورت و کمال دیگر متلبس می شود. دانهٔ گندم پس از قرار گرفتن در رحم زمین صورت گندم بسودن را از دست می دهد و ریشه می دواند و ساقه می رویاند و هیر لحظه صورت قبلی را از دست می دهد و صورت دیگر می گیرد تا به خوشه برسد. ولی در حقیقت این است: «گوییم که نمرد زنده تر شد» و از این مردن کم نشد بلکه زیاد گردید، «پس چه با کم کی زمردن کم شدم» بلکه همیشه زیاد شدم. پس اشیای مادی در حرکت لحظه به لحظه در حال زیادت هستند و صور بهتر و شریف تر می گیرند. قبلاً در اصلاب پدران بودیم در حال زیادت هستند و صور بهتر و شریف تر می گیرند. قبلاً در اصلاب پدران بودیم اکنون در این رحم قرار گرفتیم، و رحم طبیعت جای رشد و تکامل و ساخته شدن

۱. این مصرع در تاریخ وفات مرحوم سبزواری و سرودهٔ ملامحمد کاظم بسن آخوند ملامحمدرضا مسبزواری متخلص به همیره در مرگ استادش است:

آن عرصه قدم گذاشت، مثل یک جنین سقط شده نباشد، همان گونه که پیش از این در رحم بودیم.

شیخ رئیس مقاله و رسالهای شریف دربارهٔ موت نوشته است ، در آنجا فرمود: ترس انسان از مرگ در حقیقت ترس از خودش میباشد و الا از رحمی و عالمی و از زهدان قبل به این نشأه آمده است پس از آن هم به نشأهٔ دیگر می رود و اگر خام باشد و پر وریده نشود و به کمال نرسد ساقط می شود. لذا ترس در واقع از خود وی برمی خیزد و نه از مردن. پس چه با کم کی ز مردن کم شوم. آنجا که آدم از مردن زیاد تر می شود به طوری که می بینی که از مردن ها زیاد تر شدی و از نطفگی تا دیروز و امروز هر روز می میری و زنده تر می شوی در نشآت دیگر هم چنین است. ذات تغیر و زمان هم به آن زمان کمیت زمان است. زمان مقدار حرکت جسم میباشد. جسم یا هما به التغیر و یا به عبارت دیگر متغیر و به عبارت روشن تر صورت جوهری در حال حرکت، دارای مقدار و کمیت به نام زمان است. و انتقالها من حالة إلی حالة آخری، حتی انتهت إلی مواصلة ما بین القوة القابلة و القوة الفاعلة برخی از نسخ چنین خواند دمواصلة ما. و در ایس همورت اول به معنای نحو مواصلت و نحو نکاح و نحو از دواج است، و در ایس صورت اول به معنای نحو مواصلت و نحو نکاح و نحو از دواج است، و در ایس صورت اول به معنای نحو مواصلت و نحو نکاح و نحو از دواج است، و در ایس صورت، یعنی از دواج مابین قوه قابله الخ.

مراد از قوهٔ قابله ماده و هیولاست، و این ماده حامل آن استعداد و امکان استعدادی است، ولی قوهٔ فاعله را باید چه چیز گرفت؟ در اشارات فرمود: پس از امتزاج عناصر و پیدایش مزاج به واسطهٔ تفاعل عناصر، صورت نوعیه می آید. تفاعل عناصر به آن بود که قوهٔ فاعله، یعنی صورت یکی در ماده دیگر تأثیر کند و صورت دیگری در ماده

۱. انتشارات بیدار قم، این رساله را در ضمن رسایل دیگر چاپ کرده است. این رساله در صفحهٔ ۳۳۹ این مجموعه قرار دارد.

۲. شرح الشادات، ج ۲، نمط ۲، فصل ۲۶، ص ۲۸۶، (جاب دفتر نشر کتاب).

وی اثر نماید و هرکدام از دو ماده اثر صورت را می پذیرفتند؛ مثلاً آتش و صورت نوعیهٔ ناریه در مادهٔ آب تأثیر می کند و برودت را کاهش می دهد و از آن دو حالت متوسط نوعیهٔ آب در مادهٔ نار اثر می کند و سخونت را کاهش می دهد و از آن دو حالت متوسط پدیدمی آید، چنان که هر دو در خاک اثر می گذارند و خاک در آنها تأثیر می گذارد. پس صورت جوهریه اشیاء فاعلند و اثر گذار. بنابراین قوهٔ حامله و ماده که دارای استعداد است صورت اخیره را می گیرد؛ مثلاً به شیء آب می گویید و یا صورت نوعیه دیگر عناصر و مرکبات. و در همین فصل نیز متعرض آن می شود آنجا که می فرماید: «ولکن عند فرض التقاء القوّة الفاعلة بالطبع و القوّة المنفعلة بالطبع أعنی الصورة المحترقة و المادّة المحترقة و بیوند این قوهٔ فاعله و قابله نتایجی از آن به دست می آید.

ممکن است بگوییم: مراد از این قوهٔ فاعله مفارق است، گرچه با قوه و صورت طبیعی مناسب تر است و خودشان نیز در عبارت همین را دارند و اما در قبوهٔ فاعله کلمهٔ قوه مانع از اطلاق آن بر قوای مافوق نیست، پس می تواند مراد قبوهٔ فاعله و صورت مفارق فیاض باشد و می تواند قوهٔ طبیعی و صورت نوعی. پس:

آسمان مسرد و زمسین زن در خرد آنسچه آن انسداخت ایسن می پرورد گسرنه با هم ایسن دو دلبر می مزند پس چرا چون جفت در هم می خزند و در نظام هستی نکاح ساری در کار است: ﴿ سُبْحانَ الَّذِی خَلَقَ الأَزْواجَ كُلُها ﴾. ا

لیتحصل من اجتماعهما بین قوهٔ فاعله و قابله و یتولد من ازدواجهما شي، من الموالید الوجودیّة موالید نظیر معادن و مرکبات پدید می آید، برخی از ازدواجها و تلقیحها را ما متوجه هستیم و برخی را متوجه نیستیم. ولی خدای تعالی به ما فرمود: ﴿ وَأَرْسَلْنَا الرَّیاحَ لَوَاقِحَ ﴾ ۲ ما ریاح را فرستادیم تا بین آنها نزدیکی و مواصلت و پیوند بسرقرار

۱. یس(۳۶) اَیهٔ ۳۶.

۲. حجر (۱۵) آیهٔ ۲۲.

کند، و درختها را به همدیگر نزدیک کند و آنها را تلقیح نماید. در حدیث شریف فرمود: «أخْرِمُوا عَمَّتَکُمُ النَّخُلَةَ العمه خود درخت خرما را اکرام کنید. انخل خیلی شبیه انسان است، از وجوه شباهت آن با انسان، تلقیح است و الا بار دار نمی شود. و نیز فرمود: ﴿ سُبْحانَ اللَّذِي خَلَقَ الأَزْواجَ كُلُها صِمّا تُنْبِتُ ٱلأَرْضُ وَمِنْ أَنْفُسِهِمْ وَمِمّا لایَغْلَمُونَ ﴾ آ. در همه عوالم از آسمان و زمین و قوا و اسماء و صفات الهی مقارنت و مواصلت و پیوند بر قرار است.

و لما تعقق و تبین أن الممكنات مستندة في وجودها إلى سبب واجب الوجود و القیومیّة لكونه سبب واجب بالفعل من جمیع جهات الوجود و الإیجاد. كأن نظام هستی را دو طرف فراگرفته است: فعلیت محض و قابلیت محض. فعلیت محض سبب، واجب الوجود است و او واجب تعالی میباشد كه تام بوده و كامل و محض وجود میباشد. نقصان و حالت منتظره در وی راه ندارد و در مقابل قابلیت محض قرار دارد كه هیچ كمالی ندارد، جز همین كمال پذیرایی، و از انزل مراتب وجود است و از او سعف ضعیف تر نداریم و این، همان هیولای اولی و قوة اولی میباشد كه اگر از او به در رویم به عدم میرسیم، چنان كه حاجی ملاهادی، رحمه الله، در منظومه فرمود.

خداوند رحمت كند جناب علامه شعرانی راا دربارهٔ هیولا می فرمود: انول انول انول انول مراتب وجود است. و انسان نمی داند كه در آن باره چه بگوید و بعد از آن عدم است و از آن طرف آن فآن دهش و افاضه، و از این طرف آن فآن پذیرش و استفاضه، لذا همهٔ موجودات دارند از وی می گیرند. باید توجه داشت كه در و كل ما كان كذلك كبرای كلی است ولی این كبرای كلی تنها یک مصداق دارد و آن هم واجب الوجود، تعالی مجده است و كل ما كان كذلك استحال أن یخص بایجاده و فیضه بعض القوابل و المستعدات دون بعض واجب الوجود قیوم كذایی نسبتی علی السواء با همه دارد و

ا. كنزالعمال، ج ١٢، ح ٣٥٣٠٠.

۲. یس (۳۶) آیهٔ ۳۶.

هرکس مطابق ظرفیت و مناسبت از او میگیرد، و چنین نیست که به بعضی فیضی دهد و به دیگری ندهد مگر آنکه از ناحیهٔ خود ممکنات مستعد استعدادی فراهم آید که دیگری آن استعداد را فراهم نکرده باشد. آن شاعر خودش گفته است:

به قدر روزنه افتد شعاع در خانه اگرچه شعشعهٔ شمس را نهایت نیست هر مقدار روزنه باشد شعاع در آن می افتد گرچه شمس بی نهایت شعاع داشته باشد. پس چنین نیست که به یکی چیزی بدهد و دیگری را محروم کند، حرمان در نظام هستی راه ندارد. بل یجب أن یکون عام الفیض او عام الفیض است و شعشعهٔ او را نهایت نیست. فلابد آن یکون اختلاف الفیض لأجل اختلاف إمکانات القوابل و استعدادات العواد. پس به قدر روزنه افتد شعاع در خانه.

اکنون این دو دسته، که دسته ای از این موجودات مستکفی بودند و دسته ای محتاج به امکان استعدادی و شرایط و معدات بودند، و در دار حرکت قرار داشتند؛ یسعنی عقول و مفارقات، که صرف امکان ذاتی در آنها کافی بود، و مادیات، که علاوه بر آن امکان استعدادی می خواستند، در این عبارت بعدی ملاصدرا، رحمه الله، یک کاسه می شوند به این همه ماسوی الله و ممکنات به طور کل دارای امکان ذاتی هستند، گرچه دسته دوم دامکانه اند؛ یعنی علاوه بر امکان ذاتی مشترک بین کل، دارای امکان استعدادی هم هستند. ثم آن للمکنات طرّاً إمکاناً فی آنفسها و ماهیاتها، فإن کان ذلك کافیاً فی فیضان الوجود تعلیقات شیخ، بسیار کتاب مفیدی است. جناب میر در قبسات بسیار از وی نقل می کند چنان که صدرالمتألهین نیز چنین می کند، ما نیز به این کتاب زیاد مراجعه داریم و بارها و بارها به آن مراجعه کردیم و فهرست گرفتیم و زیر و رو کردیم. تعلیقات اصطلاحات و بارها به آن مراجعه کردیم و فهرست گرفتیم و زیر و رو کردیم. تعلیقات اصطلاحات و امهاتی را بیان می دارد. دربارهٔ فیض در تعلیقات افرمود: فیض در جایی به کار و امهاتی را بیان می دارد. دربارهٔ فیض در تعلیقات افرمود: فیض در خایی به کار می رود که فاعل در فعل خود مستکمل نباشد و غرضی از انجام دادن فعل نداشته می رود که فاعل در فعل خود مستکمل نباشد و غرضی از انجام دادن فعل نداشته باشد، چنان که در مبدأ عالم و عقول و مفارقات چنین است. آنها در فعل خود

۱. تعلیقات، ص ۸۱، (چاپ مصر).

مستكمل، و فاعل بالقصد به اصطلاح فلسفى نيستند. آن مورد ببارز و فرد اعلاى استعمال فيض در حق تعالى است، و بعد عقول مفارقه و ماوراى طبيعت چنين هستند، ولى در عالم امكان استعدادى و حركت و استكمال فيض معنا ندارد و اگر اطلاق فيض شود به توسع در تعبير است. در تعليقات به اجمال فرمود: ههو فعل فاعل دائم الفعل، و لا يكون فعله بسبب دعاه إلى ذلك و لا الغرض إلا نفس الفعل، و يعد به تفصيل فرمود: «إنّ الفيض يستعمل في الباري و العقول لا غير، لأنّه لمّا كان صدور الموجودات عنه على سبيل اللزوم لا لإرادة تنابعة لغرض، بيل لذات و كان صدور ها عنه دائماً بلامنع و لا كلفة تلحقة في ذلك، كان الأولى به أن يسمّى فيضاً.» لاس كلمة فيض دربارة موجودات مستكمل بذاته استعمال نمى شود.

قإن كان ذلك... عن الواجب بالذات عليها وجب أن تكون موجودة بلامهلة مستكفى بالذات بدون درنگ ابداع مى شوند لأنّ الفيض عام از حق سبحان فيض عام است. بسيارى از نسخ مصحح به جاى الأنّ، افأن دارد. و الجود تام اين يك و أن يتخصص وجود شيء منها بحين دون حين ايشان چشم انتظارى براى رسيدن به كمال تازه ندارند، زيرا امكان استعدادى ندارند تاكم كم با فراهم آمدن معدات و حاصل آمدن شرايط به كمال برسند، لذا تراخى و زمان و ديروز و امروز در آنها راه ندارد، بلكه ايشان ابداعى اند. اما در نظام هستى همه موجودات چنين نيستند و الوجود بخلاف ذلك، يعنى آنچه در خارج موجود است برخلاف اين است و مشاهده مى شود كه كاروان عدم به سوى وجود در راه است و قوه ها به سوى فعل در حركت هستند. پس موجودات مشهود در حركتند. در برخى از نسخ به جاى اوالوجود بخلاف ذلك الوالموجود... ادارد. مشهود در حركت در برخى از نسخ به جاى اوالوجود بخلاف ذلك الحوادث الزمانية. ايشان هم مردى قوى است و با عنايت تصحيح كرده است لمكان الحوادث الزمانية.

۱. همان.

۲. همان، ص ۱۰۰.

«لأن الفيض عام» باز فرمود: «و أن لا يتخصص» كه هيچ كدام حيني دون حين نيستند پس از اينكه موجودات فراواني مشاهد ماست كه در حيني دون حيني هستند، و نبودند و پيدا شدند و آن فآن و متدرجاً پديد مي آيند پس معلوم مي شود كه موجودات مادي هم هستند لذا فرمود: واقع و مشهود ما بر خلاف آن است؛ يعني علاوه بر آنها موجودات مادي زماني هم هستند.

و إن لم يكن ذلك الإمكان الأصلي كافياً، بل لابد من حصول شروط آخر حتى يستعد لقبول الوجود عن الواجب بالذات، فلمثل هذا الشيء إمكانان دو ان لم يكن عطف بر آن دفإن كان ذلك كافياً است. علاوه بر امكان ذاتى داراى امكان استعدادى و حصول شرايط ديگر است. پس دو امكان دارد.

بحث در این بود که بعضی از ممکنات در قوس نزول مستکفی هستند\* و آنها عقول و مفار قات که امکان ذاتی آنها در افاضه و جود مبدع به آنها کفایت می کند و هیچ حالت منتظره ای ندارند. قسم دیگر علاوه بر آن امکان استعدادی دارند و بدون این معدات و قابلیات و عوامل و شروط و مقدمات قابلیت استفاضه فیض نخواهند یافت. به این دسته ممکن استعدادی می گویند، و اینها دارای دو امکان هستند. و برای تحقق شیء مادی باید قبلاً امکان استعدادی می گویند، و اینها دارای دو امکان هستند. و برای تحقق شیء مادی باید قبلاً امکان استعدادی سبقت گرفته باشد، لذا این امکان در محل و موضوعی قرار می گیرد که به طور مشخص به جانب هدفی معین و برنامهٔ مشخص الهی، که از روی علم و اراده و حساب است، حرکت می کند. آخرین سخن در نظام هستی برای بیان واقعیت و چگونگی چینش آنها این است که جناب رسول الله فرمود: هیالمقدلی قامت الشموات وَالأرض؛ همه در مسیر عدلشان در حرکت هستند و به یمین و یسار منحرف نمی شوند و از مسیر مستقیم تنخطی نمی نمایند. دل هر ذره را که بشکافیم وی را در مسیر عدل و بر برنامه و دینی که نظام هستی و علم مطلق و جمال بشکافیم وی را در مسیر عدل و بر برنامه و دینی که نظام هستی و علم مطلق و جمال مطلق و حسا

درس صد و پنجاه و هشتم: تاریخ ۲۰/۱۰/۲.

و غايت ميرود، و دانة كندم خوشة انكور نسميشود. فقد ثبت أنَّ لبعض المسكنات إمكانين: اين نتيجة حرفهاي قبلي است أحدهما: هو وصف عامٌ و معني واحد عقلي مشترك لجميع الممكنات امكان ذاتسي وصف عام همه است و همة ممكنات أن را واجدند. گفتیم که کلمهٔ «مشترک» اسم مفعول است و اسم مفعول با حسروف جار و ضمير بيان مي شود و بدون مسامحه عبارت مشترك فيه است و مغضوب، مغضوب عليه است، ولي معمولاً جار و مجرور حذف ميشوند. در هر صورت همهٔ ما سوى الله در أن امكان ذاتي مشترك فيه هستند. و نفس ماهيّاتها حاملة له در فرق بين امكان ذاتي و امكان استعدادي چنين بيان شد كه امكان استعدادي حامل ميخواهد. خوشهٔ گندم، که فعلیت شیء است، در پیدایش خود نیاز مند به امکان استعدادی است. این امکان استعدادی که کیفیت و وصف است قبل از خوشهٔ گندم باید موجود باشد، ولى وصف بدون موصوف متحقق نيست، لذا بايد در دامن محلى قرار داشته باشد و أن محل دانة گندم است كه حامل استعداد اين خوشه است. ايس استعداد صفت و کیفیتی در دامن این دانه است. این صفت نسبت به خوشه امکان استعدادی وی است. پس با قرار گرفتن این استعداد در مسیر فعلیت و حرکت به سوی هدف و غایت خود آرام آرام به فعلیت میرسد. ولی امکان ذاتی چنین محلی را لازم ندارد. محلّ امکان ذاتی خود ماهیت ممکنات است؛ به عبارت دیگر ماهیات ممکن کافی است تا اینکه امکان ذاتی را حامل باشد، بر خلاف موجو دات مادی که امکان استعدادی آنها را باید شيء موجود در خارج به دوش بكشد و حمل كند، زيرا سخن در موجود خمارجي است نه ماهیات صرف. پس صرف ماهیت نمی تواند حامل امکان استعدادی باشد. البته حامل بودن ماهیات برای امکان به اعتبار ذهن و در وعمای ذهمن است، زیسرا بما ملاحظهٔ ماهیت، وجود و عدم را برای وی علی السواء می بابیم، لذا حکم میکنیم که ماهیات دارای لازمی به نام امکان هستند و البته امکان در ذات وی داخل نیست، بلکه لازم آن است و قبلاً به تفصيل از آن بحث شد.

و الثاني: ما يطرأ لبعض الماهيّات قسم دوم از اين دو امكان عارض برخي از ماهيات مي شود. البته نه اين امكان عارض ماهيت من حيث هي شود، بلكه به لحاظ وجود ماهیت در خارج بر آنها طاری میشود، زیرا ماهیت در تحقق نیازمند بــه شــرایــط و معدات و امکان استعدادی است و ماهیت اینها همانند آن دسته از موجودات مستكفى قوى نيست تا به اين استعداد و شرايط نياز نبداشته باشد. لقصور إمكانه الأصلي، يعني امكان ذاتي في الصلاحيَّة لقبول إفاضة الوجود مستكفي نيست و مقدمات ميخواهد فلامحالة يلحق به به اين قسم دوم از ممكنات إمكان بمعنى أخبر امكان استعدادی قائم بمحلّ سابق علی وجوده سابقاً زمانیّاً قیام به محل سابق بر وجود برخی از ممکنات دارد. در دانهٔ گندم امکان استعدادی قرار دارد و قیام به آن دارد و قبیل از تحقق خوشهٔ گندم این دانه گندم باید سیرها و حرکتهاکند تا به آن خوشه برسد. پس سابق زماني است به به اين استعداد الذي يسمى بالإمكان الاستعدادي، و قد مرّ ذكره من قبل در أخر فصل هفتم ابن منهج بيان أن گذشت. و بحسبه به حسب ايس امكان استعدادی شیء واحد می تواند دارای انجای و جودات باشد. اکنون اگر هرکدام از موجودات را ملاحظه کنید، کامل است، ولی و قتی وی را با بالاتر از وی بسنجید وی را ناقص می بابید، و آن را کامل و همین طور موجودات به قیاس، کامل تر و اکمل و تام و اتم دارند، لذا اگر این نطفه با صورت انسانی سنجیده شود صورت انسانی، اتم از وي است والا نطفه در حدّ خود، البته كلمهٔ تامه است. پس با قياس موجود تام و اتم داریم. هر موجودی در حدّ استعداد خود به فعلیت رسیده و یا نرسیده در راه است، گرچه به نسبت بالاتر ناقص باشد. لذا حضرت باقر علوم اولین و آخرین، صلوات الله عليه، در دعا فرمود: «اللَّهُمَ إنِّي أسألُك مِنْ كَلَماتِكَ بأنمّها» ' بعد اكر تنبيه يابيم و توجه نماييم مي يابيم كه «و كُلُّ كلماتِكَ تامَّة» پس هر كلمه در حدٌ خود كلمه تامه است:

و بحسبه يمكن لماهيَّة واحدة أنحاء غير متناهية من الحصول و الكون لأجل استعدادات

١. ر. ك: مغاتيح الجنان، دعاى صحر منقول از امام محمد باقر علا.

غیر متناهیة نمونهٔ بارز آن ماهیت واحد هیولای اولی است، زیرا از آن طرف حق سبحان، که مبدأ میباشد، فعلیت محض است و نسبت وی به همه علی السواء است و دم به دم افاضهٔ خیرات و اجادهٔ وجبودات می کند. از این طرف هیولای اولی در پذیرش و قابلیت غیر متناهی است، لذا همه گونه وجودات و صور رامی پذیرد، و رق منشور همهٔ کلمات وجودیهٔ عالم کون و فساد است و همه کلمات وجودیه بر این پرده قرار می گیرند و دوباره صورت خود را از دست می دهند و صورت دوباره می گیرند. این مثال بارز آن موجودی که انحای گوناگون از صور را می پذیرد. دربارهٔ انسان هم می توان گفت که هم نفس انسانی از مقام نطفگی، هیولا و زمینهٔ پذیرش و آمادگی قبول بی نهایت از صور را داراست:

تو خود یک شخصی و چندین هزاری دلیسل از خسویش روشسن تر نسداری به همین خاطر اگر راه دست یابی به اشیاء را بیابد می تواند هسمه را بفهمد، زیرا برای فهمیدن هرچیز باید راهی و دستاویزی موجود باشد تا آن را بفهمیم، آن راه و دستاویز باید در خود ما موجود باشد و از راه این نمونه، ما به آنها می رسیم. لذا با شکافتن وجود خود می توان بسیاری از امور را فهمید. اکنون اگر از تعریف انسان برسیم می گویید: انسان حیوان ناطق است، و اگر حیوان را بشکافیم می یابیم که کلمهٔ حیوان خلاصهٔ حقایق ذیل است:

۱. جوهر، ۲. جسم، ۳. نامی، ۴. حساس متحرک بالاراده، و به ضمیمهٔ ناطق مفهوم انسان درست می شود. پس مفهوم انسان روشن است، ولی در هویت هر انسان غور کنیم هرکس را طوری می یابیم. شما از من چه خبر دارید و من از شما چه خبر دارم؟ مرد را صد سال عم و خال او یک سر مویی نداند حال او

پس گرچه مفهوم انسان را همه می دانیم از هویت وجود همدیگر خبر نداریم. هرکس طوری است و طوری خود را ساخته و بافته است و هرکس در علم و عمل و اندیشه و مزاج متفرد و منحصر به فرد است. گرچه مفار قات نوع منحصر به فرد هستند، باید آن مطلب را در افراد انسان نیز تعمیم داد. همان گونه که صورتها و لهجه های افراد متفاوت و گوناگون است و دو لهجه و دو سیما و دو صورت را یکسان نمی بینید و هرکس برای خودش و احد است و نه تنها من و شما چنین هستیم بلکه هر موجودی چنین است:

هرگیاهی که از زمین روید وحده لا شمریك له گوید

همه واحد و یکنا هستند. پس عوامل دخیل در انسان به نحوی است که از ابتدای انعقاد نطفه و تولد و تکون در زهدان، خوی پدر و مادر و شرایط و احوال و اوضاع و همچنین در مسیر حرکت وی صورهای گوناگون و نیز احوال گوناگون، همه در وی اثر میگذارند و او را به نحوی خاص می سازند که هیچ کس همانند او نیست. در شفه دربارهٔ نیتها و احوال و علوم و معارف و اوضاع و پدر و مادر و معاشرتهای آنها در فرزند مطالبی عنوان شده است، چنان که در قانون نیز شیخ به آن اشاره فرموده است. پس به حسب امکان استعدادی یک ماهیت مثل هیولای اولی انحای غیر متناهی از حصول و وجود و احد است، زیرا استعدادهای غیر متناهی را داراست. دانهٔ گندم تا حصول و وجود و احد است، زیرا استعدادهای غیر متناهی را داراست. دانهٔ گندم تا خوشه گندم شود مسیر طولانی و تحولات و صور گوناگون می بابد

از جسمادی مسردم و نمامی شدم و از نما مردم ز حیوان سر زدم مسردم از حسیوانسی و آدم شدم پس چه باکم کی ز مردن کم شدم

از آن مردن بعدی که انتقال از این رحم است به عوالم دیگر هم کسی کم نمی شود، و در این کتاب شریف، که تفسیر انفس قرآن کریم است، مبرهن می شود که موت انسان انقطاع از غیر خودش است. انسان چیزهایی را به خود نسبت می داد، لباس من و کلاه من و ملک من و خانهٔ من می گفت، ولی بعد می بیند که همهٔ این تعلقات قطع شد و تنها خودش ماند: ﴿ وَ كُلُّهُمْ آتِمِهِ يَوْمَ القِسامَةِ فَرْداً ﴾ . ا پس این اضافات همه از بین می رود، و هیچ نسبتی باقی نمی ماند مگر آن نسبتی که جناب رسول الله علی در ضمن

١. مريم (١٩) آية ٩٥.

آیهٔ کریمه ﴿ فَإِذَا نُفِخَ فِی الصُّورِ فَلا أَنْسَابَ بَیْسَنَهُمْ ﴾ افرمود: همهٔ نسبتها قطع می شود جز نسبت به حق سبحانه. این حدیث در تغسیر صافی مرحوم فیض عنوان شده است. ایس نسبت به الله تعالی هرگز منقطع نمی شود، زیرا راه ندارد، «الهی موج از دریا خیزد و با وی در آمیزد و در وی گریزد و از وی ناگزیر است إنّا لله و إنّا إلیه راجعون. ۲۰ چگونه موج می تواند استقلال وجودی از دریا پیدا کند.

تلحق این استعدادات غیر متناهی ملحق می شود لقابل محل که نمونة آن هیولای اولی بود غیر متناهی الانفعال هیولا مادر پذیرشها غیر متناهی الانفعال است، چنان که حق سبحانه، واجب الوجود من جمیع الجهات است و امساک در آن راه ندارد ﴿ بَسُلْ یَداهُ مَبْشُوطُتانِ ﴾، هر دو دست وی به اسمای جلالی و جمالی باز است، و هیچ دهن بازی را خدا بی روزی نمی گذارد و هیچ مستعدی محروم نمی ماند، زیرا فیض مطلق است و امساک در راه راه ندارد. فیاض علی الاطلاق به نسبت به همه علی السواء است بس از ضمیمه قابل غیر متناهی الانفعال و از آن سوی واجب الوجود غیر متناهی الإفاضة و الإجاده، این همه موجودات آن فآن پیاده شده اند و خود فرمود که ﴿ قُلْ کُلُ یَعْمَلُ عَلَی شاکِلَتِهِ ﴾ آ؛ هر عاملی به شاکله و نمونه و نمودارش و به شکل خود و آن طوری که خود اثر دارد، و چون خود غیر متناهی است کتاب و اثر او نیز غیر متناهی است. کتاب او نظام تکوین است و آثار وی غیر متناهی است و البته خود وی از کل در است. کتاب او نظام تکوین است و آثار وی غیر متناهی است و البته خود وی از کل در دارایی اوست. ینضم الی فاعل غیر متناهی التأثیر، یعنی قابل غیر متناهی الانفعال منظم دارایی اوست. ینضم الی فاعل غیر متناهی التأثیر، یعنی قابل غیر متناهی الانفعال منظم می شود به آن صغری و این کبری:

١.مؤمنون(٢٣) أية ١٠١.

۲. ج ۲، ص ۴۱۰. (چاپ اعلمي بيروت) به نقل از: مجمع البيان.

٣. أيةالله حسن زاده، الهيانشه.

٤. اسراء (١٧) آية ٨٨.

مقدم چون پدر تالی چو سادر نتیجه هست فسرزند ای بسرادر

این دو را با هم ضمیمه کنید. فیستمر نزول البرکات و ینفتح باب الغیرات إلی غیر النهایة کماستطلع علی کیفیته. خدای تعالی فیاض علی الاطلاق است. اگر امکان استعدادی نباشد و تنها همان دستهٔ اول از موجودات موجود گردند و موجودات منحصر به آنها باشد و مستکفی ها و عقول و مفارقات موجود گردند، پس این سلسلهٔ وجود و موجود است، خلف هود الهی است، وجود و موجودات عالم امکان و عالم ماده تحقق نیامد و این خلاف جود الهی است، زیرا فیاض بودن وی اختصاص به بخش خاصی پیدا می کرد.

و لو انحصر الإمكان في القسم الأوّل اگر تنها موجوداتي كه امكان ذاتي دارند، يعني امكان مربوط به مفارقات تحقق مي يافت يُعَلَق باب الإفاضة و الإجادة در كتاب چاپ سنگي به دليل آنكه در جواب «لو» لام مي آورند «لغلق» موجود است. و يبقي في كتم العدم عدد من الوجود غير از عقول و مفارقات بقيه نبايد تحقق پيدا كنند لم يخرج إلى فضاء الكون اگر امكان استعدادي اجازة صدور تمي يافت و تحقق و منحصر به همان موجودات مفارق مي گرديد، بسياري كه اكنون تحقق يافتند تحقق نمي يافتند. أكثر مما وقع بيشتر موجودات كه ماسواي عقولند تحقق پيدا نمي كردند، بها آنكه اين همه بايد هستند ﴿ قُلُ لَوْ كَانَ ٱلبَحْرُ مِداداً لِكَلِماتِ رَبِّي لَنَفِذَ ٱلبَحْرُ قَبْلَ أَنْ تَنْفَذَ كَلِماتُ رَبِّي وَلَوْ چِئنا إِن همه بايد وجود بي بهره باشند. و هو مبرهن الاستحالة فيما بعد. إن شاء الله برهان استحالة أن كمي بعد مي آيد.

اکنون به سؤال مقدر پاسخ می دهد: سؤال این است: محققان اهل شریعت فرمودند: عالم حادث است و محققان از اهل حکمت قویمه. گفتند: عالم قدیم است. این فرمایش با سخن شما در مورد موجودات مستکفی منافی است، زیرا امکان ذاتی آنها کافی در صدور است پس همیشه بودند و قدیمند و بلا اول قدیم زمانی اند. پس

۱. کهف (۱۸) آیهٔ ۱۰۹.

کلام شما با کلام محققان اهل شریعت منافی است، زیرا ایشان عالم را حادث می دانند. حدوث ذاتی عالم خیلی روشن است. ایشان می گویند: عالم حدوث زمانی دارد. جواب آن است که این تحقیق ما هیچ زیغ و میلی با سخنان این دسته و آن دسته ندار د و اندک اندک عدم تنافی را برطرف می کنیم. هم سخنان ایشان در جای خود صحیح است و هم این تحقیق ما در دو دسته از موجودات حق است؛ هم حدوث زمانی عالم حق است و هم حرف اهل حکمت قویمه در قدم زمانی. در قسم اول، که مبدعات مسبوق به زمان نیستند حرف ما صحیح است، چنان که در قسم دوم، که امکان استعدادی دارند و مسبوق به زمانند، نیز حرف ما صحیح است.

و ليس في هذا الأحكام دربارة احكام امكان ذاتي و استعدادي حيص عمّا ذهب إليه المحقّقون من أهل الشريعة كه قائل به حدوث عالم هستند. حيد و حيص هر دو به معناي زيغ و ميل و اعوجاج است؛ يعني خلاف پيش نمي آيد. و لا حيد عمّا يراه المحقّقون من أهل الحكمة القويمة ايشان قائل به قدم عالمند إنّما الزيغ چون حيص و حيد به معناي زيع است لذابه تصريح فرمود: إنَّما الزيغ في الحكم بقدم المجعولات الزمانيَّة. زمانيها حادثند و عالم ماده حادث است و آنچه را متكلمان ميگويند در اينكه اينها حادث به حدوث زمانی اند مورد قبول است و در آن سخنی نیست، بلکه اگر کسی بگوید عالم مادي قديم است اين سخن انحراف است. حكيم به حكمت قبويمه عبالم مبادي را مسبوق به زمان، و مجعولات زماني را مسبوق به امكان استعدادي ميداند و أنها را حادث مي داند؛ أنها ديروز نبو دهاند و اكنون متكون شده اند. و لا نهاية القوى الإمكانيّة اگر کسی قوای امکانی و مواد امکانی را بی نهایت بداند صحیح نیست. این سخن به چند وجه قابل تفسیر و بیان است. بعد در کتاب می خوانیم که قوای جسمانی متناهی التأثير و التأثّر هستند. و همه متفقند كه جسم و جسماني متناهي التأثير و التأثّرند. پس قواي امكانية جسمانيه نهايت دارند همان گونه كه به تناهي ابعاد قائل هستند. سخن دیگران که، همهٔ کلمات و جودی غیر متناهی آن فآن باید از یک مخزنی که تمام خزاین

به آن منتهی می شوند، بگیرند. آن خزاین این کلمات را به فعلیت می رسانند، ﴿ یَسْأَلُهُ مَنْ فِی السَّمنُواتِ وَالأَرْضِ ﴾ این همه موجودات آسمان و زمین به صورت صیغه مضارع ایسأله و به صورت تدریجی آن فآن خدا خدا می کنند و روزی می خواهند و لحظه به لحظه خواهان هستند، و به دنبال آن، خدا هم هیچ کس را بسی روزی نمی گذارد و فرمود: ﴿ کُلُّ یَوْمٍ هُو فِی شَانِ ﴾ ادست گذایی به سوی وی دراز است و نمی گذارد و فرمود: ﴿ کُلُّ یَوْمٍ هُو فِی شَانِ ﴾ ادست گذایی به سوی وی دراز است و شمه می گویند: «یا غنی و یا مُغنی»، و او جواب آنها را می دهد، در کل یوم (یوم) ظهور اشیاء است و او هم هیچ سائل را رد نمی کند و دست رد بر سینه هیچ کس نمی زند.

پس این همه موجودات در حال پیدایش هستند و از طرفی جسم و جسمانیات هم متناهی التأثیر و التأثرند و این همه فعلیات غیر متناهی و متعاقب باید به خزانهای منتهی شوند که نفادی ندارد و کسی نمیگوید قوای امکانی غیرمتناهی هستند، و برهان چنین اجازهای نمی دهد، پس همه به واجب بالذات ختم می شوند.

فإن الحوادث المتسابقة حوادثی که در ممکنات دارای امکان استعدادی یکی پس از دیگری می آیند، و إن لم یکن حدوثها إلا بعد حرکة و تغیر و مادة و زمان سمکنات متسابقه مثل فصول و شب و روز و برف و باران که یکی پس از دیگری می آیند فر و ریزد و اینها در هم خمیر شوند و با هم در آمیزند، و «وَرْه بیایند تا آمادگی دریافت صورت حاصل نمایند. کأن همهٔ کاینات در کارند تا مرکبات را بسازند، همهٔ عناصر در پی معدن شدن هستند و همهٔ معدنیات می خواهند نبات شوند و همهٔ نباتات، خواهان کمالات بالاتری هستند و می خواهند شباهتی به حیوان پیدا کند و به حیوان برسند و پله پله حیوان در تلاش است که به انسان تشبه پیدا کند و به حسب نوع، انسان اشرف بله پله حیوان در بین این نوع فردی است که اشرف مخلوقات است، گرچه به حسب فرد یک فرد است و آن قطب عالم امکان می باشد که ام و سرمشق و معیار همه است و فرد یک فرد است و آن قطب عالم امکان می باشد که ام و سرمشق و معیار همه است و

١. الرحمن (٥٥) آية ٢٩.

۲. همان.

همه دارند به سوی وی می روند، همه می خواهند به عقل برسند. اینها از جنبهٔ حرکت و تغییر و ماده و زمان که تا اندازه ای روشن است. ولکن العوادث الإبداعیة حوادث ابداعی در دشارات به خوبی بیان شده است. حکمای مشاء نظام هستی و ماسوی الله را تثلیث کردند و چنین گفتند:

١. مبدعات عالم عقول و مغار قات است؛

۲. مخترعات عالم افلاک و اجرام علوی است؛

۳. مکونات به مادون فلک قمر میگویند و آن، یعنی عالم عناصر.

البته گاهی هم جناب شیخ بر همهٔ ماسوی الله کلمهٔ ابداع را اطلاق فرموده است و جناب آخوند به دو قسم اول (عقول و افلاک) اطلاق مبدعات کرده و به آنها عنوان ابداعیات داده است. پس حوادث ابداعی، یعنی عقول و افلاک.

دسواده در اینجا می خواهد تعمیم دهد و ابداع را در هر دو جا اطلاق کند و چون حرف را می دانیم از این کلمه به تحیّر نمی افتیم، لذا آشنای به مباحث و قتی به کتب اهل فن رجوع می کند و گاهی اطلاقات و کلماتی را می بیند گمراه نمی شود و می تواند محملی درست برای آنها بیابد و چگونگی استعمال را دریابد.

سواء تجردت عن الزمان و المكان خواه این عقول مجرد از مكان و زمان باشند أو اقترنت بهما و خواه همانند ابداعیات مقترن به زمان و مكان باشد مثل افلاک و اجرام علوی لا علی وجه الانفعال و التجدد لا یعتریها المسبوقیّة بالزمان و المكان اكنون كه اقتران دارد، این اقتران به صورت اقتران عناصر با زمان و مكان نیست، چنان كه در اشارات ابه تفصیل بیان شد كه انفعال و تجدد و احكام كون و فساد در افلاك نمی آید، «لایعتریها» این ابداعیات را مسبوقیت به زمان و مكان اما اینكه چگونه افلاك مسبوق به زمان و مكان نیستند بیان آن به اجمال این است كه مشاء واسطه و رابط بین حادث و قدیم را حركت دوری افلاك می دانند و حركت جسم كلی محدد الجهات و فلك

ا.شرح اشارات، ج ۲، نمط ۲، ص ۲۴۰.

الافلاک رابط بین حادث و قدیم است افلاک محدد جهات و مکان آفرین هستند و چون حرکت استقامی خواه انعطافی و خواه غیر آن در آنها محال است پس به سوی مکانی نمی روند و حرکت دوری خود زمان آفرین است. در این بحث به اشارات نمط پنجم و ششم مراجعه کنید. بل هی فاعلة الحرکات این حوادث ابداعی فاعل حرکات هستند، فاعل در نمط ششم اشارات، که در غایات می باشد، بحث شده است. در آنجا فرمود: حرکت افلاک و اجرام علوی دوری است و این حرکت استکمالی است و ممانند انسانی که در پی کمال است و شوق به کمال آنها را وادار به حرکت می کند. حاجی فرمود:

و كلِّ ما هناك حيّ نــاطق ولجمال الله دوماً عاشق ا

هرچه در عالم علوی افلاکند ناطق و مدرک هستند و ادراک کلیات دارند و کمالات را می فهمند و به آن عاشق می باشند. معشوق آنها جمال خدا هست و حرکت آنها حرکت عشقی است و با اراده و اختیار و با عشق و شوق حرکت می کنند، امّا مشوق آنها کیست و معشوق آنها چه کسی است؟ ایشان کمالاتی را در عقل می بینند و در پی کسب آن کمالات هستند پس مشوق آنها عقولند بل هی آن حوادث ابداعی فاعل حرکات هستند، عقول از آن جهت که مشوقند و افلاک از آن جهت که به عشق عقول در راهند فاعل قریب هستند و آنها غایت افلاکند سواء کانت متحر کات افلاک و اجرام او مشوقات، یعنی عقول. پس این حوادث ابداعی با همدیگر حرکت آفرینند. عقل او مشوقات، یعنی عقول. پس این حوادث ابداعی با همدیگر حرکت آفرینند. عقل علت بعید و مشوق افلاک و اجرام علوی و افلاک علت قریب حرکت

با آنکه قوم موجودات و ماسوی الله را به سه قسم کرده بودند\*: ۱. مبدعات؛ ۲. مخترعات؛ ۳. مکونات، ولی جناب صدر المتألهین آنها را به دو قسم تقسیم کرد و

١. شرح المنظومه، ص ٢٤٩، (جاب ناصري).

درس صد و پنجاه و نهم: تاریخ ۴۸/۱۰/۳

مخترعات را در ضمن مبدعات آورد و در مبدعات تعمیم داد. فرمود: ابداعیات فاعل حرکات هستند، زیرا یا همانند افلاکند که به طور مباشر حرکت از ایشان ناشی می شود و یا به واسطهٔ حرکات به آنها مستند است، زیرا اگر افلاک حرکت می کنند برای رسیدن به کمالات عقول است و عقول مشوق افلاکند، پس افلاک به شوق آنها حرکت می کنند لذا عقول نیز به یک معنا فاعل حرکت هستند. و همان طور که می دانیم، حرکت استکمالی که در انسان قائلیم ایشان در افلاک نیز قائل بودند؛ و اگر افلاک هر کدام در فلکی در حرکت هستند و و گل فی فلک پشیخون ها هر کدام در سباحت و شناوری هستند به خاطر آن است که در پی کسمال هستند و مستکملند، و قبلهٔ هسه و غایة الغایات، حق سبحان است و، چنان که قبلاً بیان شد، عناصر به دور معادن و معادن به دور نباتات و نباتات به دور حیوانات و حیوانات به دور انسان و انسان ها به دور قطب می چرخند و او قبلهٔ کل است و همه به دور عقول و عقول به گرد حقیقت مطلقه می گردد: ﴿ وَ إِلَيْهِ يُرْجَعُ الْاَمْرُ کُلُهُ ﴾ آ

والباري تعالى فوق الجميع هو الأوّل بلا أوّل كان قبله، و الآخر بلاآخر كان بعده و هو مجده فعل كلّه بلا قوّة حق سبحانه فعليت محض است و ماهيت به معناى اخص ندارد، گرچه گاهى اطلاق ماهيت به معناى اعم، يعنى به معناى حقيقت در آنجا مى شود. و وجوب كله بلا إمكان وى محض وجود بوده و عين وجوب است. و خير كله بلا شر چون شر از ناحية اعدام و فقدان پيش مى آيد و امكان باعث آن است، در حالى كه او فعليت محض و علم مطلق و خير مطلق است. و تمام كلّه بلا نقص و كمال كلّه بلا قصور و غاية كلّها بلا انتظار آن كس كه محض غايت نيست در استظار بسوده و در راه استكمال است تا به هدف و غايت و كمال برسد و كسى كه فعليت تام دارد و در تمام صفات كمالى صمد است حالت انتظارى ندارد. هر كجا انتظارى در بين باشد نقص در

۱. انبياء ( ۲۱) آية ۲۳.

۲. هود (۱۱) آیهٔ ۱۲۳.

كار است. و وجود كلّه بلا ماهيّة و إنّما يفيض منه على غيره اطلاق فيض در حق سبحانه شده و گاهی نیز در عقول اطلاق فیض می شود و آن اطلاق در جایی است که از افاضه و دهش غرضی در بین نباشد. و در جایی که غرض و غایت غیر از فعل و زاید بر ذات باشد، فاعل آن مستکمل است و میخواهد با فعل چیزی را به دست بیاورد.در چنین موارد فاعل بالقصد است، و چون او خير محض است و غايتي غير از ذات در فعل او نیست و ذات نقصان ندارد تا با فعل کامل شود پس آنچه از او صادر می شود خیر محض است و چون از وی شر سرنمیزند، از دو شیء متقابل بهترین آنها از وی افاضه مي شود لذا فرمود: من كلّ متقابلين أشرفهما؛ از بين خير و شر، كه در مقابل همند، خير از او افاضه مي شود، زيرا «اَلْخَيْرُ بِيَدَيْكَ وَالشَّرَّ لَيْسَ إِلَيك ١٠ شر از كسمي صادر می شود که دارای فقدان و نداری باشد، و آزار و ظلم به دیگران از او صادر نمی شود: ﴿ أَنَّ اللَّهَ لَيْسَ بِظُلَّامِ لِلْعَبِيدِ ﴾ ٢. شرّ از بشر است كه از ندارى و فقدان به ديگران ظلم روا مىدارد. پس هر صفت كمالي مقابلي دارد و مقابل أن شر است، خير شريف است و شریف از او صادر میشود. از وی نور و علم و روشنی صادر میشود، نه تاریکی و جهل و ظلمت و اگر ظلمتی از وی پدید آید صدور آن بالعرض است و از نداری ریشه میگیرد، چنان که آفتاب به دیوار بالذات نور میدهد، ولی دیوار حایل میشود و سایه از انانیت و ماهیت دیوار پدید می آید. پس سایه مجعول بالذات نیست، بلکه مجعول بالعرض است. بله، اگر آفتاب نور ندهد سایه از دیـوار مشهود نیست، لذا آفتاب به دیوار میگوید: «أنا أولی بك من حسناتك»، نوری كه تو داری از من است دو أنت أولى منى بسيئاً تك» ساية تو از تو ناشى شده است و از من نيست، من به تو سايه ندادم. پس نور اشرف از دو مقابل است که از خورشید به دیوار افاضه شده و این شر از ماهیات و حدود و فقدانات ناشی شده است به ویژه از نفس، که اعدی عمدو انسان

بحاد الاتوار، ج ۸۲ ص ۳۶۶ منن روایت: «الخیر بین بدیك و الشر لیس إلیك» است.
 حج (۲۲) آیة ۱۰.

است: «اَعْدَىٰ عَدُوَكَ نَفْسُكَ الَّتِي بَيْنَ جَنْبَيْكَ» ابن نفس تعلق به بدن دارد و از ناحية ابن تعلق تزاحم پيش مي آيد و الانفس قبلاً عقل بود و در عالم عقول تزاحم و دعوايي نبود. «والمقابل الآخر من اللوازم الغير المجعولة الواقعة في الممكنات».

آن جهت دیگر مجعول بالذات نیست و بالعرض مجعول است؛ مثل سایه که بالعرض با افتادن نور بر ديوار حاصل مي آيد. لأجل مراتب قصوراتها عين السلوغ إلى الكمال الأتمّ الواجبي علت اينكه شر از ناحية ماهيات پيش مي آيد قصور ماهيات است و هرچه از مبدأ دور تر باشند شر در آنها بیشتر است،چه در سلسلهٔ طولی وجودی که ملاحظه می کنید و چه در عالم انسانی. پس یک انسان متصف به صفات ربوبی است. در حدیث فرمود: از هرچه می ترسید بترسید، ولی چه ترسی از آن کس که از خدا می هراسد و او مصداق ﴿ وَ إِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقِ عَظِيمٍ ﴾ ٢ است و هركس كه متأسَّى به ايسن اسوه و تابع این قدوه و امام و قبله است شرور و آفات وی هیچ و یا اندک است؛ زیرا قرب درگاه باعث قلّت شرور و نداری وی شده است، چنان که عقول دارای شـرور نیستند، ولی و قتی به عالم مادیات برسیم تزاحم پدید می آید و شرور از ناحیهٔ حدود و وجودات، و ماهیات ممکن و دور از آن اطلاق وجودی و اشعهٔ نوری ایجاد می شود. اكنون مورد دوم را بيان ميكند: و لمخالطة أنوار وجوداتها الضعيفة بشموائب ظلمات الأعدام اللاحقة بها بحسب درجات بعدها عن ينبوع النور الطامس القبيّومي ايس دليسل (ولمخالطة) اگر خوب شکافته شود بیانگر دلیل اول است. پس اگر ممکنات دور از منبع وجود شدند آمیختگی بیشتری با ظلمات پیدا میکنند. در بیان مراتب بعد و دوری به جای «و درجات بعدها» بهتر بود «درکات» بفرماید برخلاف قرب که بر آن «درجات» اطلاق میشود. پس به حسب درجات بعد موجودات ممکن از یمنبوع و اصل وجود جنبهٔ نقصانی و شری پیدا کردند و مشوب به عدم گردیدند. طامس، یعنی

ا. بحار الانوار، ج ۶۴، ص ۸۰

۲. قلم (۶۸) آیهٔ ۴.

نوری که همه را زیر پر گرفته است نه اینکه آنها را محو و نابود کرده باشد، بلکه نور حق سبحان همه را تحتالشعاع قرار داده است:

همه هرچه هستند از آن کمترند که با هستی اش نام هستی برند

اکنون مقدمه می گیرد و اندک اندک به تفاوت بین امکان ذاتی و امکان استعدادی می رسد و مطلب منظومه م أخوذ از اینجاست. در منظومه شش وجه تفاوت بین دو امکان بیان کرده است. و بالتفاوت مفعول به واسطة «نتضاعف» در عبارت بعدی است: فی مراتب انزول و البعد عن الحق الأول تتضاعف الإمکانات مراتب نزول و بعد از حق اول به دلیل این است که شیء معلول شده و ضعیف گردیده است، گرچه هر کجا و جود قدم نهاد حق است پس او حق اول است. مراد از تفاوت، اختلاف در علیت و معلولیت و سبق و نحوق و امثال آن است اما معنای تضاعف امکان ها جیست؟

همان گونه که می دانیم در امکان ماهوی وجود و عدم برای شیء علی السواء است، اکنون در عقل اول و نفس کل مطالعه کنید ماهیت آنها را ممکن می بابید، چنانکه با مطالعهٔ موجودات مادی و حتی پایین تر مثل کرم خراطین و پایین تر از آن حبّه و دانه و امثال آن، می بابید که امکان در وی نیز به معنای مساوی بودن وجود و عدم ماهیت است. پس معنای تضاعف امکانات در موجودات بعید از مبدأ اول امکان ماهوی نیست، لذا با تفتیش معلوم می شود که مراد از این امکان، امکان فقری است و هرچه واسطه در آنها بیشتر شود این امکان امکان فقری است و هرچه واسطه در آنها بیشتر شود این امکانات بیشتر می شود. زمین در پیدایش خود به وجودات قبلی نیازمند است، باید قبل از آن عقول و مفار قات، نظیر عقل اول و صادر نخستین تحقق بابند تا وی تحقق بابد. پس صادر نخستین و یا عقل اول به واجب نخستین تحقق بابند تا وی تحقق بابد. پس صادر نخستین و یا عقل اول به واجب الوجود نزدیکند و پس از آنها عقول دیگر قرار دارند، آن گاه نوبت به اجرام علوی می رسد. پس لحظه به لحظه امکانات، یسعنی مراتب وجودات بیشتر می شود و واسطه ها مضاعف و انباشته شوند. پس در تحقق این موجود در مرحلهٔ په بایین باید

۱. ص ۷۲، (چاپ ناصری).

معدات و شرایط و وجودات فراوانی فراهم آید تا نوبت به این وجود بسرسد، پس تضاعف امکانات، یعنی امکانات فقری نوری وجودی در سلسلهٔ مراتب علّی و معلولی در قوس نزول شدت می بابند و بیشتر می شوند.

و بتضاعفها تتفاوت الموجودات كمالاً و نقصاً و استنارة و انكسافاً. بس هركجا واسطه كمتر باشد وجود قوى تر است و هركجا امكانات بيشتر و وسايط فراوان تر باشد وجود ضعیف تر میباشد، چنان که در قوس صعود انسان در راه استکمال و ارتقا پله پله وجودش قوی می شود و هرچه بالاتر می رود و وسایط کمتر، و قوی تر می شود، قلم و فکر و آثار وجودي وي شدت مييابد به طوري که يک تنه ميليونها نـفر را تحت الشعاع قرار مي دهد: ﴿ إِنَّ إِبْرُهِمَ كَانَ أُمَّةً قَانِتاً ﴾ ' و البته هرچمه بـالاتر مـيرود ونزدیک تر می شود صفات محض و خالص حق سبحان بیشتر در وی تجلی می کند. مراد از انکساف در مقابل استناره است؛ یعنی هرچه دور می شود ظلمانی تر و انکساف وی بیشتر میشود و هرچه نزدیک تر میشود مستنیر و نورانی تر میشود و قد سبق أنَّ نسبة الوجوب إلى الإمكان نسبة تمام إلى نقص وجوب كه از ناحية وجـود است وجه و آبروی همه میباشد و باعث تشخص و منشأ آثار اشیاء است پس نسبت و جوب به امکان نسبت تمام به نقص است. اکنون مطالب دیگری را که قبلاً بیان شد، بيان ميكند. و أنَّ كلُّ ما وجب وجوده لا بذاته فهو لوضع شيء ما ليس هو فسي مــرتبة ماهیته، صار واجب الوجود» هرچه که وجوب وجود پیدا کرده و وجود وی از ذات وی نبوده باشد پس باید از ناحیهٔ غیر به وی داده شود مراد از «فهو لوضع شی،» یعنی به خاطر مناسبتی که با دیگران و غیر پیدا کرده وجوب ذاتی یافته است پس وضع به معنای تمام مقوله است ؛ یعنی نسبت شیء به اجزاء و به خارج، وضع است. بنابراین اگر این نسبت برای ممکن پیش نمی آمد واجب نمی شد. البته باید در وضع توسّعی داد: در امور مادی وضع و مناسبت دو شیء در پیدایش آثار و نتایج روشن است، چنان که در

١. نحل(١٤) آية ١٢٠. دكان إبراهيم أمة واحدة، در قرآن نيست.

اینجا مثل برخورد قوهٔ فاعله و منفعله، یعنی صورت محرقه به مادهٔ محرقه بهاعث احتراق می شود. پس چون شیء خود نداشت به وضع شیء دیگر حاصل شد. پس از ورای ماهیت وی آن امر برای وی حاصل می شود و مراد از واجب الوجود، واجب الوجود بالغیر است. مثاله الاحتراق لیس واجب الحصول فی ذاته، ولکن عند فرض التقاء القوة الفهاعلة بالطبع و القوة المنفعلة بالطبع، أعنی الصورة المحرقة و المادة المحترقة یجب حصوله. یکی از امثله احتراق است. احتراق واجب بالذات نیست پس باید وضعی پیش آید و این وضع همان «التقاء» است. در درس قبل کلمهٔ «مواصله» را در همین معنا به کار برده و فرموده بود: «حتی انتهت إلی مواصلة ما بین القوة القابلة» اکنون «التقاء» را به جای آن استعمال فرمود. مراد از قوهٔ فاعله صورت است و مراد از قوهٔ منفعله ماده، و به صورت لف و نشر مرتب آن دو را بیان و تفسیر کرد. آن گاه که التقا و مواصلهٔ بین قوهٔ علمه و منفعله بر قرار شد نتیجه واجب الحصول است لذا فرمود: «یجب حصوله»، و بعنی حصول احتراق، که نتیجه است، لازم و واجب است.

فتفطن و تیقن أن مثار الإمكان و الفقر، بعنی آنکه محل انگیزش و انتشار امكان است هو البعد عن منبع الوجوب و الغنی هرچه شیء از وجوب و غنا دور شود جهت امكانی بیشتری پیدا می كند و باز متفطن شو و بقین نما كه و مجلاب الفعلیة و الوجود هو القرب منه آنکه وسیلهٔ جلب و كشش است فعلیت و وجود است و «مجلاب» عطف بر «مثار» و منصوب به «أنّ است. «مجلاب» اسم آلت است، زیرا:

اسم آلت كه بسر آلت دال است مفعل و مفعله و مفعال است

اینکه وجود و فعلیت ملاک قرب است چیزی است که انسان در خودش می بابد و چه خوش آن را احساس می کند. جناب رسول الله ﷺ فرمود: دم علی الطهارة یوسع علیک الرزق» دوام طهارت باعث زیادی رزق و روزی است. و البته مراد از روزی، روزی انسان من حیث هو إنسان است، چون روزی حیوان برای همه هست:

ا. كنز ألعمال، ج ١٤، ح ٢٢١٥٤.

بر این خوان یغما چه دشمن چه دوست ادیسسم زمسین سسفره عسام اوست همهٔ موجودات بر این سفره نشسته اند و سفره سفرهٔ عام است، اما سفرهٔ رحیمیه ویژهٔ انسان منوط به طهارت است. در تفسیر آیهٔ شریفه ﴿ فَلْیَتُظُرِ الْاِنْسَانُ اِلْی طَعَامِه ﴾ امام صادق الله به زید شحام فرمود: هأی فلینظر إلی علمه الذی یأخذ عمن یأخذه ، خدا رحمت کند جناب قمشه ای، رضوان الله علیه، را فرمود: با حفظ موضوع و عنوان انسان، امام چنین فرمود: طعام و روزی انسان علم اوست و طهارت بیشتر و دوام آن، روزی انسان را توسعه می دهد و باعث قرب و نزدیکی می شود.

والإمكان جهة الانفصال و عدم التعلق و صلاك الهلاك و الاختلال امكان جهت انگیزش و مثار كثرت بوده، و باعث عدم ربط موجودات به واجب تعالی است و وجود باعث ربط است و ماهیات حدود وجود بوده و این حدود از وجود لحاظ می شود و اتخاذ و انتشا می گردد، پس او لا و بالذات وجودات باعث ربطند و ماهیات منصوب به «آن» هستند؛ یعنی «فتفطّن و تیمّن آن الوجوب...». و مناط الجمعیّة و الانتظام و حیث یکون الامکان آکثر یکون الشرّ و الفقدان أوفر و الاختلال و الفساد أعظم این مقدمه برای بیان تفاوت های شش گانه بین امکان ذاتی و امکان استعدادی است و افا قلّت جهات العدم، و سدّت بعض مراتب الاختلال همین مطلب مأخذ فروق شش گانه ای است که در منظومه به طور اختصار و فشرده آمده است؛ یعنی احتیاج امکان استعدادی به محل و عدم نیاز امکان ذاتی به آنکه «اذا قلّت» در صدد بیان آن است وجه پنجم منظومه است. آمراد از این فقره آن است که برای تحقق امکان استعدادی باید بنجم منظومه است. آمراد از این فقره آن است که برای تحقق امکان استعدادی باید به موجود شود و موانع و صوادم بلوغ به کمال و منواحمین برطرف شوند،

۱. عبس( ۸۰)، آیهٔ ۲۴.

۲. شرح المنظوم، تصحیح و تعلیق آیة الله حسن زاده، ج ۲، ص ۲۷۹ به بعد، در وجوه فرق امکان استعدادی از امکان ذاتی.

همانگونه که قبلاً بیان شد. آن گاه شیء به فعلیت می رسد که طارد جمیع انحای عدم بوده باشد و موانع و صوادم را، که انحای عدمند، رفع نماید. بتحقّق بعض شرائط الکون مقتضی ها تحقق پیدا کند و ارتفاع بعض صوادم البلوغ، إلی الکمال موانع برطرف شود حصل الإمکان الاستعدادی الذی هو کمال ما بالقوّه من حیث هو بالقوّة کمال ما بالقوّه، یعنی آن فعلیتی که حاصل نیست و این شیء به سوی آن در حرکت است و این کمال و استعداد و کیفیتی که این شیء دارد و برای این شیء این قوه و استعداد حاصل است، ولی این استعداد به سوی آن فعلیت در حرکت است. فی خصوص الظرف الخارجی مراد آن است که این کمال و استعداد و کیفیت محل می خواهد، پس امکان استعدادی در ظرف خارج و در محلی باید تحقق پیدا کند، ولی امکان ذاتی محل خاصی در ظرف خارج و در محلی باید تحقق پیدا کند، ولی امکان ذاتی محل خاص نمی خواهد؛ ماهیت انسان و قتی در خارج بخواهد محقق شود محل خاص نمی خواهد؛ نسبت وی به زید، عمرو، بکر، سیاه و سفید، و دیگر محال علی السواء نمی خواهد؛ نسبت وی به زید، عمرو، بکر، سیاه و سفید، و دیگر محال علی السواء نمی خواهد؛ نسبت وی به زید، عمرو، بکر، سیاه و سفید، و دیگر محال علی السواء نمی خواهد؛ نسبت وی به زید، عمرو، بکر، سیاه و سفید، و دیگر محال علی السواء نمی خواهد؛ نسبت وی به زید، عمرو، بکر، سیاه و سفید، و دیگر محال علی السواء نمی خواهد کند.

کما أنّ الإمكان الذاتي هو کمال الماهية المعرّاة عن الوجود على الإطلاق من حيث هي كذلك در مقابل امكان استعدادى امكان ذاتى قرار دارد كه محل خاص نمى خواهد و معرّا و برهنه از اين است كه محل خاص داشته باشد و نسبت به همه محال على السواء است و چون تحقق امكان استعدادى در خصوص ظرف خارجى بود لذا براى امكان داتى، كه در همه ظروف ثابت است، فرمود: في أيّ نحو من الظروف پس تا ابنجا يك فرق از فرق هاى ششگانه گفته آمد و اين وجه اول در اسفار و در منظومه وجه پنجم است. بايد توجه داشت كه در اسفار بين امكان استعدادى و امكان ذاتى دو فرق گذاشته است: فرق اول همين در محل بودن امكان استعدادى برخلاف امكان ذاتى، كه در محل بودن امكان استعدادى برخلاف امكان ذاتى، كه در امحل نيست. فرق اول همين در محل بودن امكان استعدادى برخلاف امكان فر ورفته تر از امكان استعدادى برخلاف امكان داتى، كه در امحل نيست. فرق دوم آن است كه امكان ذاتى در خفا و ظلمت و نقصان فر ورفته تر از امكان استعدادى است و همين وجه دوم در اسفار به پنج امر تعليل شد: ۱. لكونه امكان استعدادى است و همين وجه دوم در اسفار به پنج امر تعليل شد: ۱. لكونه

[امكان استعدادي] بمالفعل من جهة أخرى؛ ٢. و لأنّ المقوّيّ عمليه في الإمكان الاستعدادي؛ ٣. و لأنّ الإمكان الاستعدادي يرول؛ ۴. و لأنّ الإمكان منبع الإمكان الاستعدادي؛ ٥. و لأجل أنّ الإمكان الاستعدادي. ولى در منظومه جناب حاجى الاستعدادي؛ ٥. و لأجل أنّ الإمكان الاستعدادي. ولى در منظومه جناب حاجى هركدام از اين علل فرق دوم رايك وجه جداگانه به حساب آورده است و به ضميمة فرق اول، شش فرق شده است و در منظومه چنين فرمود: «والفرق بين الإمكان الاستعدادي و الذاتي رعي من وجوه مذكورة في الأفق المبين و الاسفاد. الأوّل قولنا: لكون الاستعدادي من جهة بالفعل؛ و الثاني: كون الإمكان الذاتي الاستعدادي كالأصل؛ و الثالث: أنّ مقويّاً عليه القوّة و الاستعداد عيّن في الاستعدادي بخلاف الذاتي؛ و الرابع: أنّ في الاستعدادي نوع أن يرول عن الممكن بمحصول المستعد له؛ الخامس: أنّ في الاستعدادي في محل الممكن أي قائماً بمحلّه دون الذاتي، فإنّه وصف الممكن بحسب حاله؛ و السادس: أنّ في الاستعدادي شدّة وضعفاً دون الذاتي،

بنابراین اگر ترتیب منظومه با اسفار سنجیده شود وجه اول اسفار مطابق وجه پنجم غرر است و وجه دوم اسفار، یعنی «لکونه بالفعل» مطابق وجه اول غرر است و وجه ثالث اسفار، وجه سوم غرر و هردو در وجه چهارم مطابقند و وجه پنجم اسفار، وجه دوم غرر است و در وجه ششم موافقند.

و هو أوغل في الخفاء و الظلمة و النقصان من الإمكان الذي هو إحدى الكيفيّات الاستعداديّة امكان استعدادى فرو رفته در خفا و ظلمت نيست؛ حيوان نحوى از وجود و تحقق و تشخّص است، برخلاف امكان ذاتى كه مربوط به ماهيت بوده و در وعاى ذهن است. پس امكان ذاتى در خفا و ظلمت فرور فته تر از امكان استعدادى است. اين وجه دوم از فرق در دسفار است كه اكنون پنج علت براى آن مى آورد، ولى در منظومه اين علل پنج گانه را به ضميمة وجه اول، شش وجه جدا حساب كرده است. پس علت أو غل در خفا بودن امكان ذاتى را اكنون بيان مىكند: لكونه بالفعل من جهة أخرى غير

۱. این بود کلام جناب سبزواری با اختصار و تصرف.

جهة كونها قوّة و إمكاناً لشيء اين وجه اول منظومه است كه وجه دوم اسفار است؛ يعني امکان استعدادی گرچه نسبت به فعلیتی که به سوی آن در حرکت است بالقوه است اما خودش اکنون و جودی متشخص و متحقّق و دارای فعلیت است. پس خودش فعلیتی دارد، ولي با سنجش به آنچه بعد خواهد شد بالقوه است، اما در امكان ذاتي اين مطلب راه ندارد، چون این سخن از آن وجود است، ولی ماهیت معرّات از وجود دارای امكان ذاتي است. فإنّ المنيّ و إن كان بالقياس إلى حصول الصورة الإنسانيّة بالقوّة جناب حاجی در مثال مرحوم آخوند مناقشه کرد و گفت: منی ممکن مستعد است و سخن ما در امکان استعدادی است که در دامن این منت است. اعتراض حیاجی وارد است و خود حاجی دو وجهی برای توجیه آن می آورد، و آن را ناشی از تقریب و مسامحه در تعبير مي داند. لكن بالقياس إلى نفسه و كونه ذاصورة منويّة بالفعل، فهو ناقص الإنسانيّة تامّ المنويّة بخلاف إمكان الذاتي الذي هو أمر سلبي محض همان طور كه امام بـاقر ﷺ فرمود: «اللهمّ إنّي أسألك من كلماتك بأتمّها و كلّ كلماتك تامّة» هر كلمه حق سبحانه در موطن خودش تامه است، مگر این حبّه و هسته و دانه و این مـنی، کـلمهٔ تـامهٔ الهـی نیست؟ پس منی دارای صورت منوی بالفعل بوده، ولی به نسبت به صورت انسانی ناقص است برخلاف امکان ذاتی که صفت ساهیت در وعمای ذهمن است و ممعنای محقق و متشخص نیست و لیس له من جهة أخرى معنى تحصلي. و لذا امكان ذاتى أوغل از امكان استعدادي در ظلمت است.

و لأنّ المقوّي عليه في الإمكان الاستعدادي هو أمر معيّن و صورة خاصة كالإنسانيّة في مثالنا همان طور كه از برخى اساتيد خود نقل كردم اگر انسان خواننده باشد مى تواند در هر مرحله از وجود قبل و بعد آن را بخواند؛ چون همهٔ عالم به طور منظم در كار است «ففي نظام الكلّ كلّ منتظم. أنه لذا مستخرج بر اثر نظم موجود در گردش ماه و خورشيد مى تواند تا صد سال بعد را حساب كند و جزئيات كسوف و خصوصيات آن

۱. همان، ص ۴۲۲.

را عیناً روشن سازد. به همین گونه در نظام موجودات در هر مرتبه می توان مراحل قبل و بعد را خواند، زیرا عالم بر اساس علم و اراده و وحدت صنع است و این وحدت صنع با امكان استعدادي حفظ مي شود، البته اشاره شد كه انباذ قلس حكيم فرمود: چون مردم نمي توانند در مكالمهٔ خود دو طرف را جمع كنند و با توجه به آن سو، اين سو را نمی توانند بفهمند و با توجه به این سو از دریافت آن سو ناتوان می شوند لذا برزخ بین آن دو، یعنی مطالعهٔ نفس که همهٔ مراحل را در خود دارد و واجــد هــر دو طرف است كمك خوبي براي فهم حقايق عالم است، لذا اگر مقام فوق تجرد و تجرد عقلی و تجرد برزخی و محشور بودن با ماده و مرتبهٔ نازله بودن بمدن فمهمیده شود بسیاری از مسائل حل است. در هر صورت امکان استعدادی دلالت میکند که همه موجودات به سوی کمال خود در حرکت هستند و مسیر خاص هر چیز غیر قابل تغییر و دگرگونی است، لذا همهٔ آنها مقصد خاصی را دنبال میکنند و به سوی مقوّی علیه خود، بعنی صورت فعلیهٔ خود در حرکت هستند. پس مقوّی علیه و صورت فعلیهٔ آنها امر گزافی نیست و طفره در عالم هستی راه ندارد، چنان که از مرحوم شعرانی نقل کردیم که ایشان برای امکان استعدادی در چرخش نظام هستی و نظم و مسير خاص هر موجودي اهميتي ويژه قبائل بـودند و در شــرح تــجريد أن را پــياده كردند. اين مسير عوض نمي شود و قبل از ايشان، حضرت امام صادق بلادر توحيد مفضل فرمود: هر موجودي روي برنامهٔ خاص حركت ميكند و طفره و اتمغاق راه ندارد. این مطلب به زبان فلسفی امکان استعدادی است. بخلاف ما یضاف إلیه الامکان الذاتي؛ لأنّه مطلق الوجود و العدم امكان ذاتي براي ماهيت در وعماي ذهمن است كمه ماهیت میگوید: من موجود باشم و یا نباشم تفاوتی نمیکند؛ به عبارت دیگر وجود و عدم برای من علی السویه است. پس وجود و عدم از ناحیهٔ دیگری برای من می آید و انَّما التعين ناشئ من قبل الفاعل من غير استدعاء الماهيَّة بإمكانها إيَّاه ماهيات استدعاي

١. علامه شعراني، شرح و ترجمة فارسي كشف المراد، ص ٣٩.

وجود یا عدم را ندارند، بلکه برای ماهیت علی السواء است، ولی در امکان استعدادی استدعای خصوصیت موجود است، زیرا دانهٔ گندم، گندم می شود و دانهٔ جو استعداد جو شدن را دارد. پس این دو وجه بود.

اکنون وجه سوم را در اوغل بودن امکان ذاتی بیان میکند: و لأن الإمکان الاستعدادی یزول عند طریان ما هو استعداد له بخلاف الإمکان الذاتی امکان استعدادی و قتی به فعلیت رسید؛ یعنی تخم، جوجه، و نطفه انسان شد استعداد به پایان می رسد و از بین می رود البته مرغ دوباره مستعد برای امور دیگر می شود، ولی آن مطلبی دیگر است. پس این استعداد با به بار نشستن و به فعلیت رسیدن زایل می شود، ولی امکان ذاتی با موجودیت از ماهیت زایل نمی شود.

سیه رویی ز ممکن در دو عالم 💮 جدا هـرگز نشــد والله أعــلم

ما هو استعداد له ضمير «هو» به امكان استعدادى و ضمير «له» به «ما» برمى گردد. بخلاف الإمكان الذاتي الذي هو بحسب حال الماهيّة في مرتبة بطلان نفسها و باعتبار عدم ذاتها لا بحسب حالها ضمير «ها» به ماهيت برمى گردد قبل وجودها الماهيّة الخارجى فغعليّة الشيء و تحقّه و وجوبه في نفس الأمر لايطّرد إمكانه الذاتي جنين نيست كه اكنون وجود يافت امكان ذاتى وى از بين برود. در حال عدم ماهيت چيزى نيست و واقعيتى ندارد تا صفتى داشته باشد، ولى امكان استعدادى بعد از فعليت از بين مى رود و زايل مى شود. بكونه بحسب مرتبة الماهيّة چون امكان ذاتى به لحاظ مر تبه ماهيت براى ماهيت ثابت است و از بين نمى رود و ما بحسب الماهيّة لايزول بعلّة خارجة علت براى ماهيت ثابت است و لازم ذاتى ماهيت را زايل نمى كند، بس اگر ماهيت مع الوجود خارجى خصوصيت و لازم ذاتى ماهيت را زايل نمى كند، بس اگر ماهيت مع الوجود است امكان ذاتى او زايل نسمى شود بخلاف إمكانها الاستعدادي الذي هو بحسب الواقع مراد از واقع، يعنى وقوع يافته در خارج فلا يجامع الفعليّة فيه اكنون كه و قوع بيدا كرده و صورت به فعليت رسيده امكان استعدادى راه ندارد فأحد الإمكانين اكنون نتيجه مى گيرد كه امكان ذاتى در فقر و ندارى فرور فته تر از امكان استعدادى است، پس تا

كنون ادلة أوغل بودن را بيان مىكرد اكنون نتيجه را أشكار بيان كرده است. فأحد الإمكانين أشدٌ فيما تستدعيه الممكنيّة من القوّة و الفاقة و الشرّ.

پس یکی از دوامکان، یعنی امکان ذاتی نسبت به امکان استعدادی به لحاظ قوه و فاقه و شر اَوغل است. پس سه دلیل برای اَوغل بودن آورد و با وجه اول طبق کتاب منظومه چهار وجه میشود و دو وجه دیگر باقی مانده است.

و لأنّ الإمكان الذاتي\* مرحوم أخوند براى تفاوت بين امكان ذاتى و امكان استعدادى دو تفاوت ذكر كرد و تفاوت دوم به پنج دليل موجه بود. سه دليل بيان شد دليل چهارم براى أوغل بودن امكان ذاتى از امكان استعدادى اكنون بيان مى شود. البته مرحوم حاجى در منظومه اهمين وجوه را جداگانه أورده و أن وجوه به طور مستقل شش وجه شده است.

و لأنّ الإمكان الذاتي منبع الإمكان الاستعدادي چون همة ما سوى الله ممكنند و متفرع بر امكان ذاتى، هر يك از ممكنات در موطن و مرتبهٔ خود به امكان نورى تحقق پيدا مى كنند. پس قبل از هر صفتى ممكنات متصف به امكان ذاتى هستند لذا امكان ذاتى منبع و اصل همه است، و پس از آنكه نوبت تحقق موجودات استكمالى رسيد، آنها با حركت و استعداد در مسيرى خاص به تكامل مى رسند و در اين سير ارتقايى و كمالى خود در تحت تدبير متفرد به جبروت بوده و به سوى هدف خويش روانند و تمام ذرات هستى در تحت ربوبيت رب العالمين به سوى كمال خويش رهسپارند و اين تدبير به نحوى بديع در همه عرصههاى موجودات در كار است. در انسان گرچه به ظاهر اشتهايى پيش مى آيد و غذايى خورده مى شود، ولى از بقيهٔ مراحل آن بى خبر هستيم؛ مراحل مختلف هضم و جذب و غذاى سلولها كه به تناسب هركدام از اعضا، اين غذا به نحوى است و بدون اطلاع شعور و آگاهى ما و در تحت تدبير متفرد به

درس صد و شصتم: تاریخ ۴/۱۰/۴.

۱. ص ۷۴، (چاپ ناصری).

جبروت انجام می شود. چشم و غذاهای لطیف وی به نحوی است که اگر اندکی این طرف و آن طرف شود، باعث اعوجاج و بیماری می شود و نیز نگه داشت ریسخت و چینش سلول ها و چهره و اعضا به نحوی که اگر صد سال بگذرد همان حالت حفظ می شود. در تحت علم و اراده و قدرت و مشیت و دیگر صفات کمالی است. ایس صفات همه جا را فراگرفته اند و در همه موجودات در کار هستند.

این همه نقش عجب بر در و دیوار وجـود

هر که فکرت نکند نقش بود بسر دیوار

پس امکان ذاتی منبع واصل امکان استعدادی است.

و ذلك لأنّ الهيولى التي هي مصححة جهات الشرور والأعدام إنّما نشأت من العمقل الفعال بواسطة جهة الإمكان فيه. وجود خير محض است و اگر حرف شر پيش مى آيد بالعرض است و شر از نفاد و نقصان و زوال است، لذا فرمود: هيولا مصحح جهات شرور و اعدام است و قبلاً نيز بيان شد كه اشرف دو متقابل از جانب مبدأ اعلاافاضه مى شود و مثال شمس و جدار و سايه براى بيان آن ذكر شد. پس آنچه از جانب اوست خير است و از اينجانب چون محدوديت است، مثل اقتضاى ديوار كه سايه مى دهد شرور واعدام برمى خيزد. پس منشأ بيدايش شرور و اعدام ندارى و فقر است و اين ندارى و فقر است و اين ندارى و فقر است و اين ندارى و فقر را برگردان هيولاى اولى گذاشتيم و گفتيم: هيولا كمپانى فقر است و از جهت ندارى در رأس همه مى باشد و البته قابليت همه چيز را داراست و رق منشور جهت ندارى در رأس همه مى باشد و البته قابليت همه چيز را داراست و رق منشور

همان گونه که می دانیم عقل اولین مخلوق است و همهٔ موجودات و مخلوقات در رتبهٔ پس از عقل قرار دارند و پس از آن نفس کل است که متعلق به اجرام و اجسام است و اجرام و اجسام بدن و مرتبهٔ نازلهٔ او هستند. و البته مرتبهٔ عالی نفس عقل است و به جهت تعلق به عالم جسمانی نفس کل می باشد و در این سلسله فیض از مسیر عقول به نفوس و اجرام و اجسام می رسد. اما حکما در اطلاق عقل فعال نظر به تعلق

عقل اخیر به اجسام دارند. پس عقل فعال به مدبر عالم مادون قمر، یعنی عقل اخیر اطلاق می شود. البته از جهت دیگر در اطلاق دیگر عقل فعّال را بر همهٔ عقول اطلاق می کنند، و مراد از فعّال بودن، یعنی اینکه آنها موجود قائم به ذاتی هستند که شؤونات مختلفی دارند و از کثرت کارشان به آنها عقل فعّال می گویند. بر ایس اصطلاح هم جبرئیل، که عقل اخیر و مدبر مادون قمر است، عقل فعال است و هم دیگر عقول و فرشتگان مثل میکائیل و عزرائیل و غیر آنها. این عقول منشأ فیوضاتند گرچه بر سر هر سفره بنشستم خدارزاق بود و انسان موحدی که به توحید صمدی قرآنی رسید در همه جا خدا را همه کاره می بیند

دیدهای خواهم سبب سوراخ کنن تا حبجب را برکند از بیخ و بن ولی در عین حال با باد و ابر خدای تعالی باران می فرستد. پس با آنکه حق سبحانه در همه جا در کار است، اسباب نیز درکارند.

حق جان جهان است و جهان جمله بدن اصسناف مسلاتک همه قوای ایس تس توحید همین است و دیگرها همه فن.

اطلاق دیگر عقل فعال بر روح حضرت خاتم است. ما اطلاقات عقل فعال و مأخذ آن را از کتب شیخ رئیس و آخوند در نکته ای از هزاد و یک نکته جمع کردیم. اکنون به دلیل دیگر برای اَوغل بودن امکان ذاتی می پردازد: و لأجل أنّ الإمکان الاستعدادی له حظ من الوجود یقبل الشدّة و الضعف بحسب القرب من الحصول و البعد عنه امکان استعدادی چون نحوه ای از وجود است شدّت و ضعف بر می دارد و چون ماهیت الذات مر تبط به جاعل نیست و به واسطهٔ وجود مر تبط می شود پس ذاتاً در ماهیت شدت و ضعف راه ندارد. البته چون وجود، قریب و بعید به مبدأ می شود، شدت و ضعف را نسبت داد، و طی ذاتاً نمی توان به ماهیت شدت و ضعف را نسبت داد، ولی ذاتاً نمی توان به ماهیت من حیث هی شدت و ضعف را نسبت داد؛ و تشکیک در ولی ذاتاً نمی توان به ماهیت من حیث هی شدت و ضعف را نسبت داد؛ و تشکیک در ماهیت راه ندارد. لذا چوب و چوب تر و سنگ و سنگ تر نداریم، و اگر در جایی بر

ماهیت شدت و ضعف صادق است برای و جود و شدت و جودی است؛ مثلاً در انسان شدت و ضعف راه دارد، نه آنکه عمرو و بکر با همدیگر در ماهیت انسانی تفاوت داشته باشند، زیرا جنس و فصل و حد و تعریف انسان بر هر دو به صورت یکسان صادق است، ولی چون از نظر کمالات و جودی زید بر تر از عمرو است به او انسان تر گفته می شود. لذا به جای نفهم و نفهم تر، حسار و حسار تر می آورند، ولی اسب و اسب تر نمی گویند، زیرا مراد از شدت و ضعف در مورد حمار مراتب بلاهت است و میخواهیم بگوییم که وی کسب کمال نگرده و متأدب به آداب نیست. پس در ماهیت شدت و ضعف نمی باشد و اگر در جایی در محاورات در ماهیات استعمال شده باشد بااندک التفاوت مراد از شدت و ضعف را و جودات می بابیم. پس در امکان استعدادی که نحوهای از وجود است شدت و ضعف راه دارد. این استعداد، که در محل موجود است و قوه و منه برای صورت است، اندک اندک پخته تر و نزدیک تر به صورت است و می شدت می پذیرد تا آنکه به صورت برسد.

قاستعداد النطفة إمّا بطرق بعض الأضداد. بحث مزاج به طور مستوفا در اشدادت و شرح آن ا و نیز در همین کتاب در مرحلهٔ یازدهم در جواهر و اعراض انجام می شود، و البته پس از تشکیل مزاج و بر طبق آن نفس مناسب به بدن تعلق می گیرد، و البته امکان استعدادی پس از تحقق امکان ذاتی است، زیرا امکان ذاتی طبق آن دلیل قبلی منبع واصل است. و مراد از حدوث دواعی و اسباب جمع شرایط و مقتضیات است و مراد از انبتات موانع، یعنی انقطاع موانع و رفع آنهاست، و تا شیء و جوب نیابد و طارد جمیع انحای عدم نشود و خار راه از مقابل برداشته نشود موجود نمی شود. و پس از موجود شدن و حصول صورت فعلی که استعداد در تلاش برای رسیدن به آن بود و حاصل شدن مقصود، امکان استعدادی به پایان می رسد و زایل می شود. ایس دلیل حاصل شدن مقصود، امکان استعدادی به پایان می رسد و زایل می شود. ایس دلیل حاصل شدن مقصود، امکان استعدادی به پایان می رسد و زایل می شود. ایس دلیل حود

۱. شرح اشارفت، ج ۲، نمط ۲، فصل ۲۲، ص ۲۷۵.

یافته است، استعداد چیز دیگر را در خود می پروراند و بار دیگر سیر استکمالی خود را به سوی هدفی دیگر دنبال می کند. اکنون که هسته درخت شده است، درخت به سوی صور تی دیگر در حرکت است، و آرام آرام استعداد وی که تازه حادث شده از ضعف به شدت می گراید تا اینکه صورت درختی بر اثر شدت استعداد مزبور زایل، و صورت دیگر حاصل می شود؛ مثلاً درخت پوسیده و خاک می گردد، و باز صورت فعلی خاک استعداد چیز دیگر را در خود پرورش می دهد و این چرخش و مسیر نظام احسن الهی را اداره می کند. البته همهٔ استعدادها چنین شانسی را ندارند که به صورت فعلی خود برسند، گاه طرق اضداد استعداد را از بین می برند؛ مثلاً چغاله که استعداد میوه شدن را داشت استعداد وی بر اثر سرمازدگی از بین می رود لذا فرمود: با طاری میوه شدن را داشت استعداد وی بر اثر سرمازدگی از بین می رود لذا فرمود: با طاری شدن برخی از اضداد شیء به کمال و صورت دل خواهش نمی رسد. اکنون مرحوم شدن برخی از اضداد شیء به کمال و صورت دل خواهش نمی رسد. اکنون مرحوم آخوند شش و جه مزبور را، که در کسوت دو تفاوت بین امکان استعدادی و امکان ذاتی ذکر کرده بود به طور خلاصه بیان می کند:

و بالجملة فإطلاق الإمكان على المعنيين امكان ذاتى و استعدادى بضرب من الاشتراك الصناعي اشتراك لفظى لاقتضاء أحدهما رجحان أحد الجانبين «لاقتضاء» بيان تفاوت اين دو امكان است. البته أن شش وجه به صورت مرتب در اين خلاصه گيرى نيامده است و لاقتضاء "بيان وجه سوم و چهارم است؛ يعنى امكان استعدادى باعث رجحان يكى از دو جانب است و در مسير مشخص به طرف مقصود حركت مىكند لذا اگر از دانة گندم بپرسيد: مىخواهى چه چيز شوى؟ در پاسخ مىگويد: مىخواهم خوشه گندم گردم. پس اينجانب وى رحجان دارد، ولى امكان ذاتى نسبت به همه على السواء هست و تقرر وى ثنها در وعاى ذهن است، و در خارج عنوان و تقررى ندارد و ذهن بضرب من الاعتبار آن را جعل مىكند. و قبوله للشدة و الضعف اين وجه ششم است. و عدم لزومه لماهية الممكن اين اشاره به وجه پنجم است؛ يعنى امكان ذاتى استعدادى لازم ماهيت نيست، زيراگاهى از ماهيت زايل مىشود برخلاف امكان ذاتى

که همیشه با ماهیت است و اگر امکان استعدادی همیشه بیا میاهیت می بود نسبت بیه همه علی السویه می بود، در حالی که هر موضوعی ممکن خاص است و استعداد خاصی دارد.

و قيامه بمحل الممكن لابه اين وجه اول است. و كونه من الأصور السوجودة في الأعيان لكونه امكان استعدادي كيفية حاصلة لمحلها معدة إيّاه محل را لإفاضة المبدأ الجواد وجود الحادث فيه در محل.

این وجه دوم است و بیان می دارد که کیفیت استعدادی نحوهٔ وجود در محل است و محل را آمادهٔ افاضهٔ مبدأ جواد می کند تا مبدأ جواد حادث را در محل ایجاد کند و وجود حادث را در محل به وجود آورد. و چون وجود حادث به دو گونه و دو شعبه تقسیم می شود؛ زیرا برخی از محل ها بالذات قبول صورت می کنند و برخی بالعرض لذا فرمود: إمّا بالذات کالصورة و العرض، أو بالعرض کالنفس المجرّدة، بخلاف الثانی؛ لأتّد بخلافه فی جمیع تلك الأحكام. مراد از ثانی امکان ذاتی است که در این احکام بر خلاف امکان استعدادی است. اما تعبیر ایشان به «بالذات» و «بالعرض» به خاطر این است که گاهی ماده در حال حرکت خواهان صورتی است که حال در وی شود؛ مثل صورت گاهی ماده در حال حرکت خواهان صورتی است که حال در وی شود؛ مثل صورت بحسمیه، و صورت نوعیه که حال در محل می شوند و یا رنگ را به عنوان مثال پذیر فته است؛ تا کنون چغاله بود و این رنگ را نداشت اکنون استعداد شدت پذیر فت و این رنگ را پذیر فت، پس صورت نوعیه و عرض مزبور، یعنی رنگ، حال در این محلند و بالذات محل آن را پذیر فته است این بود مراد از «کالصورة و العرض».

اما مراد از «کالنفس المجرّدة» در مثال برای «بالعرض» آن است که پس از مسیر نطفه و رسیدن به نقطه ای که مبدأ جواد در این محل افاضه و جود کند و جود مفاض نفس است که مجرد و نفس مجرد محل ندارد و حال در ماده نیست، ولی تعلق به این محل دارد، نه به نحو حلول، پس نفس مع الماده است، پس نفس «بالعرض» محل دارد، زیرا معیت با محل دارد. یادداشت خوبی در اینجا دارم و آن این است:

در جلسهٔ سوم (ص ۵۵، چاپ اسلامیه) در تحت عنوان «تنبیه» همین مطلب را

عنوان كرده است «و اعلم أنّه، قدس سره، عبر في الفصل السادس عشر من المسلك الثالث في القوّة و الفعل، عن الحادث في المحلّ بالذات بالموجود في المادة، و عن الحادث في المحلّ بالعرض بالموجود مع المادّة، حيث قال: «تنبيه - إنّ بعض الحوادث يكون إمكان وجوده بأن يكون موجوداً في المادّة، و بعض الأشياء يكون وجوده بأن يكون مع المادّة لا فيها، فالأوّل كالصور الجسميّة، و الثانية كالنفوس الإنسانية ليس وجودها في المادّة و لكن مع المادة. « فالحادث في المحلّ بالذات هو موجود في المادّة، و الحادث في المحلّ بالذات هو الموجود مع المادّة، و التعبير في الموضع الثاني أبلغ و أحسن من الأوّل. « الموضع الثاني أبلغ و أحسن من الأوّل. » الموتود في الم

همان گونه که بیان شد امکان استعدادی محل می خواهد، و قائم به محل است، لذا مرحوم آخوند فرمود: ثمّ الإمکان الاستعدادی إذا أضیف إلی ما یقوم به یسمّی استعدادی پس امکان استعدادی در محل هسته هست و به آن قیام دارد، پس اگر امکان استعدادی به محل سنجیده شود، به آن استعداد می گویند؛ یعنی این محل دارای استعداد است. و إذا أضیف إلی الحادث فیه یسمّی إمکان ذلك الحادث. در متن قبل مراد از حادث را بیان کردیم و گفتیم که حادث دو شعبه دارد: ۱. حادث به محل بالذات تعلق دارد، یعنی حادث فی المحل است؛ ۲. حادث بالعرض به محل تعلق دارد؛ یعنی حادث مع المحل است. ولی هنوز این حادث ایجاد نشده، زیرا استعداد شدت نگرفته و آمادگی کامل حاصل نشده است. پس این حادث اکنون معدوم است. لذا و قتی امکان استعدادی را به این حادث می گوییم و البته این نسبت منجی در ذهن است. و چون ذهن بر اثر تجربه و عادت می داند که ایس دانه گسندم سنجی در ذهن است. و چون ذهن بر اثر تجربه و عادت می داند که ایس دانه گسندم خوشه می شود استعداد موجود در دانه گندم را به خوشه حساب می کند و به آن امکان خوشه حساب می کند و به آن امکان

۱. این قسمت از پاورقی در نسفنر (ج ۱، ص ۲۲۱، چاپ اول) از جناب استاد نقل شده است دمقرره. در این عبارت جناب آخوند به جای دبالعرض، دمع المادة، آورده است و این تعبیر شریف تر است و فرمود: دبأن یکون مع المادة لافیها،،

آن حادث مى گويد. اكنون ناگهان از تعبير به امكان استعدادى عدول مى كند و بـه آن امكان وقوعى مى گويد: فالإمكان الوقوعى بما هو إمكان وقوعى للشيء قائم لابه، بـل بمحلّه، فهو بالوصف بحال المتعلّق أشبه. در فصل يازدهم همين منهج در تحت ايسن عنوان في أنّ الممكن على أيّ وجه يكون مستلزماً للممتنع بالذات امكان و قوعى را به دو معنا اطلاق كرد:

۱. امکان وقوعی به معنای امکان استعدادی و میرادف آن؛ ۲. امکیان وقوعی به
معنای اینکه «لایلزم من فرض و قوعه المحال». امکان و قوعی به این معنا در مجردات
هم جاری بود، ولی امکان و قوعی مرادف با امکان استعدادی فقط در مادیات جاری
بود. حاجی در منظومه فرمود:

و هو بعرفهم سـوى اسـتعداد و الفــرق بـينه و ذاتـي رعـي ۱ قد يوصف الإمكان باستعداد ذا ما بالإمكان الوقـوعي دعـي

برای امکان وصف استعداد می آوریم و این امکان استعدادی غیر از خود استعداد است، زیرا استعداد صفت محل است و امکان استعدادی بسرای شیء معدوم است.

«۱۵» یعنی امکان استعدادی به امکان وقوعی هم خوانده می شود و تفاوت های شش گانه برای فرق امکان استعدادی از امکان ذاتی بود. پس بسرای توجه به این اصطلاح مرحوم آخوند سیاق عبارت را از امکان استعدادی به امکان وقوعی تغییر داد. پس استعداد صفت محل است و این صفت در محل موجود است و فعلیت دارد و از مقوله کیفیت است ولی امکان استعدادی امری ذهنی است که به نسبت به شیء معدوم و صورت مورد انتظار گفته می شود و در واقع صفت صورتی است که هنوز تحقق نیافته است. با توجه به این مطلب، تسامح در این عبارت که در محاورات ما فراوان است روشن می شود؛ ما به تسامح می گوییم: نطفه ممکن است انسان شود پس فراوان است روشن می شود؛ ما به تسامح می گوییم: نطفه ممکن است انسان شود پس امکان استعدادی را به نطفه اسناد می دهیم، در حالی که باید بگوییم آن صورت امکان

١. شرح المنظومة، ق وحكمت، ص ٧٧، (چاپ ناصري).

دارد که در این محل پیاده شود. پس امکان وقوعی شیء و صورتی که بعد خواهد آمد قائم به آن صورت معدوم نیست «لابه» بلکه قیام به این محل دارد «بل بمحله» لذا اگر اکنون امکان استعدادی را برای محل می آوریم و وصف محل قرار می دهیم در واقع وصف این محل نیست بلکه وصف آن صورت معدوم است. پس اطلاق امکان استعداد بر این نطفه و وصف قرار دادن آن برای نطفه وصف به حال متعلق، یعنی معدوم است لذا فرمود: «فهو «امکان استعدادی «بالوصف بحال المتعلق أشبه.»

اکنون که مطلب فوق روشن شد و حقیقت و مجاز واضح گردید لذا پایهٔ کلام این عده که هردو را بر محل اطلاق کردند روشن میشود: و منهم من پسری أنّ المسمّى بالإمكان الاستعدادي هو بعينه الكيفيّة المزاجيّة، و غيرها من حيث انتسابها إلى الصورة التي ستحدث بسببها. ايشان امكان استعدادي را همان استعداد دانستند؛ يعني امكان استعدادي را كيفيت مزاجي گرفتند و بعد گفتند البته امكان استعدادي همان استعداد با این قید است؛ یعنی اگر استعداد با صورتی که بعد حادث میشود سنجیده شود نام امکان استعدادی به آن داده می شود. گرچه در محاورات ما هم چنین تسامحی داریم؛ در بحث و تحقیق آن دو را از هم جدا میکنیم و امکان استعدادی را صفت برای شیء معدوم مي آوريم. پس ايشان گفتند اگر به خود استعداد نگاه كنيد كيفيت مزاجي است و اگر همین استعداد را به صورت بعدی بسنجید به همین استعداد امکان استعدادی گفته میشود. اکنون مثال میآورد: فمزاج النطفة إذا اعتبر بذاته کان کیفیّة مزاجیّة و اذا نسب إلى الصورة الحيوانيّة كان استعداداً لها مزاج نطفه و استعداد كيفيت مزاجي حاصل در خود وی است و اگر به صورت حیوانی نسبت داده شود این استعداد آن صورت است. اكنون تنظيري مينمايد و كذلك صحن الدار صفة للدار صحن و فيضاي خيانه صفت خانه است، ولي همين فضا را به مردمي كه ممكن است در أن جمع شوند بسنجيم موصوف ميشود به اينكه قبابليت گينجايش تبعدادي از مبردم را دارد و إذا أضيف في الذهن إلى عدم ما يسعه من الناس كان إمكاناً له. بس فيضاي موجود، كه

صفت خانه است، به مردمی که اکنون در وی نیستند سنجیده شود امکان آن است. پس اگر فضا و صحن خانه به مردم معدوم سنجیده نشود صفت خانه است و اگر با آنها سنجیده شود استعداد او به خارج است، در حالی که مرحوم آخوند فرموده بود: امکان و قوعی صفت آن خارج است و اگر استناد به محل داده شود مسامحه است.

و ستسمع فی تحقیقه ما هو الحق القراح فی فصل القوة و الفعل بإذن الله العلیم الفقال. ما فصلی به نام فصل قوه و فعل نداریم، بلکه مرحلهای به نام قوه و فعل موجود است و آن مسلک سوم است و در فصل شانزدهم آن مسلک همین مطلب عنوان می شود. اگر عبارت چنین بود اشکالی بر آن وارد نبود: فی فصل من القوة و الفعل ولی در نسخ همن، موجود نیست. در هر صورت این مطلب جواب از اشکال مقدری است و آن دخل این است: شما امکان استعدادی را که امری وجودی است صفت امری معدوم بالفعل می گیرید، زیرا فرمودید: امکان استعدادی صفت صورت معدوم است البته این صورت بعداً در اینجا بیاده می شود، ولی اکنون معدوم است. چگونه صفت موجود برای امر معدوم و موصوف معدوم می آورید، وجود رابط که به دو طرف متقوم است برای امر معدوم و موصوف معدوم می آورید، وجود رابط که به دو طرف متقوم است چگونه به دو طرف متقوم است

مرحوم آخوند در جواب می فرماید: در ذهن موضوع و محمول تصور می شود و همین قدر در انتساب آن دو به هم کفایت می کند و لازم نیست هر دو در خارج متحقق باشند تا انتساب صحیح باشد. پس از اینکه می دانیم و از راه تجربه فهمیدیم که خوشه از این دانه پدید می آید، تصویر خوشه در ذهن ما قرار می گیرد و امکان به آن انتساب می یابد! ۱

ا. در تعليقة جناب استاد عبارت مزبور را از فصل شانزدهم الاسفار الارسه (ج ١، ص ٢٢١) أورده است. عبارت
 ملاصدرا در أن باب ابن است: وإنّ إمكان وجود الصورة صفة موجودة في هبوليها إذا عقلت تلك الصورة عقلت
 أنّها إمكان وجود الصورة؛ مثال ذلك سعة الحوض فإنّها صفة للحوض، فإذا أحضره الذهن و أحضر قدر ما يسعه
 من الرجال كان إمكان وجودهم. فبهذا تنحل شبهة من يقول: إنّ الموجود كيف يكون مضافاً إلى المعدوم، فإنّ حدً

ممتنع بالذات هیچ و عدم است و قبلاً بیان شد که بحث از عدم در فلسفه بحثی استطرادی است و هیچ ارزشی ندارد تا از آن بحث شود و منشأ اثر و خاصیتی نیست تا غرض باحث به آن تعلق گیرد. و اگر از آن بحث می شود برای آن است که عده ای به هنگام گفت و شنود ر هزنی از ناحیهٔ مباحث عدم برای آنها پیش آمده و پندار باطلشان خار راهی است که فیلسوف به ناچار باید آن را از سر راه روش علمی خود بردارد والا عقل ناصع کاری به عدم ندارد و از آن بحثی ندارد.

اکنون برخی از احکام ممتنع بالذات را بیان می کنیم، ولی چون هیچ از خودش چیزی ندارد لذا احکامی که در واجب بالذات بیان شد، ملاک قرار داده می شود و مسمتنع بالذات را با آن می سنجیم و آن احکام را بالعرض در مسمتنع بالذات یا بیاده می کنیم. عقل واجب بالذات را از راه آیتی از آیات و یا به شهود وجودی می شناسد، گرچه این شناخت به کنه نیست و از راه شناخت آن و به طفیل وجود، احکام عدم نیز بیان می شود. پس از بیان سه حکم از احکام امتناع بالذات آن را مقدمهٔ مقصود اصلی خویش از عنوان این فصل قرار می دهیم و نیز فصل بعدی مقدم این فصل دفسل بعدی متمم این فصل است. و یا به عبارتی فصل بعدی متمم این فصل است. مقصود اصلی و غرض نهایی در این فصل آن است که، عده ای به مفاد این جمله اساطین فن که «المحال جاز آن یستلزم محالاً» پی نبرده و از دورادور چنین بنداشتند که ایشان بدون جهت و بی مناسبت چنین گفتند که هر محالی مستلزم هر محال دیگر است، در حالی که ایشان در قیاس خلف از راه استلزام و تلازم دو امر، چنین قاعده ای را بیاده می کند؛ مثلاً و قتی مدعا را مطرح کردند، می گویند اگر صورد به ذیرش شسما

المضاف كون الشيء بحيث إذا عقل عقل معه المضاف إليه؛ و إن قيل إنّ سعة الحوض و صحن الدار كلّ منهما
معنى وجودي و القوّة معنى عدمي كان كلّ منهما بالقياس إلى ما بسعه و هو الماء مثلاً لا إلى الوجود، و هو معنى
عدمي، والقوّة التي هي بالإطلاق معنى عدمي هو ما يكون بالقياس إلى الوجود مطلقاً ومقرر».

درس صد و شصت و یکم: تاریخ ۶۸/۱۰/۵

نیست پس نقیض آن را بپذیرید و با باطل کردن نقیض مدعا ثابت می شود، زیرا از دو نقیض یکی قطعاً صحیح و دیگری قطعاً ساطل است، امّا ایس عده ایس تلازم را ندیده گرفتند و گمان کردند هر محالی مستلزم محال دیگر می تواند باشد، بدون آنکه بستگی و لزوم بین این محال و آن محال موجود باشد، در حالی که استلزام دو محال به نوعی ربط و بستگی و علیت و معلولیت را در حالت فرض وجود آنها می رساند. پس قضیه شرطی مرتبط به یکدیگر، محط و مصداق قاعده است، نه در هر قضیه ای ولو به صرف مصاحبت اتفاقی. پس ایشان جواز استلزام محالی با محال دیگر را شنیدند، ولی به کلمهٔ «لزوم» دقت نکردند: «حفظت شیئاً و غابت عنك أشیاء.»

پس عمده نظر اساطین فن در لزوم آن است که بین دو محال (در صورت فرض وجود) علیت و معلولیت باشد و یا هر دو معلول علت ثالثی باشند. البته همان طور که قبلاً بیان شد، مراد از دو معلول علت ثالثهٔ دو معلولی اند که با همدیگر ته برزم، و با همدیگر به نحوی ارتباط و قرابت داشته باشند و الازید موجود در اینجا و درختی در جنگل، که هر دو معلول حق سبحانند، با همدیگر ارتباط و تلازمی ندارند. مراد از همعلولی علة واحده ادر کلام قوم این حکم نیست. تفصیل این کلام در نمط دوم اشارات آمده است. پس بیان احکام امتناع مقدمه ای برای بیان این مطلب است که اللمحال جاز آن یستلزم محالاً الله مراد باری به هر جهت نیست، بلکه بین دو محالی که ملازمه باشد چنین تلازمی است. پس عصاره و خلاصهٔ این فصل و مقصود از آن همین است. کنون بیان احکام ممتنع می نماییم: همان گونه که عقل از ادراک کنه حق همین است. کنون بیان او وجود و و جوب و قوتی غیر متناهی دارد و عقل شأنی از تعالی عاجز است، زیرا او وجود و و جوب و قوتی غیر متناهی دارد و عقل شأنی از وجود وی و پرتوی از جود اوست، بلکه کرمک شبتابی در قبال خورشید عالمتاب و بحری و پرتوی از جود اوست، بلکه کرمک شبتابی در قبال خورشید عالمتاب است. چگونه چنین مخلوق ضعیفی بتواند وی را ادراک کند؟ زیرا ادراک احاطهٔ

١.شرح اشارات، ج ١ (طبيعيات)، نمط ١، فصل ١٩، ص ١١٥ \_ ١١٩.

مدرِک به مدرّک است و هرگاه چیزی ادراک شود، احاطه به آن پیدا می شود و خدای تعالى محيط به همة اشياء بوده و ديگران محاط بوده و لذا ﴿ وَ لَايُحيطُونَ بِهِ عِلْماً ﴾ ا غیر متناهی چگونه به واسطهٔ متناهی و محدود به احاطه درآید؟ در حالی که همه معلول و محدود هستند. حـتى صـادر نـخستين و عـقل اول بــه دليــل تـقييد خــود نمي توانند او را به كنه ادراك نمايند: ﴿ يُحَذُّرُكُمُ اللَّهُ نَفْسَهُ ﴾ ". پس همان گونه كه عقل واجب الوجود را ادراک نمی کند ممتنع بالذات را نیز نمی تواند ادراک کند، زیرا ممتنع بالذات هیچ و نبود و نیستی محض است، پس چیزی نیست که ادراک بنوانید به آن تعلق گیرد. بنابراین عقل در فهم آن باید چه چیز را بفهمد و ادراک کند، در حالی که مفهوم و مدرک هیچ است و رنگ و بویی ندارد. برای تشبیه معقول به محسوس مي توان گفت: همان گونه كه پهلوان نمي تواند كوه را پرت كند، زيرا كوه خيلي سنگين است و کندن وی از جای خود ممکن نیست لذا از شدت صلابت و عظمت نمی تواند آن را برت کند، همین پهلوان پر کاه را نیز نمی تواند پرت کند، زیرا پر کاه آن قدر سبک و ناچیز است که قدرت آن را نمیگیرد. پس هر دو را نمی تواند پرت کند؛ یکی را به خاطر قوت و شدت و دیگری را به خاطر ضعف. در اینجا نیز عقل هر دو را نمی تواند ادراک کند؛ واجب بالذات را به خاطر قوت و شدت غیر متناهی اش و ممتنع بالذات را به خاطر هیچ بودن و نداری غیرمتناهی اش. این بود خلاصهٔ حکم اول از احکام ممتنع بالذات.

## فصل هيجدهم: بعض أحكام الممتنع بالذات

فصل ۱۸: في بعض أحكام الممتنع بالذات، و اعلم أنّ العقل كما لايقدر سه حكم براي ممتنع بالذات مي أورد، و أن را عقل از راه قياس با واجب مي فهمد: ١. « كما لايقدر ...»؛

۱. طه (۲۰) آیهٔ ۱۱۰.

۲. آل عمران(۳) آیهٔ ۲۸ و ۳۰.

٢. «كما تحقق أن الواجب بالذات...»؛ ٣. «كما لايكون لشيء واحد وجوبان...». بقية
 احكام متفرع بر اين سه حكمند.

و اعلم أنّ العقل كما لايقدر أن يتعقّل عقل حقيقة الواجب بالذات لغاية مجده و علوّه و شدّة نوريّته و وجوبه و فعليّته و عدم تناهي عظمته و كبريائه همان گونه كه عقل واجب الوجود را به خاطر غير متناهى بودن نمى تواند ادراك كند چنان كه بهلوان كوه را نمى تواند پرت كند كذلك لايقدر على أن يتصوّر المعتنع بالذات بما هو ممتنع بالذات، لغاية نقصه و محوضة بطلانه و لاشيئيتة همچنين عقل قدرت بر تصور و فهم مسمتنع بالذات را ندارد، زيرا بى نهايت نقصان دارد، چنان كه پهلوان براى سبكى فوق العادة پر كاه نمى تواند آن را پرت كند. فكما لاينال ذات القيوم الواجب بالذات لأنّه واجب بالذات محيط بكلّ شيء فلا يحاط للعقل متفرع بر آن مطلب بالا، همان گونه قيوم واجب الوجود از دسترس عقل خارج است، زيرا ادراك احاطه است فكذلك لايدرك العقل الممتنع بالذات لقرارة عن صقع الوجود و الشيئيّة، فلا حظّ له من الهويّة حتى يشار إليه و يعيط به العقل و يدركه الشعور و يصل إليه الوهم. پس همچنين عقل نمى تواند ممتنع يعيط به العقل و يدركه الشعور و يصل إليه الوهم. پس همچنين عقل نمى تواند ممتنع بالذات را ادراك كند؛ زيرا بهره اى از وجود ندارد تا عقل آن را ادراك كند؛

اکنون که معلوم گردید که ممتنع بالذات درک نمی شود، مظنّهٔ سؤالی است: شما در اینکه حکم کردید به اینکه ممتنع بالذات به فهم و درک نمی آید، قضیه ای از قضایاست و هر قضیهای موضوع می خواهد و موضوع این قضیه مسمتنع بالذات است پس چگونه چیزی که به ادراک در نمی آید، ذهن آن را فهمیده و تصوری از وی در دست دارد که آن تصور را موضوع این حکم قرار داده است و قضیهای تشکیل داده است؟ پس ممتنع بالذات به ادراک در آمده است و همین ناقض این حکم است. برای جواب همین مطلب فرمود: فالعکم یکون شیء ممتنع بالذات بضرب من البرهان علی سبیل العرض والاستنباع اگر شریک الباری به امتناع بالذات محکوم می شود، نه به خاطر آن العرض والاستنباع اگر شریک الباری به امتناع بالذات محکوم می شود، نه به خاطر آن است که شریک الباری چیزی است که عقل آن را می فهمد، بلکه از راه مقایسه با وجود

ذهن و عقل تصوری انشاء می کند، و بر وزان و جود عدم را تخیل و توهم و آن را جعل و انشاء می کند و او را شریک الباری می پندارد و حکم را برای وی می آورد، ولی نه اینکه همانند داند قادر و موضوع قضیه قرار گیرد، بلکه از راه مقایسه و بالعرض و تبعیت و استتباع از وجود مفهوم عدم را تصور می کند. در فصل بعد نیز همین مطلب روشن تر عنوان می شود.

کما أنّ الدلیل علی وجود الحق المبدع إنّما یکون بنحو من البیان الشبیه بالبرهان اللتی همان طور که ممتنع ذاتی دلیل بردار و برهان بردار نیست بر واجب بالذات نیز برهان نیست، منتها این به خاطر مجد و عظمت و وجود صمدی بودنش برهان بردار نیست و برهان لم برنمی دارد و برهان بروی شبیه به لمّ است؛ زیرا در برهان لمّی از علت به معلول پی می بریم؛ یعنی حدّ وسط باید علت وجودی و اثباتی اکبر برای اصغر باشد، زیرا در برهان لم، علاوه بر آنکه در عالم ثبوت و واقع حدّ وسط، علتِ وجود محمول برای موضوع نتیجه است، در وجود اثباتی، یعنی در ذهن برای مستدل نیز علت حصول محمول برای موضوع نتیجه می باشد، چنان که در هر برهانی خواه إنّی و خواه علی حد وسط در هر دو برهان، علم آور است.

فالوسط الواسط الإثبات بكل إن ذا على الثبوت واقعاً يمدلُ ا

حدّ وسط که واسطهٔ اثبات، یعنی تصدیق و دلیل در همهٔ قیاسات، خمواه لمّی و خواه إنّی میباشد اگر این حد وسط، بر ثبوت و وجود در واقع نیز دلالت کند، برهان لمّی است.

در ادامه قرمود:

درج التلازم هنا سبيل

لمَ و قبيل الأخسر دليل

١. شرح المنظومة، تصحيح و تعليق أيةِ الله حسن زاده، ج ١، ص ٣١٨.

و به برهان إنّی دلیل گفته می شود، و آن در جایی است که حد وسط در واقع معلول باشد، ولی اکنون در ذهن عامل علمی و اثباتی محمول، یعنی اکبر برای اصغر است. برهان دیگر که اکبر و اصغر مثلاً زمین و معلولی علت واحده باشند اسمی ندار د، و آن را چون اسمی ندارد در همین برهان إنّی بگنجانید.

اکنون که معنای برهان لمّی فهمیده شد، معلوم گردید در جایی که علت مـتصور نباشد و شيء علت نداشته باشد، برهان لمي بروي اقامه نمي شود و خداي سبيحانه واجب بالذات، علت همهٔ اشیاء است و خود وی واجب بالذات بوده و چیزی برای ئبوت وی در واقع نمی تواند واسطه شود و تفوه به معلول بودن وی برای علتی راه ندارد و تنها ممکنات می توانند علت داشته باشند و لذا هرچه را که عملت وی قرار دهید شأنی از شؤونات و موجی از امواج و آیهای از آیات و فعلی از افعال وی است. پس به ناچار برهان شبیه به لم را باید در باب و اجب آور د.پس همان گونه که در و اجب تعالى برهان شبيه به لم مي أوريد، در ممتنع بالذات هم برهان شبيه به لم است و برهان نیست؛ زیرا چیزی نیست تا علتی داشته باشد و علت واسطه و حد وسط برای اثبات قرار گیرد. پس آن چون واجب است و علت همه است و معلول نیست برهان ندارد و این، چون هیچ است و چیزی نیست علت برای وی معقول نیست. ایس برهانپذیر نیست، چون مهد هستی است و آن، چون مهد نیستی است. ایس یک حکسم ممتنع بالذات كه در فصل عنوان شده است. اكنون حكم دوم را عنوان ميكند: وكما تحقّق أنّ الواجب بالذات لايكون واجباً بغيره، فكذلك الممتنع بالذات لايكون ممتنعاً بغيره بمثل ذلك البيان در فصل دوم همين بحث را بيان كرده و لذا در اينجا به اختصار گذرانده است، زيرا در أنجا بيان شد كه واجب بالذات واجب بالغير نيست، و تنها ممكن مي توانيد وجوب بالغير را پيدا كند. در أنجا عنوان چنين بود: «فصل ٢: في أنَّ الواجب الوجود لايكون بالذات و بالغير جميعاً» همان طور كه راه ندارد واجب بالذات واجب بالغير بوده باشد، زيرا واجب بالغير ممكن بالذات است همچنين ممتنع بالذات نمي توانــد ممتنع بالغير باشد، زيرا ممتنع بالغير در ممكن بالذات متصور است، چون و قتى علت ممكن تحقق پيدا نكند ممكن معدوم، و ممتنع بالغير مى شود. اكنون حكم سوم را بيان مىكند: و كما لا يكون لشيء واحد وجوبان بذاته و بغيره \_ أو بذاته فقط أو بغيره فقط \_ فلايكون أيضاً لأمر واحد امتناعان كذلك.

در فصل ۱۶ همين فصل عنوان اين بود: «في أنّ كلّ ممكن محفوف بالوجوبين» و در منظومه فرمود: «و بالضرور تين حفّ الممكن.» ا

آیا این جمله که فرمود یک امر نمی تواند دو وجوب و یا دو امتناع داشته باشد با آن سخن در فصل ۱۶ و این سخن منظومه سازگاری دارد؟

جواب: بله، زيرا مراد از دو وجوب و دو امتناع، وجوب سابق و لاحق و امتناع سابق و لاحق است. لذا وجوب سابق و لاحق در آنجا بالغير بود، ولى در اينجا مراد از دو وجوب بالذات است و ديگرى وجوب بالغير، و شىء واحد نسمى تواند ايس دو وجوب را با هم داشته باشد. اگر چيزى واجب الوجود شد ديگر وجوب وى از ذات وى مى جوشد و معنا ندارد كه وجوب غيرى از ناحيهٔ غير پيدا كند و اگر چيزى وجوب بالغير پيدا كرد ديگر وجوب ذاتى ندارد. عدهاى از اين دو وجوب كه يكى داتى و ديگرى بالغير است و آن دو وجوب در فصل شانزدهم و كلام منظومه تنافى فهميدند و خواستند تنافى را بر دارند، لذا در حاشيه چنين نوشتند: اأى وجوبان مىن جهة واحدة و اعتبار واحد فىلاينتقض بىالوجوبين اللذين فىي الممكن السابق و بلاحق»، در حالى كه وجوب سابق و لاحق هر دو بالغيرند و نيازى بـه ايس تكلف ندارد.

اما یک شیء فقط باید یک وجوب ذاتی داشته باشد و یا اگر وجوب ذاتی نمدارد فقط وجوب غیری داشته باشد، لذا پس از این عبارت «وجوبان بذاته و بغیره» ساید تیرهای گذاشت و این جمله را آورد: -أو بذاته فقط، أو بغیره فمقط - و وقف واجب

١. شرح المنظومة، ق وحكمت، ص ٧٤ (جاب ناصري).

نمود، یعنی این متصور است که یک شیء یک وجوب ذاتی داشته باشد و یا یک شیء یک وجوب غیری، ولی هر دو با هم در یک شیء ممکن نیست. ۱

عنوان فصل یازدهم چنین بود: «في أن الممکن علی أيّ وجه یکون مستلزماً للمتنع بالذات» در آنجا چنین مثال زده بودیم: جسم دارای ابعادی است و جسم تعلیمی بعد عارض است که بر جسم طبیعی عارض می شود و در وی دویده و جاری و ساری است و ابعاد جوهری به جسم تعلیمی و کمّ متصل متعین و متشخص می شوند پس بدون کمیت بحث تناهی و عدم تناهی در طبیعت و سرشت جسم راه ندارد، زیرا جسم به واسطهٔ اینکه دارای کمیت است از آن بحث می شود که متناهی است و یا غیر متناهی، پس اگر در عنوان گفتند: جسم آیا متناهی است و یا غیر متناهی، مراد آن است آیا جسم تعلیمی محدود است، والا عنوان عارض است به تبع آن حکم می شود که مثلاً جسم طبیعی محدود است، والا عنوان بحث نیز روی کمیت و بعد و مقدار، که جسم تعلیمی است، رفته است.

اکنون که در باب واجب دو وجوب ذاتی و غیری در شیء نمی گنجد همین مطلب در باب امتناع نیز می آید. یک شیء نمی تواند دو امتناع، یکی امتناع ذاتی و دیگری امتناع غیری داشته باشد، لذا هر شیء فقط می تواند ممتنع بالذات و یا مسمتنع بالغیر

۱. جناب استاد در تعلیقه چنین فرمودند: «ثمُ المراد من حبارة: «أو بذاته فقط أو بغیره فقط» إن الشيء إمّا یکون له وجوب بذاته فقط، أو یکون له وجوب بغیره فقط، فهذه العبارة کانّها عطف بیان و تفسیر، أو عبارة أخرى لقوله: لا یکون نشیء واحد وجوبان بذاته و بغیره، «مقرر».

چون مصنف فرمود: دلشیء واحد وجوبان این دو وجوب چند صورت دارد: ۱. دو وجوب: یکی ذاتی و یکی غیری؛ ۲. هر دو ذاتی؛ ۳. هر دو غیری. و چون همهٔ این شقوق باطل است برای بیان آن چنین فرمود: دوجوبان بداته و بغیره آن گاه دار بداته فقط، را عطف بر ابذاته کرد که مفاد آن چنین است: دوجوبان بداته فقط، سپس بعد از آن فرمود: دار بغیره، یعنی دوجوبان بغیره فقط، مراد از دفقطه در هر دو مورد این است که هر دو وجوب فقط ذاتی و یا هر دو وجوب فقط غیری اند و عبارت بدون تکلف خواهد شد و عبارت معنای تأسیس خواهد داشت و حاشیهای که مورد اشکال جناب استاد قرار گرفت نیز رفع اشکال در این دو صورت خواهد کرد و به جای خود، مطلب متینی است.

باشد. اکنون سه حکم اصلی در باب امتناع بالذات تمام شد بقیه کما و کما... تا سر فصل متفرع بر این همین سه حکم است.

فإذن قد استبان أنَّ الموصوف بالغير من الوجوب و الامتناع ممكن بالذات اكر چيزي وجوب بالغير داشته و يا امتناع بالغير داشته باشد معلوم مي شود كه ممكن بالذات است. اکنون که این سخنان معلوم شد به محور و مقصود اصلی از ایس بحث که المحال جاز أن يستلزم محالاً» مي بردازيم. و اين پندار را، كه هر محالي مستلزم محال ديگر است كه به واسطهٔ بي نبردن به مقاصداساطين قوم پديد آمده است، رد ميكنيم. اکنون آیا جسم غیر متناهی است و یا متناهی؟ اگر جسم غیر متناهی باشد، محذور پیش می آید و چون غیر متناهی بودن باطل است پس جسم متناهی است پس مبرهن چنین میگوید: اگر نمیپذیرید که جسم متناهی است، پس نقیض آن را بپذیرید که جسم غیر متناهی است، و به برهان سلمی مثلاً از بین آن شش براهین ثابت میکند که اگر جسم غیر متناهی باشد غیر متناهی «محصور بین حاصرین» می شود. پس با آنکه جسم را غیر متناهی فرض کردیم با این برهان معلوم شد که محدود و محصور است. لازمهٔ این مطلب چیزی است که محال است و آن اینکه، غیر متناهی غیر متناهی نباشد؛ يعني چيزي خودش خودش نباشد و سلب الشيء عن نفسه محال است. پس اكنون ما از راه استدلال و استلزام منطقي ابتدا پذيرفتيم كه جسم غير متناهي است بعد برهان سلّمي را پياده كرديم و در آخر نتيجه گرفتيم. اگر مدعاي ما درست نباشد نقيض أن (يعني غير متناهي بودن جسم) درست است و درست بودن نقيض، مستلزم تحقق محالی است که سلب شیء عن نفسه است پس مندعای منا درست است. امنا عدهای که «المحال جاز أن يستلزم محالاً» را درست نمهميدند و در كلمه «استلزام» دقت کافی نکر دند، ممکن است در مقابل ما قد علم کنند که چون محال مستلزم محال است ما ميكوبيم: اسلب الشيء عن نفسه محال، است و قبول داريم؛ ولي اين محال مستلزم تحقق آن محال دیگر در نقیض مدعاست؛ یعنی بعد غیر متناهی است، زیسرا

محالي مستلزم محال ديگر مي تواند باشد و اين محال است و باعث تحقق أن محال، یعنی غیر متناهی بودن بعد است. ا در حالی که مراد ایشان از اینکه میحال مستلزم محالی است این است که از راه استلزام و علیت و معلولیت و قتی حساب ر سیده شود و از راه براهین إنّي و یا لمّي پيش رويم از محال، محالي ديگر لازم مي آيد، و البته از راه تلازم و از جهت علاقه و ارتباطي كه اين محال با محال ديگر پيدا ميكند پيش مي رويم و ثابت مي كنيم كه تحقق اين محال، محالي بالذات را مستلزم است. امّا بين عامهٔ جدلیها چنین شیوع پیدا کرده است که از هر محالی محال دیگر لازم می آید و لذا در اینجا وقتی ما میگوییم از اینکه بعد غیر متناهی باشد لازم میآید غیر متناهی محصور بین حاصرین باشد ایشان میگویند چه عیب دارد که غیر متناهی محصور بين حاصرين محال باشد و اين محال مستلزم نحقق محالي ديگر باشد؛ يعني بعد غير متناهی باشد. پس در مقابل هر نتیجهای که مبرهن میگیرد وی نقیض آن را نتیجه مي گيرد. ايشان توجه به مطلب نكردند و ندانستند كه قاعدهٔ «المحال جاز أن يستلزم محالاً» بین هر دو محالی استلزام برقرار کرده است که بین آنها علاقه و ارتباط علّی و معلول و سببي و مسببي (در صورت فرض تحقق) باشد، نه به طور مطلق هر محالي مستلزم محال دیگر باشد. لذا این فصل برای برداشت این خار راه عنوان شده و بیان آن است که مبرهن از راه قیاس استقامی و یا قیاس خلفی بین نقیض مطلوب و محال ارتباط و علاقهٔ علّی و معلولی برقرار میکند و از استلزام آن دو نشیجه میگیرد که مطلوب ثابت است و از راه چیدن صغری و کبری و یا مقدم و تالی در شرطیه به نتیجه مىرسد. پس ايشان نمي توانند اين نتيجة مبرهن را با اين سخن واهي به هم بــزنند و نقیض نتیجه را بگیرند و بگویند از اینکه محصور بین حاصرین سلب شیء عن نفسه است، ولي اين محال مستلزم محال ديگر است و أن اينكه بعد غير متناهي باشد و غير متناهی بودن محقق و صحیح باشد. پس سلب شمیء عمن نمفسه ممحال است و ایمن

دربارهٔ این تقریر مطلبی داریم که بعد خواهد آمد «مقرر».

مستلزم محال است و آن محال، نقیض مطلوب مبرهن است؛ یعنی بعد غیر متناهی باشد اشکالی نداشته باشد، زیرا محال مستلزم محال است. اگر این مطلب را از دست ایشان بگیریم همیشه می توانند نقیض مطلوب را بگیرند و از نقیض نتیجه، که محال است، تحقق نقیض مطلوب را ثابت می کنند و این روش هیچ گاه پایان ندارد. هر کجا غلط بودن نقیض را بخواهید ثابت کنید و آن را منجر به ممتنع بدانید همین حرف در آن می آید. پس باید این حربه را از دست حریف گرفت و خار راه را کنار زد.

و ما يستلزم الممتنع بالذات فهو فممتنع لا محالة من جهة بها يستلزم الممتنع، و إن كانت لها جهة أخرى إمكانيّة بعد غير متناهى مستلزم محصور بين حاصرين و ايسنكه شيء غير خوَدش ميباشد، هست. مثلاً بدواً براي بعد غير متناهي جهت امكاني است، ولى پس از اقامه برهان معلوم مي شود كه نمي تواند بعد غير متناهي ممكن باشد. لكن ليس الاستلزام للممتنع إلّا من الجهة الامتناعيّة اما چنين نيست كه اين امتناع با أن امتناع به طور اتفاقي تلازم داشته باشيد، و كسي بتواند از يكي بـدون هـيج گـونه ارتباط و مناسبت دیگری را نتیجه بگیرد. اکنون که مبرهن نتیجهٔ محال گرفته کسی این محال را بگیرد و از آن منتقل به نقیض مدعا شود و بگوید این محال مستلزم محالی دیگراست؛ پس از نتیجه ای که مبرهن گرفته؛ یعنی اینکه غیر متناهی محصور بین حاصرین محال است کسی بگوید این محال مستلزم محالی دیگر است. به عبارتی دیگر ایس محال مستلزم اين است كه بعد غير متناهي محقق باشد، زيرا «جاز أن يستلزم المحال محالاً.» مثلا كون الجسم غير متناهي الأبعاد يستلزم ممتنعاً بالذات، هو كون المحصور غيير محصور (كه ممتنع بالذات است) الذي مرجعه إلى كون الشيء غير نفسه مع أنَّه عين نفسه فأحدهما محال بالذات و الآخر محال بالغير. مراد از جسم، جسم تعليمي است و به تبع آن جسم طبیعی نیز مورد کلام واقع می شود. پس اگر بخواهد جسم غیر متناهی باشد، لازمهٔ أن ممتنع و محالي بالذات است، زيرا برهان سلّمي ميگويد كه با تحقق بعد غير متناهی، غیر متناهی محصور بین حاصرین میشود و بازگشت این جمله به این است

که شیء غیر خودش باشد، با آنکه هر چیزی عین خودش است، زیرا غیر منناهی، یعنی چیزی که به حصر در نمی آید، محصور بین دو حاصر، یعنی به حصر در آمده است. پس چیزی که به حصر در نمی آید به حصر در آمده است پس شیء غیر خودش شده است. «الذی» صفت «کون المحصور» است.

وفأحدهما محال بالذات، شيء غير خودش باشد؛ يعني غير متناهي محصور باشد «و الأخر» بعد غير متناهي باشد «محال بالغير.» يس أن غير باعث محال بو دن أخر شده است؛ يعني محصور بين حاصرين غير است بعد غير متناهي به واسطهٔ اين محصور بين حاصرين محال و ممتنع شده است پس وي ممتنع بالغير شده است. فيلا محالة يكون أخر ممكناً باعتبار، غيراعتبار علاقته مع الممتنع بالذات، على قياس ما علمت في استلزام الشيء للواجب بالذات. پس آن آخر اگر به تنهايي سنجيده شود؛ يعني بعد غير متناهی را اگر، لوخلی و طبعه، نگاه کنیم؛ ما باشیم و هنوز سر حساب و برهان نرفته باشیم آن را ممکن میبینیم، ولی وقتی به دنبال حسابرسی و برهان رفتیم رشمته و علاقه و ارتباطي در وي مي يابيم كه با ممتنع بالذات دارد، و با دنبال كردن آن علاقه و ارتباط مييابيم كه اكر بخواهد بعد غير متناهى متحقق باشد بايد محال و ممتنع بالذاتي تحقق بیابد؛ یعنی شیء غیر خودش شود، پس این امتناع ذاتی و این غیر باعث امتناع آن میشود پس وی ممتنع بالغیر میشود، چنانکه در باب ممکن و واجب بالذات گفته شد و دانستی، زیرا در آنجا، یعنی در فصل یازدهم همین منهج بیان شد که عقل اول دارای دو حیثیّت است: ۱. ماهیت عقل اول که بالذات ربطی با مبدأ بالذات ندار د و اگرماهیت من حیث هی ملاحظه شود بود و نبودش رجحان ندارد، و هر ماهیتی در وعای ذهن و ظرف تقرّر ذهني، بود و نبودش على السواء است، پس از اين وجه ممكن با واجب تعالى مربوط نيست، پس عقل اول به لحاظ ماهيت خود مربوط به واجب بـالذات نـيست؛ ۲. حیثیت دوم وجود عقل اول است که امکان فقری دارد و اگر بخواهیم وجود عقل اول را برداریم ممتنع پیش می آید، زیرا مستلزم رفع علت آن است. پس همان گونه که در معلول اول دو حیثیت آوردیم در اینجا نیز همان دو اعتبار را بسیاوریم تمناهی ایسعاد دو جمنبه دارد از جهت ماهیت ممکن است، پس با قطع نظر از علاقه و ارتباط با ممتنع بالذات ممکن است و از جهت علاقه و ارتباط غیر متناهی محصور بین حاصرین شدن ممتنع بالغیر شده است. فإنه لیس من جهة ماهیته الإمکانیّة بل من جهة وجوب وجود الإمکانی بدون ارتباط و بسا نظر به ماهیت معلول اول ممکن است، ولی معلول اول با واجب بالذات از جهت وجوب وجود امکانی ارتباط وجوبی دارد و واجب بالغیر است؛ یسعنی رفع معلول اول محال است، زیرا رفع وی مصادف با رفع علت است و رفع علت محال است پس وی واجب بالغیر است. همین مطلب را در باب امتناع بالغیر و امتناع بالذات در بعد غیر متناهی محصور بین حاصرین باورید.

در این فصل احکام ممتنعها را بیان کرد\* و هدف از طرح و بیان این احکام ایس نکته بود که عده ای با شنیدن این کلام اساطین قوم که «المحال جاز آن یستلزم محالاً» چنین پنداشتند که هر محالی با هر محال دیگر تلازم دارد و می توان از هر محالی محال دیگر را نتیجه گرفت، و در رد آن بیاناتی تقدیم شد، و روشن شد که استلزام بین دو محال روی قاعده و جهات خاصی است که البته مبرهن آن از تباط را جستجو و آن را کشف می کند و استدلال به محالیت اموری می نماید، پس از راه قیاس اقترانی و استثنایی به اقامهٔ برهان بر محال بودن برخی از مطالب می پردازد، اما ایشان این تلازم و این جهت و این علیت و معلولیت را ندیده گرفته و به طور عام در مقابل مبرهن در آمده و نتیجهٔ او را باطل می کند و به طور مثال و قتی مبرهنی استدلال می کند که، هلو کان الواجب مرکبا لکان ممکنا»، زیرا هر مرکبی مفتاق و محتاج به اجزای خویش است ولو اینکه اجزای این واجب خود واجب باشند، ولی چون واجب مرکب از

درس صد و شصت و دوم: تاریخ ۶۸/۱۰/۶

اجزاء است. همین ترکیب مرکب را محتاج به اجزاء می کند و مرکب ممکن است و نه واجب، پس احتیاج واجب محال است پس واجب مرکب نیست، و محال است که واجب ممکن بوده باشد. ولی ممکن است کسی بگوید، چون «المحال جاز آن یستلزم محالاً پس ممکن بودن واجب محال است و این محال مستلزم تحقق محالی است و این محال مستلزم امکان واجب است و این یا مرکب بودن واجب محال است و این محال مستلزم امکان واجب است و این یا مرکب بودن واجب محال است و این محال مستلزم امکان واجب است و این ایرادی ندارد. پس هیچ گاه مبرهن و مستدل نمی تواند نتیجه بگیرد و این وهم از شبهات سوفسطایی، که منکر همهٔ حقایق از اساس میباشد بدتر است، در حالی که مبادل توجه ندارد که ار تباط بین دو محال باید از راه سببی و مسببی باشد تا یکی با دیگری مرتبط بوده و محالیت آن به دیگری سرایت کند.

و بالجملة: فكما أن الاستلزام في الوجود بين الشيئين لابدً له من علاقة عليّة و معلوليّة بين المتلازمين و خلاصه همان گونه كه اگر در وجود بين دو چيز استلزام باشد، به ناچار ار تباط علّى و معلولى بين آن دو حكمفرماست، و همان گونه كه بيان شد تلازم علّى و معلولى بين دو وجود حاكم است و يا هر دو معلول علت ثالثى هستند كه در اين صورت هر دو واجب نيستند، و نيز تضايف بين دو امر، كه افتضاى تكافؤ دارند، باعث تلازم آن دو مىباشد، زيرا بين دو متضايف نمى تواند عليت و معلوليت برقرار باشد، چون علت مقدم بر معلول است، در حالى كه متضايف با متضايف ديگر هم رتبه هستند. فكذلك الاستلزام في العدم و الامتناع بين شيئين لاينفك عن تعلق ارتباطي بينهما. پس همان گونه كه در وجود استلزام به معناى ارتباط على و معلولى بود و يا ديگر اقسام تلازم بين دو متلازم موجود بود در عدم نيز بين دو ممتنع متلازم، تلازم و ارتباط سببى و مسببى حكمفرماست و الا متلازم نبودند، نه اينكه هر محالى باهر محال ديگر مربوط و مرتبط باشد. پس اين قاعدة «المحال جاز أن يستلزم أي محال» محال ديگر مربوط و مرتبط باشد. پس اين قاعدة «المحال جاز أن يستلزم أي محال» غلط است بلكه «المحال جاز أن يستلزم محالي»، يعنى محال مربوط و مرتبط.

و كما أنَّ الواجبين لو فرضنا لم يكونا متلازمين. بــل مــتصاحبين بــحسب البــخت و

الاتفاق، کذلك التلازم الاصطلاحي لا يكون بين ممتنعين بالذات، بل بين ممتنع بالذات و ممتنع بالذات و ممتنع بالذات هستند نه علت همديگرند و نه يكي معلول ديگري و نه هردو معلول علت ثالث هستند نه علت همديگرند و نه يكي معلول ديگري و نه هردو معلول علت ثالث هستند و نه با همديگر تضايف دارند، پس هيچ گونه تلازمي ندارند و تنها بين دو واجب مفروض، امكان بالقياس است و صرف تصاحب به بخت و اتفاق مي باشد. از همين گونه ار تباط بين دو محال بالذات بر قرار است؛ يعني تنها امكان بالقياس دارند و از ديگرانواع و اقسام تلازم بين أنها خبري نيست. پس دو محال غير مرتبط به هم هيچ گونه تلازمي با همديگر ندارند. پس نمي تواند اين قاعدة «المحال بستلزم محالاً» در مورد آنها و يا هر دوممتنعي كه هيچ گونه تلازم بين آنها نيست بر قرار باشد. لذا تنها متصاحب هستند؛ يعني بين دو ممتنع و يا دو واجب بالذات بساحب اتفاقي و امكان بالقياس موجود است. از تلازم اصطلاحي، چنان كه بيان شد، از تباط علي و معلولي و يا هر دو طرف معلول علت ثالثه باشند مراد است و تنها تصاحب اتفاقي، يعني امكان بالقياس بين دو ممتنع بالذات حكمفرماست. پس تنها تصاحب اتفاقي، يعني امكان بالقياس بين دو ممتنع بالذات حكمفرماست. پس تنها بين ممتنع بالذات و ممتنع بالفات و معتنع بالفير، كه ممكن ذاتي است، ارتباط علي و معلولي ممكن است.

و بهذا یغرق الشرطی اللزومی عن الشرطی الاتفاقی با آنکه نحوی به هر دو دسته از قضایا، شرطیه میگوید و بین مقدم و تالی با حرف شرط ربط می دهد، ولی حکیم میگوید: با آنکه قضیه صورت شرطیه دارد ولی تالی متفرع بر مقدم نیست لذا به آن اتفاقی میگوید؛ یعنی آن دو ارتباط علّی و معلولی ندارند گرچه هر کدام از ایس دو متقدم و تالی دارای اسباب خاص خودشان هستند و هرکدام در نظام علّی و معلولی متفرع بر علل خویش هستند و بر طبق معدات و شرایط و مقدمات و علل واجب مستند، ولی توافی و برخورد این دو به طور اتفاقی است؛ یعنی ایس دو نسبت به همدیگر سمت علیت و معلولیت ندارند، گرچه تحقق هرکدام به نوبهٔ خود در ایس ظرف نسب به شرایط و علل خود واجب بوده است، ولی این تالی و مقدم هیچ کدام ظرف نسب به شرایط و علل خود واجب بوده است، ولی این تالی و مقدم هیچ کدام

علت دیگری نبوده و هر دو علت ثالث نمیباشند، پس با آنکه الفاظ بین مقدم و تالی ارتباط برقرار كرده است، ولي در واقع أنها و محكى كه اين مقدم و تبالي ارتباطي نیست، پس مراد از اتفاق بودن، عدم ار تباط علّی و معلولی و یا ار تباط ضروری دیگر گفته شده بین مقدم و تالی است، نه اتفاق به معنای بدون سبب بودن هر کدام در موطن خويش. پس تفاوت بين قضيهٔ شرطيهٔ لزوميه و قضيهٔ اتفاقيه در تحقق تلازم مـذكور بین مقدم و تالی و عدم تلازم است. پس از همین فرق که گفتیم که مجادل نمی تواند از هر محال به محال دیگر استدلال کند و جلو مبرهن را بگیرد پس مبرهن از بعد غیر متناهی با برهان سلمی ثابت کرد که غیر متناهی محصور بین حاصرین شده و سلب شيء عن نفسه شده و اين محال است در اينجا مجادل بگويد: چون محال بو دن سلب شيء عن نفسه ثابت شده است و با ضمّ إين مقدمه، كه «المحال جاز أن يستلزم محالاً» بگوید این محال مورد قبول ماست محال دیگر نقیض مدعای شما، که غیر متناهی بودن بعد است، این محال آن محال را لازم دارد پس مدعای شما، که تناهی ابعاد بود، ثابت نشد؛ در جواب می گوییم: مراد اساطین فن از این جمله، چنین نیست که شما پنداشتيد. فإنّ الأوّل يحكم فيه بصدق التالي وضعاً و رفعاً، على تقدير صدق المقدّم وضعاً و رفعاً لعلاقة ذاتيّة بينهما؛ يعني در شرطي لزومي بين تالي و مقدم ارتباط محكم وجود دارد به طوری که با وضع مقدم تالی وضع و بارفع آن تالی رفع میگردد، چون علاقه و ارتباط لزومي بين أنهاست لذا در «إذا كانت الشمس طالعة فالنهار موجود» بـا وضم مقدم تالي وضع شده است اكنون مقدم را برمي داريم: «لكن لم تكن الشمس طالعة فالنهار لیس بموجود» پس در رفع هم بین این مقدم و نالی ارتباط و محکم است. ولی در دو قضیهٔ اتفاقیه که به صورت ظاهر به حروف شرط با همدیگر مرتبط شده اند جنين ارتباطي وجود ندارد. والثاني يحكم فيه كذلك من غير علاقة لزوميّة، بل لمجرّد الموافاة الاتَّفاقيَّة بين المقدَّم و التالي. در قضية شرطية اتفاقي و ارتباط مزبور نيست با آنکه به صورت مقدم و تالی و با ادات شرط آنها را با همدیگر مرتبط میکنیم، ولی لزوم و ارتباط لزومی ندارند، بلکه صرف موافات، یعنی بسرخورد بسین آنها باعث تشکیل چنین قضیه ای شده است پس دیحکم کذلك، یعنی به صورت مقدم و تالی دو قضیهٔ اتفاقی را می آوریم، ولی آن دو را صرف اتفاق کنار هم نشانده است نه اینکه تلازمی همیشگی داشته باشند. اکنون به غرض و هدف این فصل تصریح می کند:

فما فشا عند عامّة الجدليّين في أثناء المناظرة عند فرض أمر مستحيل ليتوصّل به إلى استحالة أمر من الأمور بالبيان الخلفي أوالاستقامي «ما فشـــا» مستدا و خــبر أن «واضــح الفساد، در چند سطر بعد است. اکنون به مقصود از فصل رسیده است. غیرمتناهی محصور بین حاصرین و یا شیء غیر خودش باشد همان فرض امر مستحیل است و از آن به استحالهٔ غیر متناهی بودن بعد (أسر من الأمور) سیپردازد و بسرهان چنین استلزامی، قیاس خلفی، یعنی قیاس استثنائی و یا قیاس استقامی است و یا از ممکن بودن واجب به برهان ثابت ميكند كه واجب تعالى محال است مركب باشد، تا از آن مطلوب را، که بساطت واجب است، نتیجه بگیرد، پس این کار مبرهن است. اکنون کار جدلي را بيان ميكند كه در مقابل مستدل و مبرهن مي آيد و مي گويد: أن يـقال: إنّ مفروضك مستحيل، فجاز أن يستلزم نقيض ما ادّعيت استلزامه إيّاء لكون العمال قمد بستلزم منه معال آخر جدلي ميگويد: اكنون كه مفروض شما اين است كه، ممكن بودن واجب مستحیل است و یا غیر متناهی محصور بمین حاصرین و شمیء غیر خودش باشد مستحیل است و پس این محال را ما قبول داریم این کبری که «المحال جاز أن يستلزم محالاً، را به أن ضميمه ميكنيم و ميگوييم: مطلوب شما بساطت واجب و یا تناهی ابعاد است؛ ولی ما نقیض آن دو را میگیریم و میگوییم: واجب مرکب است و یا ابعاد غیر متناهی است و آن محال مزبور مستلزم این محال است پس شما مطلوب خود را ثابت نكرديد، پس مفروض شما مي تواند مستلزم نقيض مدعاي شما باشد.

«واضح الفساد»، يعنى «ما فشا»، «واضح الفساد» است. اكنون بيان عبلت فساد ميكند: فإنَّ المحال لايستلزم أيَّ محال كان، بل محالاً إذا قدَّر وجودهما يكون بينهما تعلَّق بسببي و مسببي. چون جدلي ها از كلمات قوم به اشتباه افتادند و متوجه نشدند كه بين دو محال بايد علاقه و ارتباط باشد به طوري كه اگر فرض و جود آن دو شود يكيي سبب ديگري باشد، نه آنكه هر محالي با هر محالي مرتبط باشد. ا

١. ءَأَنَّ در تطبيق مثالها اندكي دقت لازم است، زيرا ماميخواهيم بكوييم جدلي به واسطة اين قاعده جلو مبرهن را میگیرد. پس اگر مبرهن بین عدم تناهی ابعاد و غیر متناهی محصور بین حاصرین استلزام برقرار کرده واز محالیت ذائي نفي شيء عن نفسه، يعني غير متناهي محصور بين حاصرين به محال بودن غيري عدم تناهي ابعاد رسيد. ولي جدلي ميگويد، چون محال بودن غير متناهي محصور بين حاصرين را مفروض ميدانيد اين محال مستلزم هر گونه محالی هست و از قضا به مدعای ما چنگ میاندازد و میگوید خود مدعای شما که بعد متناهی است محال است، زیرا این محال مستلزم آن محال دیگر است تا جلو مبرهن را بگیرد. پس با آنکه همین مدعا را سا ثابت كرديم و نقبض آن را مستلزم اين محال دانستيم به دليل اينكه هر محالي مستلزم هـر محالي است اصـل مدعاي ماهم دچار اشكال شد. مرحوم ملاصدرا فرمود: بين عدم تناهي ابعاد و غير متناهي محصور بين حاصرين استلزام و ارتباط است که اگر آن دو موجود شوند بین آنها سببیت و مسببیت موجود است، ولی اگر بین دو امر چنین ارتباطی نباشد استلزامی در بین نبست؛ یعنی بین تناهی ابعاد و بودن غیر متناهی محصور بین حاصرین ارتباطی نیست پس حرف ماصحیح است و راه ما در اثبات محال بودن بعد غیر متناهی صحیح است، ولی راه شما در اثبات محال بودن بعد متناهي نادرست است پس اين جملة ملاصدرا كه فرمود: هفجاز أن يستلزم نقيض ما اذعیت استلزامه إیاهه برای روشن شدن این معنا سؤال میکنیم: مدعایی که مبرهن دارد که آن مدعا باعث استلزام محال ذاتي، يعني غير متناهي محصور بين حاصرين شود چيست؟ أن مدعا ابن است كه، بعد غير متناهي محال است پس نقیض آن متناهی بودن بعد است. پس محال بودن مفروض مبرهن (یعنی غیر متناهی محصور بمین حاصرين) مستلزم متناهي بودن بعد است، يعني مستلزم محال بودن منناهي بودن بعد است؛ زيرا عجاز أن يستلزم المحال محالاً، پس هر دو طرف محال است. بنابراین حربهٔ مستدل را از دست وی گرفته است. اما جناب استاد هم در درس دهم در شرح و تعلیقه در بیاده کردن مثال خوب بیش نیامدند. زیرا در مثال و یا در باب مثال دیگر که ه لو كان الواجب مركبًا لكان ممكنًا لكن التالي باطل فكذا المقدم، مستدل ميكويد: واجب بسيط است اكر قبول ندارید پس فرض میکنیم واجب مرکب است و ترکیب واجب سر از امکان بودن واجب درمی اورد و در ایس صورت دما فرضنه واجباً صار ممكناًه پس آن فرض اولى، كه تركيب واجب بود، باطل است پس مدعاي ما، كه واجب بسبط است، ثابت شد. جدلي ميگويد، چون محال مستلزم هر محالي است ميگوييم: ممكن بودن واجب محال است و چون محال مستلزم هر محال ديگر است پس بساطت واجب محال است، زيرا اين محال مستلزم أن محال مىباشد.

در جواب جدلی میگوییم: بین مرکب بودن و امکان واجب در صورت تحقق، علاقهٔ سببی و مسببی است، ولی

فإذن المتصلّة اللزومية من كاذبتين قد تصدق و قد لاتصدق، لأنهما إذا تحققت بينهما علاقة لزومية كحمارية الإنسان و ناهقيته صدقت لزومية بنابراين، يعنى حالا هر محلى بايد مستلزم هر محال ديگر باشد قضيه، قضية شرطية لزوميه نخواهد نشد، بلكه قضية اتفاقيه مى شود كه گاهى صادق و گاهى كاذب است. در قياس خلف چنين مى شود كه گفته شود اين صغرى و اين كبرى و اين شرايط داراى چنين نتيجهاى است، اگر قبول نداريد كه چنين نتيجهاى صادق است به شقيض نتيجه صادق است، زيرا از دو نقيض نداريد كه چنين نتيجهاى صادق است و الا ار تفاع نقيضين مى شود. پس اگر شما مى گوييد نقيض صادق است و نه نتيجه، در اين صورت مى گوييم چون شما كبرى را قبول داريد پس اين نقيض مورد قبول شما را صغراى قياس قرار مى دهيم و كبرى كه مورد قبول بود و شرايط هم مورد قبول شما را صغراى قياس باعث اين نتيجه فاسد شده است و صغرى را هر دو قبول دارند پس صغراى قياس باعث اين نتيجه فاسد شده است و صغرى

بین امکان واجب و بساطت آن ارتباطی نیست تا از محالیت امکان واجب به محالیت بساطت برسید پس آن
 قاعده را، که اساطین فن گفتند، شما درست نفهمیدید.

اما جناب استاد، دام ظلّه العالى، در تعليقه فرمودند: وفإذا برهن المبرهن عند فرض أصر مستحيل كلزوم غير المتناهي محصوراً بين الحاصرين مثلاً لينوصل به إلى استحالة أمر من الأمور كاستحالة عدم تناهى الأبعاد بالبيان الخلفي، أي القياس الاستنائي أو بالبيان الاستقامي، أي القياس الاقترائي، بارزهم هؤلاء الجدليون بأن مفروضك المتستحيل، أي كون غير المتناهي محصوراً بين الحاصرين، جاز أن يستلزم محالاً و هذا المحال جاز أن يكون نقيض ما ادّعيت استلزامه إيّاه، أي استلزامه ذلك المفروض؛ بأن يكون غير المتناهي المحصور بين الحاصرين محالاً و هذا المحال يستلزم كون البعد غير متناه لكون المحال قد يستلزم منه محال آخر، أو أن البعد الغير المتناهي جاز أن يستلزم محالاً آخر، و لم يعلموا أن المحال جاز أن يستلزم كونه محصوراً بين الحاصرين لكون المحال جاز أن يستلزم محالاً آخر، و لم يعلموا أن المحال لايستلزم أي محال، بل محالاً أخر بينهما نلازم. و هذا الوهم أضل من وهم السو فسطائية المنكرة للحقائق رأساً. اينكه جناب استاد فرمود: هو هذا المحال يستلزم كون البعد غير متناه ابرادش جيست؟ مكر خود مبرهن درصده استدلال بر تلازم أن دو نبوده است؟ و با بعد غير متناهي مستدل است، در حالي كه بايد جنين مي فرمود: هذا المحال بستلزم كون البعد متناه و از محاليت غير متناهي محصور بين حاصرين است استدلال بر محاليت مدعاى مستدل عستدل است، در حالي كه بايد جنين مي فرمود: هذا المحال مستدل است، در حالي كه بايد جنين مي فرمود: هذا المحال عستدل است، در حالي كه بايد جنين مي فرمود: هذا المحال كد و مدعاي وي را باطلي كر دائد.

کاذب است و چون صغری همان قضیهٔ کاذبهٔ مورد قبول شما و در واقع نقیض نتیجهٔ ما بوده است پس نتیجهٔ ما، که در ابتدابه آن رسیدیم، مورد قبول است. در اینجا نیز بین دو قضیه طبق فرض تلازم است؛ ولی خود این دو قضیه کاذبند و کذب دو قضیه منافی با صدق تلازم نیست پس قضیهٔ شرطی بین دو مطلب نادرست تلازم بسرقرار کرده است در عین نادرستی دو قضیهٔ تلازم صحیح است؛ مثلاً خاصیت حمار ناهی بودن است، لذا اگر فرض کنیم چیزی حمار است پس ناهی هم است گرچه آن فرض نادرست باشد؛ مثلاً میگوییم: الو کان زید حماراً لکان ناهها ارتباط بین مقدم و تالی به طور ناوم صحیح است گرچه حماریت زید نادرست است. پس قضیهٔ متصلهٔ لزومیه گاهی صادق است و گاهی صادق نیست، چون قضیهٔ شرطی دو قسم بود: قضیهٔ شرطی اتفاقی و لزومی.

مراد از قضیهٔ متصلهٔ لزومیه همان مطلق قضیهٔ شرطیه است که به دو قسم اتفاقی و لزومی تقسیم می شود. در قضیهٔ لزومی همیشه صادق است، زیرا ارتباط بین مقدم و تالی کاذب باشند چنان که مثال زدیم، ولی در قضیهٔ اتفاقی گاهی ارتباط از باب اتفاق و شانس برقرار می شود و گاهی ارتباط برقرار نیست. پس «تصدق» در آنجایی است که ارتباط هست و «لا تصدق» در آنجایی است که صرف اتفاق باشد و در اینکه طرفین مطلقا کاذبند. و إذا لم تتحقق تلك العلاقة بینهما که صرف اتفاق باشد و در اینکه طرفین مطلقا کاذبند. و إذا لم تتحقق تلک العلاقة بینهما فیما آن یجد بینهما علاقة المنافاة فکذب العکم بینهما بالاتصال رأساً؛ أولا یکون بینهما إلا مجرد الاتصال الاتفاقی من غیر لزوم و تنافی ذاتیین لعدم العلاقة بینهما أصلاً. وقتی علاقهٔ لزومی بین آنها نباشد پس مقدم و تالی یا اصلاً مربوط نشدند وبین آنها منافات است در این صورت حکم می کنیم اصلاً این لزوم دروغ است و حکم به آن کاذب می باشد، است در این صورت حکم می کنیم اصلاً این لزوم دروغ است و حکم به آن کاذب می باشد، و یا اگر مرتبطند این ارتباط ارتباطی لزومی نیست، بلکه به مجرد اتفاق با همدیگر توافی و برخورد کردند. پس اتصال آنها نه از باب لزوم ذاتی است و نه از باب تنافی نوافی و برخورد کردند. پس اتصال آنها نه از باب لزوم ذاتی است و نه از باب تنافی نادی بین آن دو هیچ ارتباط سببی و مسببی نیست. قصح الحکم بینهما بالاتصال خلی نحو التجویز و الاحتمال پس حکم به ارتباط و اتصال به صورت اتفاقی و امکانی و علی نحو التجویز و الاحتمال پس حکم به ارتباط و اتصال به صورت اتفاقی و امکانی و

المتمالی است، زیرا لزوم ذاتی بین آنها نیست. لعدم إجراء البرهان البقینی إلاّ فی اللزومیات فإنّ الضرورة و الوجوب مناط البخرم و الیقین، و البحواز و الإمكان مثار الظنّ و التخمین. چون لزومی در بین نیست لذا برهان یقینی پیاده نمی شود، چون ضرورت و وجوب، یعنی لزوم مناط جزم و یقین است و جواز و امكان بساعث انگیزش ظن و تخمین است لذا فلسفه متصدی فهمیدن و علم به اعیان موجودات است. در شریعت نیز یقین و جزم در اعتقادات شرط است لذا باید شخص شهادت بدهد که خدا یگانه است و محمد الله الاالله نه دأقول است و محمد الله الاالله نه دأقول است و دوره و قربة إلی الله باشد نه اینکه چون احتمال وجود خدا می رود و محتمل است که جزم و قربة إلی الله باشد نه اینکه چون احتمال وجود خدا می رود و محتمل است که پیامبران راست بگویند نماز می خوانم که اگر درست بود به جهنم نروم. این عبادت، که بر اساس ظن و گمان است، مورد قبول نیست. پس بااگر و مگر کار درست نمی شود:

اکنون در آستانهٔ فصل بعدی قرار گرفتیم و همان گونه که بیان شد این فصل متمم فصل پیش است. قبل از آنکه به این فصل برسیم از خود بپرسیم: راستی چگونه به معدومات علم پیدا کردیم؟ علم به ممتنعات از چه راهی برای ما حاصل گردید؟ اگر قضیه ای تشکیل می دهیم و در آن شریک الباری را موضوع قرار می دهیم علم به این شریک الباری از کجا آمده است؟ اگر بگوییم علم به اعدام ملکات به دلیل اضافه به ملکه، به دلیل اینکه به موجود اضافه شد بوی آن را گرفته و چیزکی شده است، اما در علم به عدم مطلق چه می گوییم؟ چه بسا عدم مطلق و مجهول مطلق را موضوع قرار می دهیم و امکانی برای آنها می آوریم این علم از کجا آمده است و این تصور را ذهن از چه چیزی کسب کرده است؟ مرحوم آخوند می فرماید: اگر چیزی معلوم شما شود، از دیگری متمیز می شود و سخن تمیز در باب وجودات می آید. از طرفی معدومات از دیگری متمیز می شود و سخن تمیز در باب وجودات می آید. از طرفی معدومات هیچند و دسترسی به آنها ممکن نیست پس چگونه ما معدوم بالذات و ممتنعات ذاتی

را تصور میکنیم و احکامی برای آنها می آوریم؟

در جواب مرحوم آخوند یک کلمهٔ تشبیه می آورد و می گوید: این معدوم تشبیه به موجود می شود، و شخص معدوم را به موجود تشبیه می کند. تشبیه از باب تفعیل است و تشبیه کردن معدوم با موجود رسواست، زیرا معدوم چه دارد که با موجود شباهت به هم برساند. در بسیاری از نسخ «تشبه» از باب تفعّل موجود است که باز بدتر و ناپسند تر می باشد و لذا اگر به جای «تشبیه» می گفتیم معدوم به طفیل وجود فهمیده و معلوم می شود بهتر بود. در پایان مرحوم آخوند می فرماید: وهذا ما قبل فی المقام، معلوم می شود که ایشان این قول را نقل کرده و مورد رضایت وی قرار نگرفته است و لفظ «قبل» در کتب علمی مشعر به تمریض است. اما نظر خود مرحوم ملاصدرا چیست؟ «قبل» در کتب علمی مشعر به تمریض است. اما نظر خود مرحوم ملاصدرا چیست؟ مرحوم ملاصدرا می فرماید: نفس دارای اقتداری ملکوتی است که می تواند ممتنع مرحوم ملاصدرا می فرماید: نفس دارای اقتداری ملکوتی است که می تواند ممتنع بالذات و مجهول مطلق و معدوم مطلق را بفهمد، ولی باز این سؤال به جای خود باقی است: چگونه و از چه راهی نفس به این اقتدار ملکوتی جامهٔ عمل می پوشاند؟

پاسخ: مرحوم ملاصدرا با همین کلمهٔ اقتدار ملکوتی تمام می کند و می گوید: عقل قدرت دارد که حتی برای مستحیلات مفهوم و عنوان درست کند. در هر صورت می دانیم که بر فهمیدن وجود و جوهر و عرض و امثال این معانی از راه خودمان پیش می آییم: شخص به وجود خود آگاهی شهودی دارد و وجود جوهر را از ناحیه فهمیدن ذات خودش، که قائم به ذات است، می فهمد، و اگر از راه ملموسات و محسوسات، که تنها اعراض را می فهمند، جوهر را نفهمد، می تواند از راه خودش جوهر را بفهمد. ولی برای فهمیدن عدم مرحوم آخوند راه تشبیه و تشبه را پسندید و فرمود: نفس اقتدار ملکوتی دارد و در طریقهٔ فهمیدن آن آیا باز باید گفت که از راه فهم وجود و به طفیل و استباع و جود باید عدم را فهمید؟ و اگر این جمله را نپذیریم باید وجود و به طفیل و استباع وجود باید عدم را فهمید؟ و اگر این جمله را نپذیریم باید دوباره به کلام عقیل » که مشعر به تمریض بود برگردیم و راه این اقتدار را تشبیه بدانیم. دوباره به کلام عقیل » که مشعر به تمریض بود برگردیم و راه این اقتدار را تشبیه بدانیم.

دار د به فهم عدم نایل آید به اینکه از راه درست کردن مفهومی برای نقیض و سقابل وجود خود مفهوم عدم راجعل، و وجود ذهني جعلي درست كند، و البته اين تصور عدم به حمل اولي عدم است، و به حمل شايع صناعي وجود ذهبني است. پس ايس اشکال برداشته میشود که معدوم مطلق و ممتنع بالذات دارای هیچ گونه حکسمی نیست. پس اگر چیزی نیستند و حکمی ندارند همین حکم چگونه است؟ بین اینکه معدوم مطلق و ممتنع بالذات و مجهول مطلق هیچ گونه حکمی ندارد و بر آن نتوان حکمی کرد با همین تصور در ذهن و موضوع قرار دادن آنها در ذهن برای حکم مزبور هیچ گونه تناقضی نیست، زیرا گرچه قدما در تنافض هشت وحدت را شرط میدانستند، سخن صدرالمتألهین آن است که علاوه بر آنها شرطی دیگر برای تحقق تناقض لازم است و آن وحدت حمل است. اگر بین دو قضیه در نه جمهت وحمدت باشد تناقض تحقق پیدا میکند، ولی در این قضیه موضوع اینکه آنها حکمی ندارند به حمل اولي و ذاتي است؛ يعني معدوم مطلق و ممتنع بالذات به حمل اولي حكمي ندارند، ولي به حمل شايع صناعي از صور ذهني و مخلوق ذهنند، و بــار شــدن ايــن حکم به لحاظ صورت ذهنی آنهاست. در هر صورت مراد از این فصل اقتدار ملکو تی نفس بر انشای عنوان و مفهوم برای مستحیلات و ممتنعات است، ولی ایس جمله برای ماگنگ و نامفهوم است. و اگر این سخن، به سخن قوم در طفیلی بودن فهم اعدام و استتباع آنها و یا تشبیه آنها به و جود برنگردد، مقصودی از آن به دست نمی آید.

## فصل نوزدهم: كيف يُعلم الممتنع أو المعدوم؟

فصل ١٩: في أن الممتنع أو المعدوم كيف يعلم.

کل ماکان معلوماً فلاید آن یکون متمیزاً عن غیره این قضیه صغرای قیاس است و کل متمیّز عن غیره فهو موجود این قضیه کبری است فإذن کلّ معلوم موجود این نتیجهٔ قیاس است. اکنون عکس نقیض همین قیضیه را میگیریم: معلوم لا معلوم، و موجود

فنقول: المعدوم لا يخلو إمّا أن يكون بسيطاً و إمّا ان يكون مركّباً معدوم گاهى بسيط است؛ مثل عدم الف و عدم ب و گاهى معدوم مركب است؛ مثل عدم الف و ب. پس عدم مركب مىشود.

فإن كان بسيطاً مثل عدم ضد الله تعالى و عدم شريكه و عدم مشله و غير ذلك الله بسيط است عدم آن نيز بسيط است، و مثل عدم الف و عدم شريك و عدم مثل. فذلك إنما يعقل لأجل تشبيهه بأمر موجود اين امور بسيط معقولند، زيسرا ايس امسور معدوم شباهت به امور موجود بيدا كردند. برخى از نسخ به جاى وتشبيه، وتشبّه دارند. در تشبيه دو امر لازم است تا يك مشبّه و طرف ديگر مشبّة به شود، در حالى كه عدم چيزى نيست تا به ديگر شباهت پيدا كند، چنان كه لفظ تشبّه نيز همين اشكال را دارد. پس اگر بگوييم معدوم به طفيل وجود و در كنف آن فهميده مى شود بهتر از آن است. مثل أن يقال ليس له تعالى شيء نسبته إليه نسبة السواد إلى البياض سواد و بياض دو مضاد هستند و لا ما نسبته إليه نسبة المندرج مع آخر تحت نوع أو جنس و نيز همانند نسبت زيد و عمرو، كه در تحت نوعند با نوع در حق سبحانه و يا نسبت وى به چيزى همانند نسبت دو نوع كه در تحت يك جنس هستند، نيست. فلولا معرفة المضادة أو مماثل المماثلة أو المجانسة بين أمور وجودية لاستحال الحكم بأن ليس له تعالى ضد أو مماثل

ما یجری مجراها من المحالات علیه. اگر ما می توانیم بگوییم خدای تعالی ضد ندارد، یا مثل ندارد و یا مجانس ندارد با آنکه مثل حق امری عدمی است و مجانس و مماثل وی اموری عدمی اند و امور عدمی به شناخت در نمی آیند و معلوم نمی شوند به خاطر آن است که ما دو امر وجودی را می فهمیم و آن دو را نسبت به هم ضدان و یا مثلان و یا مجانس می یابیم و از اینجا منتقل می شویم به اینکه حق تعالی این امور را ندارد به اینکه حق سبحانه با آن دومی تحت یک نوع باشند و یا دو نوع تحت یک جنس باشند، محال است. پس از راه مقایسه و تشبیه و تمثیل این امور با آنجا، این امور را می فهمیم با آنکه اعدامند و آنها را نفی می کنیم.

مدتی این مثنوی تأخیر شد مهلتی بایست تا خون شیر شد" همان گونه که قبلاًگذشت این فصل تتمهٔ فصل قبل است. بحث در چگونگی علم به معدومات بود و اینکه چگونه معدومات موضوع احکامی قرار می گیرند، در صورتی که موضوع هر حکمی باید متحقق باشد، و در قضایای موجبه موضوع معدوم و ممتنع چگونه متحقق است؟

بیان شد که فصلهای ۱۸ و ۱۹ و ۲۰ مکمل یکدیگرند. در ۱شادات جناب شیخ ا و نیز قبل از وی فارابی مطلبی را بیان کردند که به ظاهر پذیرش آن دشوار است و آن اینکه، موجودات پایینی از جنبهٔ نقص مافوق آفریده شدند؛ مثلاً عقل اول وقتی تحقق پیدا کرد در او جهات عدمی و وجودی هست. وجود نور بود و او را به مبدأ وی پیوند می دهد، ولی از این عقل اول باید کثرات پیدا شوند و کثرات در رتبهٔ بعدی بوده و محدود ترند، زیرا ماهیت دارند، گرچه در عقول، وجود قاهر و ماهیت مقهور است، و هرچه به مراحل مادون تنزل می نماید محدودیت و قیود آن بیشتر است. پس این واسطه ها باعث محدودیت موجودات بعدی می شود و محدودیتها از ناحیهٔ نقصان

درس صد و شصت و سوم: تاریخ ۱۰/۱۶/۸۶.

١. شرح الشارات، ج ١٢، نعط ٤، فصل ١٣٩، ص ٢٢٢ به بعد.

موجودات بالایی است. به همین مطلب میگویند که موجودات مادون از جنبهٔ نقصِ مافوق آفریده شدند، لذا بیان شد که گفته های بزرگانی مثل فارابی و شیخ و دیگران رمز است و نمي توان با مطالب اين سويي و قياس مطالب اينجايي أنها را فهميد، پس آفريده شدن مادون از جنبة نقصي و عدمي مافوق مراد معناي مطابقي و هو هو از كلمة مزبور نیست؛ بلکه وقتی وسایط زیاد شدند قهراً مـر تبهٔ وجـود بـعدی مـحدودتر از وجود قبلی است و همین سیر تا به أنزل مراتب وجود ادامه دارد. از این طـرف اگـر انسان بخواهد شرح صدر و اعتلای وجودی پیدا کند، هیچ عاقلی نگفته است که در سير نزولي خود مي تواند چنين توسعهٔ وجودي پيدا کند، بلکه همه فرمودند که انسان در ارتقا و سیر به سوی بالاگسترش و سعه پیدا میکند. جناب خاتمﷺ به زبان وحی فرمود: «تعالوا؛ بالابياييد.، پس مراد از أفريده شدن از جنبهٔ عدمي مافوق معلوم شد، لذا آخوند فرموده بود: «و ذلك؛ لأنَّ هيولي التي هي مصحّحة الجـهات و الشــؤون و الأعدام إنّما نشأت من العقل الفعال. اعقل فعال داراي وجودي و نقصاني است؛ جهت امکان که نداری و نقصان است سر منشأ شؤون و اعدام گردید، در حالی که هیچ هیچ است، و منشأ وجود نمی شود. پس همان گونه که در اشارات خواندیم این تعبیرات از نداشتن الفاظ است و بقية حقايق را بايد با همين سنجيد.

اکنون می گوییم: همان مطلب که در باب پیدایش کثرات گفته شد، در باب اعدام نیز که موضوعات قضایای موجبه قرار گیرند، باید همان گونه سخن گفت و عنایت به مجاز و توسع در تعبیر و توجه به اقسام حمل در فهم آن ضرورت دارد. بحث ما این بود که، علم ما به معدومات چگونه است؟ در این باره صغری و کبرایی آوردند که آنچه را معلوم ماست باید متمیز از غیر خودش باشد، زیرا الف معلوم من است و این معلوم من از باء متمایز است. متمیز عبارت دیگری از متعین و متشخص است، شخص و تعین و تعین و تعین و تعین و موجود است. شخص و تعین و تعین و تعین که مورد قبول همه است. سخن دیگر آن است که باز همه

قبول داریم که شریک الباری معدوم است، و ممتنعات معدومند. و معدوم هیچ است و همینها که هیچ هستند موضوع قضیه قرار می گیرند و گفته می شود: «شریک الباری ممتنع وجوده» آیا این موضوع معلوم ماست یا نه؟ این موضوع در کدام و عاتقرر دارد که موضوع قضیه قرار گرفته است؟ و قتی قضیهای موجبه است، پس ایس شریک الباری موضوع قضیه موجبه قرار گرفته است و متمیز بوده و موجود است، و از طرفی شریک الباری معدوم و غیر موجود است پس چگونه می توان بین این دو سخن جمع کرد؟

قوم سخنی گفتند که مرحوم آخوند با «قیل» از آنها تعبیر کرد که مشعر به تمریض است. ایشان گفتند: ممتنعات و اعدام هیچ گونه تحققی ندارند.

سؤال: پس جگونه تحقق پیدا کردند؟ گفتند: شما به عدم نظر کن، اگر عدم بسیط است، مضاف الیه آن را نگاه کنید، اگر می خواهید برای یک شیء ضد و یا نقیض بیاورید از تشبیه به امر موجود و بالعرض به وی نیز می گویید که موجود است والا خودش موجود نیست. و اگر معدوم مرکب است اجزای وجودی را در نظر می گیرید، آن گاه این اجزای وجودی را در نظر می گیرید، قبال این جزئیات، و اقل آن دو جزء، تصور می کنید و می گویید: عدم این اجزاء. البته عدم این اجزاء بالعرض و مجاز حظی از وجود می بابد و إلا اصلاً عدم چیزی نیست، عدم این اجزاء بالعرض و مجاز حظی از وجود می بابد و إلا اصلاً عدم چیزی نیست، ما از ایشان پرسشی داریم: پس شما موضوع قضیه را چه چیز قرار دادید؟ لذا مرحوم آخوند به این جمله که «هذا ما قبل فی المقام» به اشکال مزبور اشاره کرد، زیرا موضوع قضیه موجود قرار دادید؟ و در کدام موضوع قضیه موجود قار دادید؟ و در کدام موضوع قضیه موجود دادرد؟

اشکال دیگر: شما فرمودید: معدوم یا بسیط است و یا مرکب، از شما سؤال میکنیم همین قضیه: «المعدوم لا یخلو إما أن یکون بسیطاً و إما أن یکون مرکباً» موضوع آن چیست؟ پس این قضیه موضوعش در کجا تقرر دارد؟

سپس خودش می فرماید: «و أنا أقول» و این مشکل را حل می کند. این بحث در المباحث المشرقیه اموجود است، و قول قوم در ثابت بودن معدوم و رد و ایرادهای آنها در آنجا آورده شده است.

دوباره به عبارت فصل برگردیم: کلّ ما کان معلوماً، فلابد آن یکون متمیّزاً عن غیره این صغری است، «و کل متمیز عن غیره فهو موجود» این کبری است، نتیجه: فإذن کلّ معلوم موجود. اگر همین نتیجه را عکس نقیض کنیم: آنچه موجود نیست نباید معلوم بوده باشد: و ینعکس انعکاس النقیض: إنّ ما لایکون موجوداً لایکون معلوماً. این مطلب هم مورد قبول همه است. ولی مواردی داریم که معدومند، ولی آنها را می دانیم و موضوع قضیه قرار می دهیم: لکنّا قد نعرف.... در حلّ این معما مرحوم آخوند می فرماید: «هذا ما قبل فی هذا می فرماید: «فنقول: « ولی ناگهان به آخر که رسیدیم می فرماید: «هذا ما قبل فی هذا المقام» که اگر همین مطلب را در ابتدا می فرمود ما راحت تر بودیم. خلاصه فرمایش قوم این بود که، اصلاً معدوم ممتنع، هیچ گونه تحققی ندارد، و حرف وجود روی مقابل و یا اجزای مقابل، اگر دارای اجزاء است، می رود.

فإن كان بسيطاً، مثل عدم ضدّ الله تعالى و عدم شريكه و عدم مثله با آنكه معدوم غير معقول و هيچ است معالوصف در عبارت مى آيد فذلك إنّما يعقل لأجل تشبيهه... اگر هيچ است و هيچ معقول نمىشود باز چرا سخن از «يُعقل» مىگوييد.

خدا درجات آقای طباطبائی را متعالی بفرماید! هرگاه سخنی از شیطان پیش می آمد، ایشان می فرمود: بحث از شیطان بحثی شیطانی است و به جایی نمی رسد، زیرا آدم از هر طرف انگشت بگذارد، حرف هایی پیش می آید. بحث عدم این گونه است. پس عدم و شیطان، یر تضعان من لبن واحد. لذا هرچه می خواهیم این را سر و صورت بدهیم وفق نمی دهد. اگر تحقق ندارد و معلوم نمی شود پس چگونه باز «یعقل» می فرمایید؟ لأجل تشبیهه بأمر موجود ضمیر «»» به چه چیز برمی گردد؟ مرجع آن امر معدوم است. معدوم چگونه با موجود تشبیه می شود؟ بلکه تشبیه باید بین دو امر موجود باشد. تشبیه بین دو معدوم و یا بین موجود و معدوم تشبیه مفید فایده ای نیست. مثل آن یقال: لیس له تعالی شیء اگر می خواهیم به کمک موجودات حرف از معدوم را به میان آوریم، این بر دو گونه است. مرحوم آخوند می فرماید: به کمک موجودات نمی خواهید اینها را تقرر بدهید، می خواهید بگویید: «بالعرض و بالاستتباع» و به تشبیه و امثال این الفاظ، با آنکه متحقق نیستند و تقرری ندارند و هیچ نیستند. با این الفاظ می خواهید از بحث در روید، و مشکل حل نمی گردد. پس در حل نمی گردد. پس در حل مشکل از طرف قوم بدون هیچ گونه تقرری برای معدوم در وعایی از اوعیه، کلمات مشکل از طرف قوم بدون هیچ گونه تقرری برای معدوم در وعایی از اوعیه، کلمات هیعقل»، «تشبیه» و امثال آن آورده می شود.

لیس له تعالی شيء نسبته إلیه نسبة السواد إلی البیاض...، در حالی که سواد و بیاض و افراد مندرج و تحت در نوع واحد و جنس و معرفت مضاده و مماثله و مجانسه، اموری و جودی هستند و با قیاس اینها اعدام را بفهمیم، در حالی که خود اعدام هیچ نیستند. تا اینجا اگر معدوم بسیط باشد، اکنون وارد بحث امروز می شویم که اگر معدوم مرکب باشد، و هنوز دنبالهٔ حرف قوم است:

و إن كان مركباً اگر معدوم مركب باشد؛ چون مركب داراى اجزاى وجودى است ما اجزاى وجود مركب را مى فهميم و ضد تك تك اين اجزا را مى گيريم، و جمع اين اعدام مى كنيم و اين مركب معدوم از اجزاى عدمى تشكيل مى شود. مثل العلم بعدم اجتماع المتقابلين كالمضادين، فالعلم به إنمايتم بالعلم بأجزائه الوجودية چون اقسام تقابل چهار است يك قسم، يعنى مضادين را مثال زده است كه فرد اعلاست، كه جمعشان را شايد، «فالعلم به»، يعنى علم به معدوم با علم به اجزاى وجودى تمام مى شود. مثل أن يعقل السواد و البياض ثم يعقل الاجتماع حيث يجوز ثم يقال: الاجتماع الذي هو أمر وجودى معقول غير حاصل بين السواد و البياض. اكنون مى خواهد چگونگى گرفتن عدم وجودى معقول غير حاصل بين السواد و البياض. اكنون مى خواهد چگونگى گرفتن عدم

از مقابل را بیان کند و برای ما مثال بزند، میگوید: همان طور که جنس و فصل و افراد مماثل و مجانس را در مثال بالا پیش کشیده بودیم و وقتی بالاتر میرویم میگوییم: خدای تعالی این طوری هم نیست و این گونه مماثل و مجانس ندارد، اینجا نیز به همين شيوه، تقابل بين سواد و بياض را مي فهميم. پس از آن، هر كجا كه جايز باشد نيز فهميده مي شود. پس اجتماع المتقابلين را فيهميديم؛ يمني در آن جمايي كه دو امر متقابل نیستند اجتماع أن دو را می فهمیم؛ مثلاً جنس و فصل و كم و كیف كه در یک موضوع واحد جمع می شوند؛ مثل زید را، که هم متکمّم و هم متکیّف است و نیز جنس و فصل دارد و مقولات بر او صادق است فهمیدیم. پس این اجتماع را، که جایز و رواست، فهمیدیم، معنای متقابلین را نیز فهمیدیم. پس از قیاس بـ اجــتماع، عـدم اجتماع را می فهمیم؛ مثل اجتماع دو ضد پس از اجتماعی که امر وجودی معقول است و قابل جمع میباشد ترقی میکنیم و اجتماع ضدین را میفهمیم و میگوییم این اجتماع در دو ضد غير حاصل است و از آن هم بالاتر ميرويم و ميگويم اين معنا در مبدأ المبادي هم قابل پياده شدن نيست. اكنون از دو مطلبي كه دربارهٔ معدوم مركب و معدوم بسيط گفته است نتيجه گيري ميكند: فالحاصل أنّ عبدم البسائط إنّها يمعرف بالمقايسة إلى الأمور الوجوديّة. و عدم المركّبات إنّما يعرف بمعرفة بسائطها هذا ما قيل في هذا المقام.

ادراک امور بسیار کوچک و بسیار بزرگ را نمی گیرد. و أنا أقول: تا کنون رأی و نظر قوم بیان شد، اکنون نظر مرحوم آخوند است. در ابتدای فصل گذشته از باب تشبیه معقول به محسوس بیان شد که گاهی انسانی دلاور و پهلوان نمی تواند کوه را پر تاب کند، و چه بسا همین شخص نمی تواند پر کاه را نیز به خاطر عدم قابلیت پر تاب کند، به وزان همین محسوس به معقول آمدیم و گفتیم، قوای ادراکی، ولو خیلی قوی باشد، نمی تواند حق سبحانه را ادراک کند، زیرا احاطهٔ قوای ادراکی به حق سبحانه برای ادراک وی ممکن نیست، و از طرفی نیز برخی از امور آن مقدار ضعیف و ناچیزند که

ادراك أنها را نمى گيرد، همانند پر كاه در مثال محسوس، و مثل هيولا، و در مثال ما، عدم. لذا در ابتداي فصل هيجدهم فرمود: «فالحكم بكون شيء ممتنعاً بالذات بضرب من البيان على سبيل العرض و الاستتباع.»

که با این بیان دفع دخل مقدر نمود که، شما معدوم مثل شریک الباری را موضوع قضیهٔ موجبه قرار می دهید، پس این موضوع چگونه تحقق پیدا کرد؟ در حالی که فرمودید: این بر اثر هیچ و عدمی بودن، به ادراک و احاطهٔ نفس در نمی آید، پس چگونه موضوع قضیهٔ موجبه قرار گرفت؟ از این دخل و اشکال عذرخواهی کرد به اینکه، حکم بر امتناع بالذات بر سبیل عرض و استتباع است؛ یعنی ما حکم بر موضوع موجود می کنیم و به این موضوع معدوم می گوییم. اطلاق عدم بر ایس موضوع بالعرض است [بالعرض به معنای بالتبع است نه بالعرض که به معنای سان دادن و ارائه باشد؛ یعنی شبیه قرار دادن معدوم به موجود مراد نیست که با سان دادن موجود، معدوم را بفهمیم. پس بالعرض، یعنی بالحقیقه این موضوع موجود است و بالمجاز به آن اطلاق معدوم می کنیم]

در همان جا بیان کردیم که در این فصل بیان این نکته می گردد که، نفس ناطقه سلطان و اقتدار بر انشای صور دارد و جناب آخوند در بحث وجود ذهبنی کلامی سنگین و شریفی از خصوص شیخ اعارف عربی عنوان می کند، در آنجا نیز در این باره سخنانی تقدیم خواهد شد. در هر صورت نفس از صنف ملکوت است و می تواند انشاء کند، و متصف به امر «کن» و مقام «کن» است که مظهر «إذا آراد شیئاً فیقول له: کن فیکون» می باشد. حتی مفاهیم و عناوینی که معانی و عناوین بر اموری مستحیل و فیکون» می باشد. حتی مفاهیم و عناوینی که معانی و عناوین بر اموری مستحیل و این عناوین می نگرد: ۱. لحاظ مرآتی برای خارج که با آن به معدوم ها و ممتنع ها مثل این عناوین می نگرد: ۱. لحاظ مرآتی برای خارج که با آن به معدوم ها و ممتنع ها مثل شریک الباری می نگرد، با آنکه این امور نفسیت ندارند، چون نفسیت برای امور

١. الاسغار الاربعه، تصحيح و تعليق آيه الله حسن زاده، ص ٣٣٥.

موجود و متقرر در سلسلهٔ نظام طولی هستی است، اما امری که هیچ و نشدنی و غیر ممكن التحقق است در وعاي ذهن ملاحظه و عنوان ميشود، و مييابد كه معناي اين عناوین در ظرف خارج یافت نمی شوند. پس این عنوان و مفاهیم در موطن ذهن تقرر یافتند و نفس انها را انشاء میکند و آنها تقرر پیدا میکنند تا اینکه به لحاظ مراتی بــه آنها نگاه شود؛ ولي همين كه از آنها روي گردان شد ايشان را هيچ مي يابد، ﴿كُسَرابِ يقيعَةِ يَحْسَبُهُ الظَّمَانُ مُآءً﴾ ٢. اكنون اكر نفس دوباره بازگردد و اين مُنشاي در صقع ذهن راملاحظه کند و به عنوان مراً تی بودن او را نگاه نکند، بلکه به اینکه این معانی و مفاهیم و عناوین از منشآت خود من و علم من است، و کاری به خارج نداشته باشد، آن را موجود در ذهن مي يابد كه از مقوله كيف نفساني است و مخلوق نفس و مُنشاي آن است، امّا همين معنا، مثل شريك الباري را اگر دوباره بخواهد به صورت مرآتي نگاه كند باز حكم ميكند كه اين مصنوع نفس نمي تواند عديل مبدأ المبادي باشد. شیخ بهائی کتابی عظیم الشأن به نام اربعین دارد که چند دوره آن را مطالعه کردهام، و باز هم در کنار من است. مطالب بسیار شریفی در آن آور ده است. احادیث چهل گانهٔ آن از ابواب مختلف بوده برخي از آنها در سير و سلوک است و بـرخـي در اخــلاقيات، و برخي در مسائل فقهي و برخي در اصول معارف، و خلاصه برخي از آنها درباره اين سو و برخی دربارهٔ آن سو میباشد. شاگرد بزرگوار ایشان، جناب خاتون آبادی آن را ترجمه كرد در ضمن شرح حديث دوم از امام باقر الله نقل كرد كه آن حضرت فرمود: «كُلُّ مَا مَيَّزتُموه بِأُوهامِكُمْ في أدقُّ مَغانيه فَهو مَخْلوقٌ مَصْنوعٌ مِثلكُم مَرْدودٌ إِلَيْكُم، وَ لعلّ النمل الصغار تتوهّم أنَّ أَهِ زَبَانيتَيْنَ، فإنّ ذلك كمالها و تتوهّم أنَّ عدمها نقصان لمن لايتّصف بهما و هكذا حال العقلاء فيما يصفون الله تعالى بد.» ٢

« كل ما ميّز تموه» عبارت اخراي كبراي قياس بالاست، «بأوهامكم». مرحوم فيض

١. نور (٢٢) آية ٢٩.

۲. ر. ک: ملامحسن فیض کاشانی، علم الیقین، ج ۱۲ ص ۱۷۴ به نقل از: شرح مسالة علم، و نیز بحار الانوار، ج ۶۹. ص ۲۹۳.

در شرح وافي از اوايل كافي نقل كرد كه أ، او هام در روايات با او هام در مباحث فلسفى اشتباه نشود، زيرا او هام در روايات مقابل عقول نيست؛ يعنى هرچه كه به عقول و اذهان خود فشار آوريد باز آن معناى مدرك و فهميده شده، مخلوق و مصنوع و منشاى نفس شماست و آفريده نفس البته آفريده حق تعالى است. حق سبحانه فرمود: ﴿ وَ اَسِرُّوا قَرْلَكُمْ آوِاجْهَرُ وا بِه إِنَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصَّدُورِ اللَّ يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَ هُوَ اللَّطيفُ الْحَبِيرُ ﴾ ٢ قول خويش را پوشيده بداريد و يا آشكار كنيد او به آن داناست، چون قول شما را شما هم مخلوق اوست لذا در ذيل آيه دليل آورد: ﴿ ألا يعلم من خلق ﴾ آيا قول شما را كه مخلوق اوست نمى داند، و از مخلوق خويش بى خبر است؟ و در نهايت دو اسم شريف فلطيف و خبيره را آورده است. پس اين جمله، كه نفس در ساختن معانى و مفاهيم مستحيلات دو لحاظ دارد، منشأ سخنان مرحوم حاجى در منظومه شده است

فما بحمل الأولى شريك حيق عدُّ بمحمل شائع مما خملق"

که به لحاظ اول که لحاظ مرآتی بود، که شریک حق تعالی است و در خارج تحقق ندارد به آن حمل اولی ذاتی گفته می شود و به لحاظ دوم که لحاظ استقلالی بـه ایـن مخلوق ذهن و منشای ذهن بود حمل شایع صناعی است.

پس حرف قوم با دهذا ما قيل، تضعيف شد. اكنون حرف خويش را مىفرمايد: و أنا أقول: إنّ للعقل أن يتصوّر لكلّ شيء حتى المستحيلات، كالمعدوم المطلق و المجهول المطلق و اجتماع النقيضين و شريك البارى، و غير ذلك مفهوماً و عنواناً.

پس ۱. نفس اقتدار ملکوتی دارد که مفاهیمی از باب محالات در ذهن خلق کند و این مفهوم را عنوان و مرآت مستحیلات قرار دهد؛ ۲. این مفهوم کیفیت نفسانی است؛

۱. وافی، ج ۱، ص ۶۹ (چاپ سنگی، رحلی).

۲. ملک (۶۷) آیهٔ ۱۳.

٣. شرح المنظومة، تصحيح و تعليق آية الله حسن زاده، ج ٢، ص ٢٠٧.

۳. چگونگی این تصور قبلاً بیان شد که «بضرب من البرهان عملی سمبیل العمرض و الاستتباع» است؛ یعنی به تبعیت و جود آنها را میساز د.

اشكال: قوم هم مىگفتند: به كمك اجزاء و ضد و مقابل عدم فهميده مى شود و شما هم مىگوييد: به طفيل و جود اين مفاهيم در ذهن انشاء مى شود. ايشان گفتند: به سبيل تشبيه، و شما مى فرماييد: على سبيل الاستتباع. پس دعوا و اختلافى بين شما و قوم شما نيست.

پامخ: سخن من با سخن قوم دو چيز است، زيرا من ميگويم ذهن به استتباع انشاء میکند و در ذهن چیزکی وجود دارد، ولی قوم در ذهن چیزی را موجود نمیدانند و اصلاً نفس کاري انجام نداده است و هيچ در هيچ است و فقط ما آنها را مي فهميم. پس ما شریک الباری را در ذهن خلق میکنیم و میگوییم: شریک الباری موجود نیست، ولى ايشان ميگويند: ما مي فهميم شريک الباري موجود نيست و اين را از راه مقابل آن ميفهميم، ولي در ذهن ما چيزي نيست، نه اينكه شريك الباري را خيلق كرده باشيم. پس من، على سبيل الاستتباع را چنين ميگويم كه نـفس جـعل مـيكند و در مجعول نفس دو لحاظ است: حمل اولي ذاتي معناي خود آنهاست و حمل شايع صناعی از کیفیات نفسانی است، ولی آنها این سخن را نمیگویند. فیحکم علیه أحكاماً مناسبة لها، و يعقد قضايا إيجابيّة على سبيل الهليّات غير البــُثيَّة (الحــمليات ــ ن ل). در هلیات غیر بتّیه سؤال میکنید که شیء متحقق هست و یا نه، به صورت تر دید است، که هنوز بتّی نشده است و دارید از طرف می پرسید: «هل هو موجود أم لا؟» و «هل هو كذا أم لا؟١١. اين موضوعات را ذهن شما انشاء ميكند و به صورت هل غير بتّي از طيرف استخراج و استیفا میکنید تا اندک اندک روشن شود الآن غیر بتّی است. آنجا چگونه پشت هم موضوع جعل میکند، ذهن قضایای کذایی را میآورد و سـؤالات را روی موضوع آن طوری قرار میدهد، اینجا نیز شبیه موضوعی است که در قضایای هملیهٔ غير بتّيه آورده مي شود فموضوعات تلك القضايا من حيث إنّها مفهومات في العقل و لها حظ من الثبوت و یصدق علیها شيء و ممکن عام، بل عرض و کیفیة نفسانیة و علم و ما یجري مجراها، تصیر منشأ لصحة العکم. دو حیثیت در این موضوعات موجود است: ۱. حمل اولی ذاتی که عنوان و مرآت است؛ ۲. حیثیت حمل شایع صناعی که کیف نفسانی و علم بوده و حظّی از ثبوت دارند و بر آنها صادق است که مخلوق شماست. ممکن عام مخلوق شماست، بلکه بنابر نظر مشّاء، این موضوعات در ذهن علم هستند و علم کیف نفسانی و عرض است. فاعل «یصدق»، «شیء ممکن عامه است، و ایس موضوعات و مفاهیم موجود در ذهن را موضوع حکم قرار می دهید و احکام بسرای موضوعات و مفاهیم می کنید که اینها غیر موجود هستند. و من حیث إنّها عنوان لأمور باطلة تصیر منشأ لامتناع الحکم علیها. این حمل اولی ذاتی است. پس هر دو حیثیت باطلة تصیر منشأ لامتناع الحکم علیها. این حمل اولی ذاتی است. پس هر دو حیثیت عنوان شد، ولی اکنون که می فرماید: و عند اعتبار الحیثیتین یحکم علیها بعدم الإخبار عنها… فقط مثال یک حیثیت را آور ده است؛ یعنی باری حمل اولی ذاتی مثال زده است، ولی برای حمل شایع صناعی به همان مثال های مزبور که «یصدق علیها شیء و ممکن عام…ه اکتفا کرده است.

و بهذا تندفع الشبهة المشهورة في قولنا: «المجهول المطلق لا يخبر عنه با اين جواب شبهة مشهور نيز پاسخ داده مي شود، زيرا مي گوييم با آنكه از مجهول مطلق خبري داده نمي شود، موضوع آن در ذهن است و احكام بر موضوعات موجود در ذهن بار مي شود، و نفس به استتباع موجودات آن را در ذهن تصور مي كند.

در فصل یازدهم که معنون به عنوان «في أنّ الممكن على أيّ وجه یكون مستلزماً للممتنع بالذات بود تذكر دادیم كه در فصل بیستم دربارهٔ استلزام بین دو ممتنع سخن خواهیم گفت و در درسهای قبل نیز تذكر دادیم كه این فصل و دو فصل قبل مكمل و متمم همدیگرند، زیرا مطلب اجمالی فصل هیجدهم را فصل نوزدهم به تفصیل بیان كرد و باز مطلبی دیگر را كه فصل هیجدهم داشت و آن استلزام و علاقهٔ بین دو محال

درس صد و شصت و چهارم.

بود و اشتباه عامهٔ جدلی ها، که چگونه این علاقه را در نظر نگرفتند و به طور مطلق حکم کردند، و «فما فشا عند عامّة الجدلیین...» را در این فصل به طور تفصیل بیان میکند و اگر کسی بخواهد اسفار را تحریر و خلاصه کند باید این سه فصل را با یک عنوان طرح نماید و با بیان مختصر و تحریر شده همهٔ مطالب و مقاصد آخوند را یک جا بیاورد.

نکتهٔ دیگر آنکه،گاهی از محال به کاذب و کاذبه نام میبرد، زیراگاهی کذب در مقابل صدق است و گاهی به طور تعمیم و مجاز به محال، به ممتنع و محال، کذب گفته می شود. و در دو جا از ممتنع چنین تعبیر می کند: در یک عبارت و قتی قبضیهٔ کاذبه گفت خود آن را تفسیر کرد و گفت: «أی الممتنعات.»

سخن در آن است که چگونه ممتنع مسئلزم ممتنع دیگر است؟ مرحوم آخوند می فرماید: با آنکه هر دو ممتنع و محالند، ولی باید بین آن استلزام و علاقهای بیاشد، پس به صرف اینکه این دو محالند دلیل نمی شود که انسان در این گمان افتد که اهمیتی ندارد و بین هر دو محالی به هر نحو که باشند تلازم باشد و بین ممتنعات به دلیل اینکه ممتنعند دست انسان باز باشد و چون محالند و محال نشدنی و ممتنع است استلزام بین آنها بر قرار باشد، لذا مجادل تا مبرهن اقامه برهان کند و از صغری و کبری نتیجه بگیرد و محال را ثابت کند؛ یعنی از آن فرض غلط، که نقیض مدعاست، به این محال و غلط برسد و از این محال و غلط اثبات کند که آن فرض غلط و ناصحیح است، مجادل سر بلند می کند و می گوید: «المحال جاز آن یستلزم محالاً آخر» و با آن جلو مبرهن را می گیرد و نمی گذارد اقامه برهان کند.

مبرهن در مثال اثبات تناهی ابعاد میگفت، اگر قبول ندارید پس فرض میکنیم که بعد غیر متناهی است، زیرا یا باید ابعاد متناهی باشد و یا غیر متناهی و چون تناهی را نمی پذیرد پس ما فرض شما را قبول میکنیم و میگوییم، بعد غیر متناهی است. آن گاه با برهان سلّمی ثابت میکند که از غیر متناهی بودن ابعاد لازم میآید که غیر متناهی

محصور بین حاصرین باشد و این عبارت، یعنی غیر متناهی غیر متناهی نباشد و به عبارت روشن تر، یعنی شیء خودش خودش نباشد پس «سلب الشیء عن نفسه می شود و این محال است و باعث این محال آن فرض غلط بود که در ابتدا شما لجاجت کرده و آن را به میان کشیدید. پس غیر متناهی بودن ابعاد باطل است پس مدعا (متناهی بودن ابعاد) ثابت است. مجادل سربلند می کند و می گوید، این نتیجه، که غیر متناهی محصور بین حاصرین باشد محال است و این محال مستلزم محال دیگری است و آن نقیض مراد شماست پس مراد شما محقق نشده است.

علت تکرار و پافشاری مرحوم آخوند در این قضیه آن است که در صورت باطل نكردن و معلوم نتمودن اينكه هر محال مستلزم هر محالي نميست راه بسرهان بمسته میشود و با آن در علوم تخته میگردد. پس همان طور که با باطل نکردن راه سفسطه راه معارف بسته میشود و اگر راه منکرین حقایق باطل نشود، نسمی توان فسلسفهای داشت و دنبال حقیقتی بود. سوفسطایی میگوید: ما هیچ واقعیتی در نظام هستی نداریم و قضیهٔ حقیقیای در عالم وجود ندارد، بلکه همه پندار است؛ همانند مسافر که در کشتی نشسته و درختان ساحل را در حرکت میبیند، در حالی که کشتی حرکت میکند و درختان، کوهها و سنگهای ساحل ساکنند، ولی اگر کشتی به طرف مغرب حرکت کند وی آنها را به طرف مشرق روان میبیند.پس همان گونه که حس ما چنین خطایی دارد و چنین پندار در ما ایجاد شده است، همین مطلب در همهٔ حقایق عالم جاري است؛ يعني همهٔ چيزهايي كه ما واقع مي بنداريم آنها بنداري بيش نيستند؛ پس اگر کسی نتوانست جلو سوفسطایی را بگیرد و حقیقت را ثابت کند در اولیس قمدم مانده و فلسفهای ندارد. پس اگر ثابت کرد که حقیقت ثابت است همهٔ ما حقیم و همه دارند به سوی حق می روند و ما داریم در حقایق کاوش میکنیم، صور علمیهٔ ما حق است، اختراعات و اکتشافات حق است، آن گاه می تواند به سوی جلو برود و بحث نماید. در اینجا نیز حرف جدلی در مقابل مبرهن حرف کمی نیست، زیرا با آن جلو

برهان راگرفته و همانند سوفسطایی جلو نتیجه گیری و تحصیل حقایق را می گیرد و با حربه ای که مجادل دارد هیچ برهانی به مقصود و نتیجه نمی رسد. پس پافشاری و تکوار و اصرار و ابرام به دلیل اهمیت آن است. پس هر محالی مستلزم هر محالی نیست، چنان که هر قضیه ای با هر قضیه ای تسلازم ندارد، بلکه استلزام در صورتی صادق است که بین آنها علاقه و ارتباط باشد.

## فصل بيستم: كيف يصبح أن يستلزم الممتنع ممتنعاً آخر؟

فصل ۲۰: في أنّ الممتنع كيف يصح أن يستلزم ممتنعاً آخر اين چگونگى را بايد در ار تباط دو محال جست. پس، بعد از آنكه استلزام بين دو ممتنع مورد تصديق ماست سؤال اين است كه آيا اين استلزام، بارى به هر جهت است و يا نوعى خاص از علاقه و ار تباط بين آنهاست.

و اعلم أنّ من عادة الجدليين أن يقولوا: هذا المفروض لمّا كان محالاً جاز أن يستلزم محال آخر أيّ محال كان. «هذا المفروض»، يعنى نتيجه اى كه گرفتيد و آن را محال مى دانيد؛ مثل محصور بودن غير متناهى بين حاصرين مى تواند مستلزم هر محالى باشد ولو نقيض مطلوب شما باشد، زيرا محال مستلزم هر محالى است. پس مطلوب ثابت نشده است، چون لازم نيست بين دو محال ار تباط و علاقه اى باشد لذا هر محالى مستلزم هر محال ديگر است، و مراد از عامة جدليين متكلمين هستند كه ورزش كافى مستلزم هر محال ديگر است، و مراد از عامة جدليين متكلمين هستند كه ورزش كافى نكر ده اند و هذا ليس بصحيح كليّة؛ اين به طور كلى صحيح نيست، بلكه بايد علاقه و تلازم آنها را نگاه كرد، اگر علاقه بود تلازم و استلزام بين دو محال هست و الانيست. إذ لافرق بين المحال و الممكن في أنّ الاستلزام بين شيئين لا يثبت إلّا بعلاقة ذاتية مراد از مشيئين» در اينجا، يعنى دو شىء، خواه دو امر موجود و خواه دو امر معدوم و ممتنع. و استلزام بايد به علاقة ذاتى باشد و پافشارى بر روى كلمة «ذاتيه» داريسم، زيرا ايس استلزام بايد به علاقة ذاتى باشد و پافشارى بر روى كلمة «ذاتيه» داريسم، زيرا ايس استلزام بايد به علاقة ذاتى باشد و پافشارى بر روى كلمة «ذاتيه» داريسم، زيرا ايس استلزام بيهوده و بارى به هر جهت نيست. پس از يك محال به محال ديگر به طور

ملازمه باید منتقل شد. فإنّ معنی الملازمة هو کون الشیئین بحیث لا یمکن فی نظر العقل فاعل «لایمکن»، «وقوع» است. نظراً إلی ذاتیهما، «نظر» مصدر است و نظراً مفعول مطلق آن وقوع تصور الانفكاك بینهما. پس تلازم باید چنین محکم باشد که با نظر به ذات آن دو، تصور انفكاك بین آنها نشود. و هذا این معنای ملازمه مما یستدعی علاقة العلیّة الإیجابیّة: إمّا بین نفس العلّة و معلولها و إمّا بین معلولی علّة واحدة ممکن است دو امر معلول یک علت باشند؛ ولی باز بین آن دو تلازم نباشد ولو هر دو در آنِ واحد معلول یک علت واحد باشند. پس باید به آن وجهی که تلازم بین آن دو ثابت باشد لذا صرف اینکه دو چیز معلول یک علت هستند دلیل بر تلازم آن دو نیست، زیرا ممکن است این از حیثیتی صادر شده باشد و آن دیگری از حیثیتی دیگر صادر، پس تلازم است این از حیثیتی صادر شده باشد و آن دیگری از حیثیتی دیگر صادر، پس تلازم نابت نمی شود لذا فرمود: علی آلوجه الذی سیجیء فی مبحث التلازم بین الهیولی و الصورة. این مطلب در فصل جهارم فن سوم از جواهر و اعراض آمده است و ایس مفاد فصل بیست و یکم نمط اول اشارات است و نیز در نمط ششم فصل ۲۲ و ۲۳ نیز از آن بحث می کند. البته اگر همین مبحث خوب خوانده و هضم شود بعدها بهتر پیش می رویم آلم تسمع قول المیزانیّین: إنّ الشرطیّة اللزومیّة ما یکون الحکم فیها بصدق

١. ج ٢، ص ١٤٢، (چاپ اول) و ج ٥، ص ١٤٥ (چاپ دوم).

٣. استاد خوش مشربی داشتیم خدا رحمتش کند! یک وقت بعد از درس یکی از دوستان اظهار کرد که اگر می شد بیشتر بخوانیم بهتر بود. استاد فرمود: در زمان ما پیرمردی بود که هر روز یک دوره متعلق کبری که به اندازه یک حزب قرآن بیشتر نیست می گفت. از ابتدا می گفت: بسم الله الرحمن الرحیم بدان که آدمی را قوهای است دراکه که در وی منقش گردد صور اشیا... تا آخر متعلق کبری و آن را تمام می کرد. اگر می خواهید این طوری بخوانیم حرفی است. در پاورتی جناب استاد عنوان فصل مزبور در شفاد را چنین نقل کرد: «فصل فی کیفیة الثلازم بین الهیولی و الصورة لیظهر نحو وجود کل صورة بانقیاس إلی ما هو حامل لهاه محقق طوسی در شرح اشادات (نمط ۱، فصل ۱۲) فرمود: «المعیّة تطلق علی المتلازمین الذین أحدهما یتعلق بالآخر إنا من حیث التصور أو من حیث الوجود کالجسمیة المتناهیة و التشکّل فی الوجود، و کالجسم المستقیم الحرکة و الجهة التی یتحرك فیها ذلك الجسم أیضاً فی الوجود و کوجود الملاء و نفی الخلاء علی تقدیر کون نفی الخلاء علی تقدیر کون نفی الخلاء علی تقدیر کون نفی الخلاء أمراً مغائراً له فی

التالي على تقدير صدق المقدم لعلاقة بينهما طبيعيَّة، و لهذا يمتاز عن الشرطيَّة الاتَّفاقية. بين دو قضية شرطية اتفاقي تلازم موجود نيست برخلاف قضية شرطية لزومي كه بما آمدن مقدم، ذهن به تالي منتقل مي شود. وقتي «إذا كانت الشمس طالعة» گفته مي شود د كان النهار موجوداً» در بي آن در ذهن بر طبق خارج مي آيد، ولي و قتي «إذا كان الإنسان ناطقاً» گفته شود به ذهن نمي آيد كه، «كانت الشمس طالعة». علت آن عدم تلازم است. و كما أنَّ الاستلزام لايتحقَّق إلَّا بتحقّق العلاقة الطبيعيَّة بالفعل، فجواز الاستلزام لايكون إلَّا بجواز تحقّق العلاقة تا علاقة طبيعي فعلى نباشد استلزام نيست پس در جايي استلزام رواست كه علاقه روا باشد. فكلّ ما صعّ عند العقل أن يكون بين المحالين على تــقدير تحققهما علاقة ذاتيّة يكون بحسبها علاقه اللزوم جاز أن يحكم بالاستلزام بينهما و إلّا بطل بنَّة. چون دو محال در خارج نمي توانند تحقق پيدا كنند پس عالاقة ذاتي آنها در صورت فرض تحقق آنهاست. پس اگر دو محال در صورت فرض و در وعای ذهن دارای علاقهٔ ذاتی باشند استلزام بین آنها رواست. پس ار تباط دو محال در وعای ذهن و در صورت فرض لازم است تا عقل حكم به استلزام بين آنها كند و اگر اين علاقه نباشد «بطل الاستلزام بتَّة»، يعني قطعاً. بنابراين در استلزام دو محال دو جور بايد گفت: ١. علاقه دارند، استلزام است؛ ٢. علاقه ندارد، استلزام نيست. فإذن المحال قـد يستلزم محالاً آخر إذا كانت بينهما علاقة ذاتيَّة؛ سواء كانت معلومة بالضرورة در مقابل أن بالاكتساب است؛ يعني خواه اين دو محال ارتباط روشن دارند و احتياجي به اقامهٔ برهان در اثبات این ارتباط نیست و دلیل و فکر و تروّی لازم نیست و خواه این علاقه از راه اكتساب و برهان معلوم شود.كاستلزام تحقّق مجموع ممتنعين ذاتيّين تحقّق أحدهما و كاستلزام حماريّة زيد مـثلاً نـاهقيّته مـجموع دو مـمتنع تـحقق يكسي را مسـتلزمند.

التصوّر و قد تطلق على المتصاحبين بالاتفاق كمعلولين اتفق أنهما صدرا عن علة واحدة بحسب أسرين أو اعتبارين فيها و لا يكون لأحدهما بالأخر تعلَق غير ذلك... و لا شك أنّ وقوع اسم المع في الموضعين ليس بمعنى واحد... .. (ص ٢٧، چاپ شيخ رضا) دمقرره.

مجموع دو ممتنع باید از دو ممتنع، یعنی از دو جزء مرکب باشد و بدیهی و روشن است و نیازمند به دلیل نیست که مرکب از دو جزء و یا اجزاء، بدون اجراء، مستنع است تحقق پیدا کند، خواه مرکب مثبت و خواه مرکب منفی، پس مجموع دو ممتنع ذاتی چه هنگام تحقق پیدا میکند؟

جواب: وقتی که تحقق اجزاء شده باشد پس محال است که مجموع تحقق پیدا کند بدون آنکه یک جزء و یا هر دو جزء متحقق نشده باشند. مثال دیگر: زید زید است پس حمار بودن زید محال میباشد. اکنون که این حرف محال راگفتیم با فرض این محال اثبات ناهق بودن برای وی نیازی به دلیل ندارد، چون حمار ناهق است.

اکنون صورتی راکه علاقهٔ بین دو محال بدیهی نباشد به میان میکشد و می فرماید: أو بالاكتساب، كما أنّ الدور يستلزم المتسلسل دور محال است و تسلسل هم محال است، البته تسلسل تعاقبي مراد نيست، بلكه تسلسل علل و معاليل ممكن، كه بالفعل متحقق باشند و به طرف واجب منتهي نشوند. در هر صورت دور مستلزم تسلسل است تلازم دور با تسلسل اندكي دقت لازم دارد و بايد با برهان و دليل ثابت شود؛ مثلاً باید چنین گفت: «الف» علت تامهٔ «ب» است و چون علت تامه است باید در رتبهٔ مقدم بر «ب» باشد و با تحقق آن «ب» محقق میشود، اما دوباره برگردیم و بگوییم: «ب» علت تامهٔ «الف» است پس «ب» در رتبهٔ مقدم بر الف است و با تحقق «ب» الف محقق مي شود. اين دور است، اما الف مي گويد: من علت «ب» هستم پس من بايد محقق شود تا «ب» محقق، و باز «ب» میگوید: شما متکی به من هم هستید من عملت شما هستم و به حسب رتبه مقدمم. پس این حلقه همین گونه به دور هم میچرخد و بــه جایی ختم نمیشود. پس دور مستلزم تسلسل شده است، ولی با تروی و تأمّلی این علاقه کشف شده است. پس تاکنون چنین بیان کرد: در صورتی که علاقهٔ ذاتی بین دو محال، خواه این علاقهٔ ذاتی ضروری و روشن باشد و خواه اکتسابی، بین محال بر قرار است پس گاهی محال مستلزم محال دیگری است. شسق دوم ایمنکه گاهی هم ایسن

استلزام وجود ندارد و آن در جایی است که علاقه بین آن دو نباشد اکنون همین را بیان می کند: «و قد لایستلزمه إذا لم تکن بینهما علاقة عقلیة.» این «و قد» عطف بر «قد یستلزم محالاً آخر» است؛ یعنی گاهی محال مستلزم محال نیست. پس در «یستلزمه» دو ضمیر است ضمیر مستتر به «محال» و ضمیر « ه» به «محالاً آخر » بر می گردد.

بل ربَّما ينافيه إذا كان العقل يجد بينهما علاقة المنافاة. إمَّا بـالفطرة كـما فـي تـحقَّق المركّب من الممتنعين بالذات بالنسبة إلى تحقّق أحدهما فقط، أو حماريّة الإنسان بالنسبة إلى صاهليته. در اين شق موارد عدم علاقه را بيان ميكند و در ادامـه مـي فرمايد: چـه بساعلاقه بین دو محال نیست، بلکه حتی منافات هم است پس چگونه مجادل به طور مطلق مي تواند بگويد كه محال مستلزم هر محالي است؟ زيرا نه تنها به طـور مـطلق علاقه و استلزام بین دو محال نیست بلکه در موار دی منافات هم بین آنها و جود دار د. پس در «بل ربما پنافیه» نهایت تقویت مطلب و تأکید مطلب و افحام طرف است. و همان گونه که ارتباط و علاقه بین دو محال گاهی ضروری و روشن، و گاهی با دلیل و برهان و اکتساب معلوم می شد اکنون نیز منافات یا ضروری و بدیهی است و یا این تنافي با برهان و اكتساب معلوم مي شود. مثال اول فطري و روشن در مورد منافات: مركب و مجموع دو ممتنع در صورت تحقق، بايد همهٔ اجزاء محقق شده باشند، ولي مرکب از دو ممتنع فرض تحقق در وی شود ولی تنها یک جزء محقق شده باشد و جزء دیگر محقق نشده باشد. تحقق این مجموع ممتنع به نسبت به تحقق یک جـزء تنها ممتنع است، زیرا بدون تحقق هر دو جزء محقق نمی شود. مثال دوم: حــماریت انسان محال است، اما اگر فرض كرديم انسان حمار است ديگر نمي تواند صاهل باشد پس منافات بین این دو محال بر قرار است.

شق دوم فهم تنافى به اكتساب باشد كه بيان مىكند: و إمّا بالاكتساب كما في حماريّة الإنسان بالنسبة إلى إدراكه للكلّيات على تقدير الحماريّة در تنافى بين حمار بودن انسان و ادراك كليات ذهن اشتباه مىكند [گرچه ممكن است كسى بگويد اين هم روشسن

است و اکتساب نمیخواهد، ولی نباید خیلی مته به خشخاش گذاشت]. پس اگر به زید، حمار گفتید پس وی مدرک کلیات نمی تواند باشد، زیرا سلطان قوای حیوانات وهم بود چنانکه در اشارات بیان شد. پس حیوانی که عقل ندارد نسمی تواند صدرک کلیات باشد، چون ادراک عقلی مخصوص انسان است و سلطان قوای انسانی عقل است و وهم و ساير قوا مسخر عقلند، و لذا همهٔ حيوانات در خارج مسخّر انسانند. پس اگر در زید چنین فرض شده است که حسمار است دیگر فرض ادراک کلیات ناصحيح است. اكنون نوبت نتيجه گيري رسيده است: فإذن قولنا: السحال جاز أن يستلزم المحالِّ قضيّة موجبة ممهملة. «المحال» داراي الف و لام است، ايس الف و لام اشاره به چیزی ندارد و الف و لام عهد نیست، بلکه یعنی جنس محال، و مراد محال خاصي نيست تا قضيه جزئيه شود. پس به صورت قضيهٔ مهمله اين قضيه صحيح است. البته بحثي در منطق موجود است كه آيا قضية مهمله در كـلام عـرب مـوجود است؟ چون یا مفرد منون است و تنوین دلالت بر جزئیت دارد و یا دارای الف و لام، است و الف و لام یا استغراقی است در این صورت کل افراد مرادند و اگر عهد ذهنی است که قضیهٔ جزئی میباشد و اگر برای جنس باشد نیز دلالتش معلوم است. پس همهٔ انواع قضیه، محصور داند پس مهمله كدام است؟ در هر صورت این «المحال جاز...» قضیهٔ مهمله است و قضیهٔ مهمله در حکم جزئیه است. پس با قطع نظر از آن اشكال منطق، قضية مزبور الف و لام طبيعت و جنس، و مهمله است و أن در قوة قضية جزئيه ميباشد. پس مجادل به طور كلي نمي تواند بگويد: هر محالي مستلزم هر محال است. و قولنا: «الواقع لايستلزم المحال» سالبة كلّيّة. الف و لام «الواقع» براي استغراق است، نه مثل «المحال» كه جنس بود. در فصل يازدهم قبل از «وهم و إزاحة» تحقيق عرشی موجود بود که، امکان و قوعی بر دو معنا اطلاق می شود: ۱. به امکان استعدادی امکان وقوعی میگویند که مخصوص و وینژهٔ سادیات است؛ ۲. امکنان وقنوعی بمه اصطلاح دیگر آن است که از تحقق و وقوع شیء در خیارج محالی لازم نیاید و در

قیاس خلف چنین گفته می شود که تحقق این شیء در خارج مستلزم محالی نیست، پس می تواند محقق شود. این «قولنا» ارجاع نظر به آن تحقیق عرشی است پس «الواقع»، یعنی هر چه که در خارج پیاده و محقق می شود مستلزم محالی نیست و این قضیه، قضیه ای کلی است و در همه جا صادق است.

فالمتَّصلة اللزوميَّة من كاذبتين إنَّما تصدق إذا كان بينهما علاقة اللزوم بـــحث مــا در ممتنعین بود، اکنون مصنف این لفظ را به «کاذبتین» برگرداند و چند سطر بعد، خود وى در عبارت، كاذبه را به ممتنع معنا ميكند. علت تغيير اصطلاح أشنايي با كلمات قوم است که اگر در جایی این اصطلاح را دیدید منتقل به مطلب شوید. پس دو ممتنع در صورتي اتصال لزومي دارند كه بين آنها علاقة حتمي باشد. فبإذا لم تكن علاقة اللزوم، فإمّا أن يكذب الحكم بالاتّصال رأساً إذا وجد العقل بينهما علاقة المنافاة در كتاب چاپ قبلی عبارت چنین بود: «فإذا لم یکن بینهما...» که تصحیح کردیم؛ یعنی وقتی علاقهٔ لزومی نباشد پس منافات بین آنهاست، در این صورت یا همیچ گونه اتبصالی برقرار نشده است و رأساً حكم به اتصال غلط و كاذب است و إمّا أن يصدق الاتصال الاتَّفاقي دون اللزومي إذا لم تكن هناك علاقة أصلاً لاعلاقة اللزوم و لا علاقة المنافاة. همان گونه که گاهی بین دو قضیه وجود غیر مرتبط بمه همم و بندون ارتباط لزوممی برخورد و توافي و همراهي صورت ميگيرد و قضيهٔ اتفاقيه تشكيل ميشود، بين دو محال هم چنین توافی و برخوردی اتفاق میافتد و قضیهٔ اتفاقی درست می شود. و ذلك أيضاً إنّما يصحّ على سبيل الاحتمال التجويزي لا الحكم البتّي من العقل. همان كونه كه بین دو قضیهٔ موجوده به طور برخورد اتصال برقرار می شود و این اتصال همیشگی نيست و محتمل و جايز است پس بين دو قضية اإذا كانت الشمس طالعة كان الإنسان ناطقاً؛ لزومی نیست و ارتباط بتّی نمیباشد. بین دو معدوم و محال نیز گاهی به طور اتفاق تصاحب و توافي اتفاقي برقرار مي شود پس حكم بتّي و حتمي در ارتباط أن دو نمي توان كرد. بنابراين محال نمي تواند مستلزم هر محالي باشد. إذا الاتّفاق إنّما يكون

بین الموجودات، و أمّا الكاذبات الاتّفاقیة، أي المعدومات و الممتنعات فعلي سبیل التجویز اتفاق بین موجودات است، ولي كاذبات اتفاقي كه مراد ممتنعات و معدوماتند به طور احتمال با هم صدق مي آیند. فلعل التحقّق التقدیري یتفق لبعضها دون بعض. همان طور که در فصل بیست و یکم نمط اول اشارات گفته شد، لازم نیست بین دو امر، که با همدیگر در خارج موجود شدند تلازم باشد چنانکه فخر رازي گمان کرده و لذا شبهه کرده است. پس ممکن است یک علت دارای دو معلول باشد، ولي هرکدام از آن دو معلول از حیثیت جدایی با حیثیت دیگری صادر شده باشد و مجرد صعیت زمانی معلول از حیثیت جدایی با حیثیت دیگری صادر شده باشد و مجرد صعیت زمانی تلازم دو معلول را نمی رساند. در باب معدومات و ممتنعات نیز در یک موردی برای آنها تحقق تقدیری و فرضی پیش آید و آنها معیت پیدا کنند و توافی و برخورد کنند دلیل نمی شود که شما بین آنها ملازمه درست کنید. پس در مقابل مجادل، که بین هر محالی با هر محالی دیگر ار تباط و تلازم قائل است، میگوییم که این همیشگی نیست. محالی با هر محالی دیگر ار تباط و تلازم قائل است، میگوییم که این همیشگی نیست. فاذن لا یصدق العکم البّی بأن الکاذبتین المتفقین کذباً یتفقان صدقاً أصلاً هاصلاً و قید

بیان شد که بین دو محال همانند دو اصر و جودی در صورتی تسلازم است که علاقه ای بین آنها باشد. اما عده ای گفتند همین که بین دو محال تنافی نباشد در لزوم بین دو محال کافی است. پس می تواند محالی مستلزم محالی دیگر باشد تنها به ایس شرط که بین آنها منافات نباشد، در حالی که عدم تنافی چگونه می تواند دلیل بر ملازمه باشد؟

و من الناس من يكتفي في الحكم بجواز اللزوم بين محالين بعدم المنافاة بينهما و إن لم يجد العقل علاقة اللزوم. تنها عدم منافات كفايت در جواز استلزام مىكند گرچه عـقل ارتباطى بين آنها نيابد:

و منهم من يعتبر علاقة اللزوم. اين سخن موافق با مبناي منصنف است لذا اگر از

درس صد و شصت و پنجم.

زمرهٔ ناس آنها را نمی آورد بهتر بود و ابتدا آن را به عنوان تأیید ذکر می کرد و سپس بقیه را.

و منهم من يعتبر العلاقة و يظنّ أنّها قد تتحقّق مع المنافاة، فإذا تحقّقت حكم بجواز الاستلزام و المنافاة تا اينجا سخن «منهم» جملة بعدي ردّ مرحموم أخوند است. ايسن سخن صحیح نیست و بدتر از آن سخن اول است، زیرا وی علاقه را معتبر می داند، ولى اين علاقه را با منافات قابل جمع مي داند. چگونه ار تباط و علاقه با منافات قابل جمع است؟ پس تضاد و تناقض آنها كجا رفت؟ چون معناي علاقه تلازم و بستگي است و منافات عدم بستگی و طرد همدیگر است این دو چگونه سازگارند؟ پس کلمهٔ «يظن» هم براي وي زياد است بهتر بود ميگفت «يتوهم». در هر صورت و قتي علاقه تحقق پیدا کرد حکم به جواز استلزام این دو امر منافی، و نیز حکم به جواز منافات مي شود. حكم مجهول است. و هما متصادمان بتّة. اين جمله جواب ردّ أخوند است؛ یعنی دو امر متصادم قطعی و متزاحم حتمی، که هیچ گونه آشتی و سازگاری ندارنید چگونه علاقه دارند و چگونه علاقه با منافات قابل جمع است؟ و ربّما يستشبّث بأنّ اجتماع النقيضين مستلزم لارتفاعهما. لأنَّ تحقَّق كلَّ من النقيضين يــوجب ارتــفاع الآخــر. دوباره پس از رد به حرف همین قائل برمیگردد و نقل مبنای وی مینماید. قائل برای سر و صورت دادن سخن خویش و توجیه جمع دو امر متصادم به مثالی تشبث کرده است و آن اینکه، اجتماع نقیضین مستلزم ار تفاع آن دو است که متشکل از مقدم و تالی است و چون مقدم و تالي هستند بين آنها استلزام و تلازم است و از طرفي بـين آنـها تنافر و تنافي است، زيرا اجتماع با ارتفاع تنافي دارند، چون با تحقق هـ ر نـقيض آن دیگری رفع میگردد و در جایی که هر دو تحقق پیداکنند هر کندام دیگسری را رفسع میکند پس هر دو مرتفع می شوند و ارتفاع پیدا میکنند. پس هم تلازم و هم تنافی در این قضیه فراهم آمده است. پس علاقه و تلازم با تنافی جمع شده است.

آخوند به ابن سخن باسخ مي دهد: و لا يخفي فيه من الزور، فإنَّ تحقَّق أحد النقيضين

في نفس الأمر مستلزم لارتفاع الآخر اين پاسخ دروغ است، گرچه دليل شما در اينكه هر کدام از دو نقیض تحقق پیدا کنند در واقع دیگری را برمیدارند، صحیح است؛ ولی شما میگویید با فرض اجتماع آنکه این فرض محال است باعث ارتفاع هر دو مي باشد، در حالي كه فرض اجتماع دو نقيض باعث تحقق فرضي هر دو است تا موضوع قضیه شود، گرچه این تقدیر محال است. پس از تحقق آنها رفع آن دو لازم نیامده است؛به عبارت دیگر اجتماع دو نقیض با فرض اجتماع، ولو این فرض محال است باعث ارتفاع آنها نمى شود. لاتحقّقه على تقدير محال و هو اجتماعه صع الآخـر فتحقّقه على ذلك التقدير مستلزم لتحقّق الآخر لارتفاعه، فسمن أيسن يسلزم مسن تسحقّقهما ارتفاعهما. در واقع با تحقق یکی از دو نقیض نقیض دیگر رفع می شود و شبوت یک طرف با تحقق و ثبوت طرف دیگر جمع نمی شود، اما اکنون موضوع قضیه، اجتماع دو نقيض بر فرض و تقدير محال است، زيرا موضوع قضيه ١٥ جتماع النقيضين عملي تقدير محالٍ، است و چون اين تحقق اجتماع دو نقيض وجود حقيقي نيست، بملكه وجود اثباتي و ذهني مورد انشاي ذهن است، چنانکه اين اصطلاح وجود اثباتي براي تحقق امور ذهني از مصطلحات شيخ در الهيات شفه الست كمه أخموند قمبلاً أن را آورده است و مراد از وجود اثباتي، يعني آنچه نفس انشاء و اعتبار و لحاظ مي كند؛ مثل همين اجتماع نقيضين و اجتماع ضدين و مجهول مطلق راكه ذهن انشاء ميكند و موضوع قضایا قرار میدهد. پس این وجود اثباتی وجود حقیقی نیست، بلکه وجود فرضي و تقديري مورد انشاي ذهن است كه اجتماع دو نقيض را در ذهن انشاء كرده است. پس اگر در نفس الامر و واقع یک نقیض تحقق پیدا کند آن دیگر رفع میگردد، ولي با فرض تحقق يک امر محال، يعني تحقق اجتماع دو نقيض، نبايد با أمـدن يک نقبض نقیض دیگر رفع گردد پس اگر یک نقیض در ذهن جای گرفت نقیض دیگر هم باید با او جمع شود تا موضوع قضیه درست شود. پس از این اجمتماع و تحقق دو

١. الهياب شفاء، تصحيح و تعليق آية الله حسن زاده، مقالة ١، فصل ٥، ص ٢٢.

نقیض ارتفاع آن دو حاصل نشده است. پس برفرض استلزام، تنافی پیاده نمی شود. بنابراین، اینکه گفتید مقدم موجب نفی تالی است، معلوم شد که چنین نیست، بلکه موجب تحقق آن دو است. پس تحقق یکی مستلزم ارتفاع دیگری نیست، بلکه مستلزم تحقق دیگری است.

## تفريع

و من هناك، یعنی از سخنی كه در لزوم بین دو امر محال دانستیم و تلازم بین دو محال را در صورت وجود علاقه ممكن دانستیم، و البته نه آن معنایی كه عده ای گفتند، شاید لزوم باشد و ما خبر نداشته باشیم. پس همین كه تنافی نیست كافی در لزوم است. این قسمت از عبارت خبلی پر غلط و مشوش بود كه تصحیح كردیم، و عده ای تصحیح قیاسی كرده بودند. در هر صورت تا سر فصل برسیم به دو مطلب باید توجه داشت: قیاسی كرده بودند. در هر صورت تا سر فصل برسیم به دو مطلب باید توجه داشت: مخون در مغری به یک معناست، چون در مغری حد وسط تكرار نشده است و در كبری بشرط لاست. پس با آنكه به لحاظ لفظ صغری حد وسط مكرر است؛ ولی در معنا مكرر نیست.

۲. بین عدد ریاضی و عدد فلسفی تفاوت موجود است و مراد ما در اینجا از عدد،
 عدد به اصطلاح فلسفی است که دارای تعریف زیر است و نه ریاضی.

تعريف عدد فلسفى ابن است: «العدد هو الكميّة المتألّفة من الوحدات.» مراد از كميت، كم منفصل است. خواجه در صدر مقالة هفتم نصول اقليدس پس از پياده كردن تعريف فوق فرمود: «و قد يقال لكلّ ما يقع في مراتب العدّ عدد فيقع اسم العدد على الواحد أيضاً بهذا الاعتبار ، « مراد از ابن عدد، عدد رياضي است.

بنابراین به مصطلح فلسفی واحد، عدد نیست، چون مشتمل بر وحدات نیست، ولی به مصطلح ریاضی واحد عدد است، زیرا در شمارش به کار می رود و با آنک کمیّت نیست و دو، اولین کمّ است. البته باید بین بحث فلسفی و آنچه که چه بسا دارج است، فرق گذاشت؛ مثلاً تابلوساز نقطهای به عرض و طول چنانی می نویسد و می گوید: این نقطه است. یا بر روی تخته با گچ علامتی با عرض و طول می نویسند و می گویند: این نقطه است. در حالی که در مباحث فلسفی می گویند: خط عرض ندارد، چنان که سطح عمق ندارد، ولی نقطه نه طول دارد و نه عرض و نه عمق. اصطلاح عدد در ریاضی نیز چنین است، لذا شیخ بهائی در خلاصة الحساب ابتدا عدد را چنین تعریف می کند: او قبل: نصف مجموع حاشیتیه فیخرج [الواحد]ه؛ عدد نصف مجموع دو حاشیه و دو طرف است؛ مثلاً عدد بنج را حساب برسیم یک حاشیه و یک طرف آن عدد چهار است حاشیه دیگر آن عدد شش است. چهار به علاوه شش ده می شود و پنج نصف ده می باشد پس پنج عدد است. اما این قاعده در واحد پیاده نمی شود، زیرا یک حاشیه آن دو می باشد، ولی حاشیه دیگر ندارد پس یک، عدد نیست، زیرا نصف مجموع دو حاشیه در آن راه ندارد. به تسمام عبارت شیخ بهائی توجه کنید: «العدد کمیّة نطلق علی الواحد و ما تألّف منه فیدخل الواحد، و قبل: نصف مجموع حاشیتیه فیخرج، و الحق إنّه لیس بعدد و إن تألّف منه الأعداد، کما أنّ الجوهر الفرد عند مثبتیه لیس بجسم و إن تألّف منه الأجسام، ۱۲

و همچنین غیاث الدین جمشید کاشی در مفتاح المصاب فی علم الحصاب در تعریف عدد ریاضی چنین فرمود: «العدد ما یقع فی العد و یشتمل علی الواحد و علی مایتألّف منه.»

و من هناك ينحل ماريّما يشكّك أحد فيقول: إنّ اللزوميّات لاتنتج متّصلة، لأنّ الملازمة الكبرى يحتمل أن لاتبقى على تقدير ثبوت الأصغر. ابن اعتراض و اشكــال هــمانند أن

١. خلاصة المصاب، ص ٢.

۲. ص ۲، (چاپ سنگی).

٣ حُسّاب، به ضم اول و تشديد ثاني بر وزن طُلّاب، جمع حاسب است.

۴. ص ۸ (جاپ سنگی).

اشکال در تلازم هر محالی با محال دیگر حربهای در دست مجادل است، زیسرا اگر قضية متصلة لزوميه منتج نباشد، پس بايد كدام قضيه منتج باشد؟ دليل ايشان مشتمل بر مغالطه است و حدّ وسط در آن تكرار نشده است؛ مثلاً در اين مثال به مغالطه توجه کنید: همان گونه که میدانید و شنیدید: «چون که صد آمد نود هم پیش ماست»، پس اگر پنج أمد جهار هم موجود است پس اين قبضيه صحيح است كه، «كلّما كانت الخمسة موجودة كانت الأربعة موجودة» اين را صغراي قياس قبرار مي دهيم و ايسن صغریٰ مسلّم است و این کبریٰ را، که در آن بر زوجیت اربعه تکیه شده به آن اضافه ميكنيم: «وكلّما كانت الأربعة موجودة كانت زوجاً.» اكنون حدّ وسط را بسندازيم و نتيجه بگيريم: «كلّما كانت الخمسة موجودة كانت زوجاً.» مغالطة اين قياس با انمدك تأملی روشن می شود با آنکه صغری و کبری صورت و مفرداتی به ظاهر آراسته دارند، امًا با تعمق معلوم مي شود كه حدّ و سط تكرار نشده است، زيرا در صغري حدّ وسط مقید به قیدی است، ولی در کبری همان حد وسط به قید دیگری مقید میباشد، زيرا چهار در مقابل پنج قرار دارد و در اين حالت زوج است؛ يعني چهار بشـرط لا. زوج است، ولي همين چهار در ضمن پنج نيز وجود دارد و در اين حالت مقابل پنج قرار ندارد، بلکه لا بشرط اخذ شده است و در این صورت احکام چهار بشرط لارا ندارد. پس چهار در صغری لابشرط اخذ شده و در کبری بشرط لا اخذگر دیده است بنابراین حد وسط تکرار نشده است. پس چهار در صورت بشرط لایی در مقابل پنج قرار دارد و با سه منافي است، ولي اگر عدد را «متألفة من الوحدات» بدانيم ايس وحدات مقابل پنج نیستند و هر عدد با تکرار وحدت درست می شود لذا چـهار در ضمن پنج قرار دارد و مقابل آن نیست. پس عدد چهار لابشرط در مقابل پنج قرار ندارد. اکنون به سراغ قیاس مزبور می آییم: در صغری چنین بود: «کلما کانت الخمسة موجودة كانت الأربعة موجودة، مراد از اربعه، اربعة لا بشرط است و در كبري چنين بود: «و كلما كانت الأربعة موجودة كانت زوجاً» مراد از اين اربعه، اربعة بشرط لاست. پس حد وسط در صغری لابشرط و در کبری بشرط لاست و تکرار نشده است. به همین وزان مطلبی که مستشکل عنوان می کند حد وسط تکرار نشده است. وی می گوید: قضایای لزومیهٔ متصله منتج نیستند پس می خواهد کلی ما را، که در همهٔ قیاسها مورد استفاده قرار می گیرد، نقض کند، زیرا ملازمهٔ کبری محتمل است که بر تقدیر ثبوت اصغر باقی نماند. ضمیر «لاتبقی» به ملازمه برگردد؛ یعنی با فرض اصغر ملازمه در کبری تحقق نکند؛ یعنی حد وسط اکبر را به سوی اصغر نکشاند تا قیاس منتج بوده باشد.

مثلاً إذا قلنا: كلّما كان هذا اللون سواداً و بياضاً كان سواداً، و كلّما كان سواداً لم يكن بياضاً اين بود مقدم و تالي و ضمير « كان» به «هذا اللون» برمي گردد. بطلت الملازمة في الكبرى إذا ثبت الأصغر، چون در نتيجه حدّ وسط را مياندازيد و اصغر را موضوع قرار می دهید و اکبر را برای آن می آورید، ولی در اینجا با ثبوت اصغر حدّ وسط نتوانسته اكبر را براي آن ثابت كند، زيرا به وضوح نتيجه صحيح نيست. فإذن لايلزم من ذلك: كلُّما كان هذا اللون سواداً و بياضاً. لم يكن بياضاً. يس نتيجه غلط در آمده است و چون قياس منتج نيست اين نتيجة غلط را داده است. همان گونه كه بيان شد حدّ وسط نكرار نشده است پس صورت درست است و قیاس متشکل از قضایای لزومیهٔ منتج است. اما تكرار نشدن حدّ وسط به أن است كه مراد از «هذا اللون سواداً و بياضاً ، كدام لون است؟ أن لوني است كه لون لا بشرط باشد پس «لون جاز أن يكون سواداً و بياضاً»، يعني لون لابشرط مي تواند سواد و بياض باشد، ولي اگر لون سواد شده بشرط لا مي شود و يا اگر بياض گرديد بشرط لا مي شود. پس در صغري دهنذااللون، لون لا بشرط است و در كبرى «و كلما كان [هذا اللون] سواداً لم يكن بياضاًه لون بشسرط لاست، پس حدٌ وسط، كه لون در كسوت سواد است و بشرط لا شده، در كبري قرار گرفته است، در حالی که لازم است در قیاس حدّ وسط تکرار شود. این قیاس بر یکی از ضروب شكل اول است.

پاسخ: عدم تکور حدّ وسط باعث عدم نتیجه صحیح شده است، زیرا حدّ وسط در صغری غیر از معنایی است که در کبری مأخوذ است؛ در صغری لابشرط است و در کبری بشرط لا.

والحلّ در آنجا فرمود دو من هناك ينحلَ الآن فرمود: دحلَ و الحلّ أنّ الوسط إن وقع في الصغرى على الجهة التي بها يستلزم الأكبر لزمت النتيجه بنّة و إلّا فلم يكن الوسط مشتركاً. در چاپ نخست عبارت چنين آمده است دان وقع في الكبرى، و اين، صحيح نيست و تحريف كننده از كلمة دالاكبر، دالصغرى، را به دالكبرى، تحريف كرده است.

حد وسط در صغری محمول و در کبری موضوع است؛ یعنی محمول و کان سواداً و که در صغری است؛ یعنی این رنگ، که سواد است که البته لابشرط و مجامع با بیاض می باشد، در کبری موضوع قرار گرفته است، ولی معنای ایس رنگ سواد در کبری بشرط لا و در مقابل بیاض است. پس حد وسط تکرار نشده است. پس اگر حد وسط بر همان جهتی که در کبری موضوع قرار گرفته و محمول، یعنی اکبر را در پی دارد در صنری قرار گیرد، نتیجه قطعی حاصل می شود.

ضمير در «الزمت» به «الجهة» برمى گردد؛ يعنى اگر در صغرى و كبرى حد وسط داراى يک جهت و يک قيد باشد در اين صورت حد وسط تكرار شده، و الا نشده است. اگر در صغرى لا بشرط باشد بايد در كبرى نيز لا بشرط باشد و اگر بشرط لاباشد بايد در كبرى نيز المبشرط باشد و اگر بشرط لاباشد بايد در كبرى نيز چنين باشد. ففي هذا المثال السواد في الكبرى بالمعنى المضاد للبياض. «كلماكان هذا اللون سواداً لم يكن بياضاً» اين لون مقيد به سواد، يعنى سواد كه بشرط لاست، پس سواد، يعنى اين لون بشرط لا در مقابل بياض است. و في الصغرى بالمعنى المجامع له در صغرى اين بود: «كلماكان هذا اللون سواداً و بياضاً كان سواداً» كه بالمعنى المجامع له در صغرى اين بود: «كلماكان هذا اللون سواداً و بياضاً كان سواداً» كه اين لون سياه مجامع با بياض بود پس لابشرط بود؛ مثل اينكه چهار در ضمن پنج بود. اين لون سياه مجامع با بياض بود پس لابشرط بود؛ مثل اينكه چهار در ضمن پنج بود. فلذلك لم تبق الملازمة مع الأصغر بنابراين خلل از ناحية ملازمه نيست، بلكه اگر

ملازمه باقی نیست به خاطر آن است که حدّ وسط تکرار نشده است؛ زیرا در صغری لابشرط و در كبري بشرط لاست. و چون قيد در حدّ وسط ذكر نشده اشتباه پيش آمده جنان که قبلاً تذکر دادیم که در این قیاس به دلیل اینکه به درستی قبود کلمهٔ «قدیم» نيامده اشتباه را سبب شده است: «العالم قديم و كل قديم مستغن عن المؤثر، فالعالم مستغن عن المؤثر.» قديم در صغري به معناي قديم زماني است و قديم در كبري به معناي قديم ذاتي است. در اينجا نيز «كان هذا اللون سواداً» لون لا بشرطي است و «كلماكان هذا اللون سواداً» در كبري به معناي بشرط لايي است و يا در آن قياس عدد چهار گاهی بشرط لا و گاهی لا بشرط اخذ شده بود. فالخلل إنّما وقع بسبب عدم تكرّر الوسط لا بسبب العارض التابع. خلل، يعني نبود نتيجة درست، و ملازمة مزبور به خاطر خلل در ناحیهٔ حدّ وسط است و نه از ناحیهٔ هیأت قیاس. چون قضیهٔ صغری و کبری وقتی تلفیق پیدا کنند دارای هیأت و شکلی میشوند و ایسن شکیل عارض بسر آنها ميشود لذا از آن تعبير فرمود به «العارض التابع»، زيرا هيأت عارض صغري و كبري شده و هیأت و شکل قیاس در بی تلفیق پدید آمده است. پس ایراد از ایس هیأت و شکل منتج قیاس نیست، و چون این هیأت و شکل تابع طرفین است لذا وصف تابع را براي ١٤ العارض» أورده است.

فإذن الحد الأوسط في مثل هذا القياس إن أخذ على وجه يجوز أن يحمل أو يصدق عليه النقيضان أو الضدّان في كلتا المقدّمتين كذبت الكبرى لا محالة و بطل لزوم النتيجة. در مثل ابن قياس حد وسط در صغرى لابشرط اخذ شده است در ابن صورت اگر حد وسط در كبرى هم لابشرط باشد قطعاً كبرى كاذب است، زيرا رنگ سواد مجامع با بياض در صغرى چنين بود كه بياض با وى قابل جمع است، ولى در كبرى اگر بگوييد همين رنگ مجامع و لابشرط الم يكن بياضاً، صحيح نيست، زيرا و كان بياضاً» بر وى صادق است. پس ضد آنچه در صغرى بر اين صادق بود در كبرى بر وى حمل مىشود. و إن أخذ في إحدى المقدّمتين على وجه، و في الأخرى على وجه آخر، لم يتكرّد

الوسط. در صغری به طور لابشرط بود و در کبری همین حدّ وسط بشرط لاست پس حدّ وسط تکرار نشده است.

و من هذا القبيل ما أورد الشيخ في النفاء شكاً على الشكل الأول من اللزوميتين و هو أنّه، آن دو قضية لزومى يعنى اينكه فرمود: «كلما كان الاثنان فرداً كان عدداً» مثل همان قضيه در درس قبلى است كه گفتيم «كلما كان اجتماع النقيضين كذا» و يا «كلما كانت الإنسان حماراً كان ناهقاً» در ذهن صورتى انشاء مى شود و بر فرض جنين محال تصور شود در اين صورت خود اين فرض دروغ است؛ مثلاً حمار بودن انسان دروغ است، ولى اگر اين طور بودناهى است و اگر بگوييد صاهل است دروغ مى شود؛ يعنى نه تنها فرض دروغ بوده اين تلازم هم دروغ است و دروغ در دروغ مى شود.

صغری این است: «کلما کان الاثنان فرداً کان عدداً هرگاه دو فرد باشد عدد است»
این فرض غلط است، ولی اگر فرض کردیم آیا دو در صورت فردیت باز هم عدد
است کبری این است: «و کلما کان العدد کان زوجاً»، زیرا فرد عبارت است از: یک و
سه و پنج و هفت و امثال آنها. پس دو اگر عدد است زوج است. اکنون از این قیاس
نتیجهٔ غلط میگیریم: مع کذب قولنا: کلما کان الاثنان فرداً کان زوجاً. دو هم فرد و هم
زوج شده است. این صورت اشکال در شفه.

و دفع بأنّ الكبرى إن أخذت اتفاقية لم ينتج القياس، يعنى اگر كبرى الفاقى بساشد قياس منتج نيست، زيراه كلما كان عدداً كان زوجاً» به صورت كبراى اتفاقى است، زيرا در صورت فرد بودن با زوج بودن نمى سازد. لأنّ شرط إنتاج الإيجاب أن يكون الأوسط مقدّماً في اللزوميّة، يعنى حد وسط در كبراى موجبه بايد مقدم باشد تا واسطهٔ حمل اكبر بر اصغر شود و قضيه نتيجه دهد و در صورتى وساطت مزبور براى كبرى تمام است كه عليت وسط صادق باشد و اگر عليت صادق باشد قضيه لزوميه است، ولى اگر است كه عليت وسط صادق باشد و اگر عليت صادق باشد قضيه لزوميه است، ولى اگر قضيه اتفاقيه باشد تقدم و تأخر حد وسط تفاوتى ندارد، زيرا علاقه و عليتى بين آنها نيست. به همين خاطر فرمود: شرط انتاج قضيه موجبه آن است كه اوسط دو لزوميه نيست. به همين خاطر فرمود: شرط انتاج قضيه موجبه آن است كه اوسط دو لزوميه

مقدم باشد، ولی در اتفاقیه چنین شرطی نیست، زیرا علیتی در بین نیست تا اصغر برای اکبر ثابت شود. خلاصه اینکه، صحت قیاس مزبور در کلام مستشکل در صورتی درست است که قضیهٔ موجبه و اوسط در کبری مقدم باشد تا تلازم صحیح باشد؛ یعنی حد وسط علت نتیجه شود، ولی اگر علیت بین آنها نبود و قضیه اتفاقی بود حد وسط، خواه مقدم و خواه مؤخر، علت نمی شود و قیاس نتیجه نمی دهد.

و إن اخذت لزومية كانت معنوعة الصدق و اگر قضية كبرى لزوميه باشد صدق آن معنوع است؛ يعنى عدد بودن دو با فرض فرد بودن آن ملازم با زوجيت نيست. و إنّما تصدق لو لزمت زوجيّة الاثنين عدديّته على جميع الأوضاع الممكنة الاجتماع مع عدديّته و ليس كذلك، ضمير «عدديته» به اثنين بر مى گردد. مراد از «جميع الأوضاع الممكنة الاجتماع مع عدديته»، يعنى حتى با فرديت اثنين عدد اثنين زوج باشد، در حالى كه در اين فرض با فرديت اثنين زوجيت صدق نمى آيد. إذ من الأوضاع الممكنة الاقتران مع عدديّة الاثنين كونه فرداً و الزوجيّة ليست ملازمة على هذا الوضع. بس اين تلازم در اين صورت ثابت نيست.

و ربّما یقال: فیه ضعف، یعنی در این دفع ضعف است، زیرا ما چنین اختیار می کنیم: فانا نختار أنّ الکبری لزومیّة و فردیّة الاثنین لیست ممکنة الاجتماع مع عددیّته لکونها منافیة للاثنینیّة. می گوییم: کبری لزومیه است در «کلماکان عدداً کان زوجاً» بین مقدم و تالی لزوم است و چون فردیت اثنین با عددیت وی سازگاری ندارد پس رأساً خارج است و چون خارج است منافی با ذات اثنین می باشد. پس آن قضیه، که زوجیت در همهٔ صور با عددیت اجتماع دارد، قضیه ای کلی و صحیح است و ایس مورد، که تخصصاً خارج است و آن قضیه، با این فردیت سازگاری ندارد و تنافی بین آنهاست بس حکم بر اصغر بر جمیع اوضاع ممکن می شود.

فزوجیّة الاثنین لازمة لعددیّته علی جمیع الأوضاع الممكنة الاجتماع معه فستصدق لزومیّة. در چاپ قبلی «معها» به جای «معه» است و آن غلط است. و ضمیر به اثنین بر میگردد پس این قائل میگوید: این مورد، که اثنین فرد باشد، با عددیت وی سازگاری ندارد، پس از این قضیهٔ کلی خارج است و وقتی خارج بود زوجییت اشنین همیشه ملازم با عددیت آن است بنابراین در همهٔ صور اثنین زوج است پس لزومیه صادق است.

در دربماً يقال: مرحوم ملاصدرا به ضعف آن اشعار كرده، زيرا به صورت مجهول آورده است، و پس از چند سطر هم با «لك أن تقول: اين را رد مى كند. اكنون اين «ربما يقال: « دنباله سخن ايشان است. پس يقال: « دنباله سخن ايشان است. پس جون آن دفع اول را نپذيرفت، در صدد راه حل برآمد، و راه شيخ در شفه را بهتر از آن دانست. حرف شيخ در شفه اين است: إنّ الصغرى كاذبة بحسب نفس الأمر لا بحسب الإلزام.

همان طور كه بيان شد و در درس قبل عبارات مشوش بود. برخى از تشويشها كه اصلاح شد اين است: ١. صحيح، عبارت دو من هناك ربما يتشكك... لأن الملازمة الكبرى، است، ولى در جاب سابق «لأن الملازمة في الكبرى، آمده است. علت اين تحريف عبارت بعدى است كه دبطلت الملازمة في الكبرى، دارد، لذا خيال كردند كه اين عبارت هم بايد چنين باشد.

<sup>\*</sup> درس صد و شصت و ششم.

١. همانگونه كه جناب استاد در پاورقی ضغار تذكر دادند قیاس «كلّما كان هذا اللون سواداً و بیاضاً كان سواداً، و كلّما كان هذا اللون سواداً لم یكن بیاضاً ه از شكل اول است؛ ولی در این تذكر آن را از شكل سوم دانستند كه در درس بعد از آن بر میگردد. «مقرر».

۳. عبارت صحیح «أو یصدق علیه النقیضان أو الضدان» است، ولی چاپ قبلی به
 جای «أو» «واو» دارد.

۴. مكرر دربارة اين عبارت: «لأن شرط إنتاج الايجاب أن يكون أوسط مقدماً في اللزومية» سؤال شده است، و گفتند قضية اتفاقى هم، چنين است و اختصاصى به لزوميه ندارد.

پاسخ: اگر بخواهد قیاس نتیجه بدهد حد وسط، که محمول در صغری است، باید اعم باشد و در کبری موضوع قرار گیرد و اکبر بر وی حمل شود، پس اکبر باید بر حد وسط حمل شود و حد وسط به نوبه خود بر اصغر حمل می شود. به این صورت حد وسط باید دست اکبر را گرفته و در کنار اصغر حمل بنشاند. پس باید علت باشد تا چنین رابطهای را ایجاد و وساطت کند پس در کبری باید مقدم باشد، زیرا علت مقدم است. این مطلب در لزومیه صحیح است، ولی اگر قیاسی اتفاقی شد، حد وسط می تواند مؤخر باشد و می تواند مقدم باشد، زیرا حد وسط عدت نیست و برخورد دو قضیه از باب اتفاق است و از روی علاقهٔ علیت و معلولیت، یعنی علاقهٔ لزومی نیست. پس اگر ار تباط نباشد و ار تباط ذاتی بین آنها بر قرار نباشد چه لزوم دارد که حد وسط معلولیت بین آنها وجود ندارد، پس شرایط اشکال در باب قیضیهٔ اتفاقی ضرورت معلولیت بین آنها وجود ندارد، پس شرایط اشکال در باب قیضیهٔ اتفاقی ضرورت ندارد. پس قضیهٔ اتفاقیه همانند قضیهٔ لزومیه نیست و تقدیم حد وسط ضرورت ندارد.

در دربّما يقال، مرحوم ملاصدرا يك اشعار به ضعف آن كرده است، زيرا به صورت مجهول آورده است. و پس از چند سطر هم با الك أن تقول، اين را ردمى كند. اكنون اين دربما يقال، دنباله اى دارد «و حق الدفع و الحل ما في الشفاء، دنباله سخن ايشان است. پس چون آن دفع اول را نيذيرفت، در صدد راه حلّ برآمد، و راه شيخ در شفه را بهتر از آن دانست، حرف شیخ در شفه این است: «إنّ الصغري كاذبة بحسب نفس الأمر لابحسب الإلزام.»

مراد از الزام، یعنی فرض و تسلیم و وضع. پس الزاماً أي فرضاً و تسلیماً و وضعاً؛ یعنی اصول موضوعه و قرارداد و سرانجام، یعنی در ذهن چنین مطلبی را تصور و فرض کنیم و وجود اثباتی و انشایی به آن دهیم و به آن تقرر بخشیم [ چون در خارج نادرست و کاذب است].

قبلاً بیان شد که اگر قضیهٔ مزبور به صورت قضیه ای اتفاقی باشد، منتج نیست، در صورتی منتج است که قضیهٔ لزومی باشد، ولی در صورت لزومی بسودن، قضیه غلط است، زیرا: «کلما کان عدداً کان زوجا؛ اگر چیزی عدد بود زوج است»، در حالی که این همه اعداد فردند و زوج نیستند؛ مئل سه و پنج و اعداد دیگر. و اگر لزومیه باشد شرایطی دارد. شیخ بهائی در شرایط اشکال فرمود:

مغ کب اول، خین کاین ثانی و مغکاین سیم

در چهارم مین کغ یا خمین کماین شرط دان

به همین جهت اگر این شرایط، که به طور رمز در این شعر آمده مراعات نشود، قیاس منتج نیست. و نتیجه و ثمره و ماحصل شرایط قیاس در این «لم» و «بم» است که قیاس یقینی می شود، والا با تردید و دودلی و دلهره و اضطراب، یقین حاصل نمی شود. لذا در اعتقادات که از عقد و گره خوردن و بسته شدن می آید، شهادت خوابیده است، نه صرف حرف «أقول: أن لا إله إلا الله» نیست، بلکه «أشهد أن لا إله إلا الله» است.

پس لزومیه بودن قیاس به معنای انتاج یقینی است، والا قیاس منتج نیست. در «ربما یقال» بیان می شود که «دفع» در جواب اشکال شیخ تام نیست «و فیه ضعف» ولی حق در جواب، جواب شیخ است. مرحوم ملاصدرا به «ربما یقال» اشکال کرد و

فرمود: دفع مرحوم شیخ و «دفع» به یک معناست، لذا صحیح نیست که آن را تضعیف و این را تصویب کنید.

وحق الدفع و الحلّ ما في الشفاه: إنّ الصغرى كاذبة بحسب نفس الأمر لا بحسب الإلزام ، كه عبارت همين است كه خوانده شد، نسخ اضافى دارد از جمله «لأنّ بحسب الإلزام»، كه اضافه و زايد است و «إنّ خبر ندارد. در هر صورت با آنكه صغرى به حسب نفس الامر كاذب است، ولى به «حسب الزام»، يعنى «وضع» و «تسليم» و «فرض» مورد پذيرش است. پس اگر فرضاً اين صغرى را بپذيريم؛ مثلاً قبول كنيم كه «كلما كان الاثنان فرداً كان عدداً» نتيجه قياس هم طبق فرض و الزام صحيح است و لذا فرمود: و كما تصدق الصغرى تصدق النتيجة أيضاً بنابراين همان گونه كه اگر فرض كنيم: «زيد كما تعمار است»، لازم حمار بودن براى زيد طبق اين فرض صادق است؛ يعنى «حمار المق است»، پس «زيد ناهق است». به همين خاطر اگر كسى نظرش چنين باشد كه «اثنين فرد است» بايد ملتزم شود كه «اثنين زوج نيز است»، والا ملتزم نگر ديد كه «اثنين فرد است» بايد ملتزم شود كه «اثنين فرد قلابد أن يلتزم أنّه زوج، و إلّا لم «اثنين فرد است» لذا فرمود: لأنّ من يرى أنّ الاثنين فرد قلابد أن يلتزم أنّه زوج، و إلّا لم يكن يلتزم أنّ الاثنين فرد، بل غير الاثنين.

اكنون كه سخن «ربما يقال» پايان پذيرفته، مرحوم ملاصدرا مى فرمايد: كلام دافع در «و دُفِعَ بأن الكبرى» با كلام شيخ در «حق الدفع» مفادى همسان و مسلكى يكانه دارند، لذا فرمود: و لك أن تقول: إنّ الدفعين متشاركا المسلك في الإصابة، و لاضعف في الأول اكنون به جهت اين تشارك مسلك اشاره مى كند: فإنّه إن أريد أنّ بين عدديّة الاثنين و فرديّته منافاةً في نفس الأمر فهو حقّ، و لا ضير فيه إذ الأوضاع الممكنة الاقتران مع فرض المقدّم ليس يجب أن يكون شيء منها غير مناف له في نفس الأمر. چون در شك، به هر دو وجه قياس مزبور، يعنى اتفاقى و لزومى اشكال كرد، كه قياس اتفاقى منتج نيست و در لزومى نتيجه كاذب است.

مفاد حرف شیخ و مدافع در پاسخ یکی است، زیسرا همر دو میگویند، وقمتی ما

صغری را آن گونه به طور وضع و فرض تسلیم کردیم، نتیجه نیز بسر اساس فـرض صحیح است. پس در صغری اگر در نفس الامر بین عددیت اثنین و فردیت آن منافات است، صحیح است و حق، و ایشان هم قبول دارند، ولی سخن در وضع و تسلیم است و با قبول این مطلب نتیجه و تالی آن این است پس اصل حرف و حربهٔ مجادل را از دست او میگیریم. پس و قتی مبرهن بخواهد برهان اقامه کند و بگوید این امر محال است، زیرا به برهان منجر به محال می شود پس نمی توانید آن سیخن درست بیاشد، مجادل پیش می آید و می گوید: «و المحال جاز أن پستلزم أي محال.» از أن جملة محالات، نقیض مطلوب شماست؛ مطلوب شما محال بودن مقدم بود، وي ميگويد: محال در مدعای شما رواست که با هر محالی مستلزم باشد. در مثال محالیت غميرمتناهي بمودن ابىعاد چىنين است: مىدعا و مىطلوب، بُىعد مىتناهى است. دليىل و برهان بر متناهی بودن این مدعا ایس است که به بسراهین هشتگانه و به ویسژه به برهان سلّمی، اگر بعد متناهی نباشد، غیر متناهی است و چون غیر متناهی بودن ابعاد منجر به محال می شود، پس باطل است و نقیض آن، کمه متناهی بـودن بـاشد، صحیح است، زیرا اگر بعد غیرمتناهی باشد به برهان سلّمی بعد غیر متناهی در بین دو حاصر، که دو خط نردبان است، قرار میگیرد و محصور بـودن بـین دو حـاصر بـا نامحصور بودن سازگاری نبدارد پس پذیرفتن بعد غیرمتناهی به محال مربور مىانجامد.

مجادل می گوید: غیرمتناهی محال است و چون محال دجاز أن یستلزم أي محال الذا شما در مقام اثبات، برهانی بر مطلوب خویش اقامه نکردید، و لذا همر کمجا که مبرهن می گوید: اگر مدعا صحیح نیست، پس نقیض آن صحیح است، ولی نقیض به محال منجر می شود، پس اصل مدعا صحیح است، مجادل وار دمیدان شده و می گوید: محال مستلزم هر محالی است، لذا تا مبرهن این شبهه و خرسنگ و خار راه را از جلو خویش برندارد، قادر نیست هیچ مطلوبی را اثبات کند، چنان که فیلسوف ابتدا باید

جلو سوفسطایی را، که منکر همهٔ حقایق است، بگیرد و ثابت کند دار، دار حقیقت است. به همین خاطر در اینجا نیز همانند آن بحث باید خار راه برهان از جلو راه برداشته باشد، لذا بحث از «الممتنع کیف یصح آن یستلزم ممتنعاً آخر؟» ضرورت پیدا می کند، لذا شاید عده ای که از ریشهٔ این بحث اطلاع ندارند و ضرورت آن را درک نمی کنند بگویند این بحث ضرورتی ندارد و عنوان کردن آن اتبلاف عمر است، در حالی که هر دو بحث، یعنی بحث رد سوفسطایی و نیز بحث چگونگی استلزام بین دو محال بسیار اهمیت دارد، لذا مرحوم آقای قزوینی تعبیری شریف داشتند که «این خار راه را از فرا راه محصّل برداریم تا محصّل بتواند به هدفش برسد.»

اکنون که با فرض مقدم اوضاع ممکنة الاقتران پیش می آید؛ مثلاً زید را حمار فرض کردیم، صاهلیت از اوضاع ممکنة الاقتران با زید است، زیرا زید را طبق فرض حمار دانستیم. لذا اوضاع ممکنة الاقتران در جانب کبری و تالی است که با فرض مقدم، یعنی صغری، که زید را حمار فرض کردیم، پیش می آید پس در کبری ناهق بودن وی مورد کلام است. در این صورت نتیجه بر طبق فرض صحیح است، گرچه با نفس الامر مطابقت نداشته باشد. در عبارت چاپ اول کاستی هایی دیده می شود که آنها را اصلاح کردیم: الیس یجب أن لایکون شیء منها غیر منافیاً علط است و ضمیر همنها به «الأوضاع الممکنة» بر می گردد.

و إنْ أريد أنّ المنافاة تكون متحققة بحسب جميع الاعتبارات فهو ليس بحقّ و اگر مراد أن است كه منافات بين عدديت اثنين و فرديت آن بر جميع اعتبارات است، صحيح نيست، زيرا يكي از اعتبارات همين فرض و الزام است. لذا با پذيرفتن اينكه «اثنين» فرد است، احكام فرديت بر او بار است، به همين خاطر زوجيت اثنين هميشه به جميع اعتبارات با عدديت اثنين ثابت نيست، بملكه در برخي از اوضاع ممكنه و فروض، فرديت براي «اثنين» ثابت است، لذا فرمود: فإنّ الملازمة بين فرديّة الاثنين و

عدديته صارت متحققة بحسب وضع ما و تسليم ما، فإذن زوجيّة الاثنين ليست بـــلازمة لعدديّته على جميع الأوضاع الممكنة الاقتران معه و لو بحسب الوضع و التسليم.

## فصل بيست و يكم: زيادة وجود الممكن على ماهيته عقلاً

فصل ۲۱: في كون الوجود الممكن زائداً ماهيته عقلاً. در كتب سابق مثل شرح تجريدا و منظومه بمحثى به نام وزيادت وجود بر ماهيت» طرح، و ادلهاى بر آن اقامه شده است. مرحوم آخوند پنج وجه را از كتب قوم به طور استقرا آورده است. مغايرت بين وجود و ماهيت و زيادت يكى بر ديگرى در كتابهاى قوم آمده است، اما نسبت اين دو مفهوم در خارج بيان نشده است و نيز از ادلهٔ قوم فهميده نمى شود كه آن دو در خارج عين همديگر نيستند و دليلهاى ايشان اشعارى به مغايرت ندارد، بلكه حد دليل آنها مغايرت مفهومى است. البته چه بسا مفاهيم مغاير در خارج با همديگر عينيت دارند؛ مئل صفات الهى، نظير علم و قدرت و حيات، كه در خارج عين همديگرند، ولى در مفهوم با همديگر مغايرند.

پس زحمت قوم در بیان مغایرت مفهومی برای بیان حالت خارج آنها کافی نیست لذا باید براهینی دیگر جست تا چگونگی خارج آنها را بیان نسماید. پس سخن از مغایرت مفهومی در کتب قوم بیان شده است و سخن تازهٔ ما آن است که آن دو در خارج عین همدیگرند. لذا در عنوان فرمود: «فی کون وجود الممکن زائد علی ماهیته عقلاً»؛ یعنی در عقل آنها با همدیگر مغایرت دارند، ولی این مغایرت به خارج سرایت نمی کند، به همین خاطر فرمود: زیادة وجود الممکن علی ماهیته لیس صعناه السبائنة بینهما بحسب الحقیقة اکنون که در خارج دو چیز نیستند، پس در خارج چگونه است؟ کیف؟ و حقیقة کل شیء نحو وجوده الغاص به در خارج حقیقتی به نام وجود تحقق دارد

۱. شرح شجریت تصبحیح و تعلیق آیة الله حسن زاده، ص ۲۴ ـ ۲۷.

٢. شرح منظومه، تصحيح و تعليق أية الله حسن زاده، ج ٢، ص ٨٧.

که حقیقت شیء همان و جود خاصّ به وی است. اما دربارهٔ ماهیت این سخن صحیح نیست، و البته ذهن ماهیت را انشاء میکند و در وعای ذهن تقرر میدهد. پس اگر در ذهن ماهیت موضوع بوده و وجود بر آن عارض میشود، چنین نیست که در خارج نيز وجود به ماهيت قيام داشته و به سان قيام اعراض به موضوعات خويش تمحقق داشته باشد بنابراين فرمود: و لاكونه عرضاً قائماً بها قيام الأعراض لمموضوعاتها اكسر چنین قیامی برای وجود به ماهیت باشد تالی فاسدی دارد و آن حتی یلزم للماهیّة سوی وجودها وجود آخر، یعنی معروض، که ماهیت است، باید با صرف نظر از عارض، یعنی وجود متحقق باشد، در این صورت ماهیت قبل از این وجود عارض، وجودی دیگری دارد. بنابراین همین تالی فاسد ما را وامیدارد که بگوییم تحقق در خارج با وجود است، و ماهیت از قصور و محدودیت وجود انتزاع می شود تا دو اصلی نشویم. لذا در وجود رابط و رابطي گفته شد كه، اعراضي مثل بياض، وجود محمولي و في نفسه دارند: «البياض موجود»، ولي دربارة وجود و ماهيت چنين ارتباطي را منكر هستيم، بلكه وجود اصيل است و ماهيت از نقصان و حدود وي انتزاع مي شود: بل بمعنى كون الوجود الإمكاني لقصوره و فقره مشتملاً على معنى آخر غير حقيقة الوجود منتزعاً منه محمولاً عليه منبعثاً عن إمكانه و نقصه. با أنكه همه موجودند، ولي وجود ماسوي الله از صقع ربوبي اند، و به واسطهٔ همين حدوث و بستگي، محيط عملي الاطلاق، كه تنها بريك حقيقت صادق است، نيستند، پس و جود ممكنات محدودند و هر چه تضاعف امکانات بیشتر میشود، بر ضعف و قصور آنها افزوده میشود. مراد از امکان، امکان ماهوی نیست که نسبت به وجود و عدم مساوی است، بلکه امکان فقری و نوری است که هرچه تضاعف پیدا کند و وسایط بیشتر شود و به عبارت دیگر هر چه وجود تنزل کند، محدودیت آن بیشتر مییشود، و از آن سسو همر چه وجود تصاعد پیداکند وسیع تر می شود. در مرحلهٔ دهم بحث اتحاد عاقل به معقول همین سخن در پیش است که هر چه انسان، انسانی قرآنی شود، کتاب الله میگردد، و کسی

مى شود كه مى تواند دار هستى با اين عظمت را انزالاً در ليلهٔ قدر بگيرد: ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ ٱلقَدْرِ ﴾ '.

بنابراین در همین کتاب مبرهن میشود که انسان در قبوس صعود، و در عبروج خویش سعهٔ وجودی پیدا میکند به طوری که با مرسلات و مطلقات همنشین شده و با آنها خو و انس میگیرد و از سنخ آنها میشود. ولی در تنزّل انسان محدود میگردد و هر چه تنزل پیدا میکند جنبهٔ ماهیت، یعنی آن فشردگی و محدودیت و ظلمت و تیرگی بیشتر و شدیدتر میشود و به کثرت میل میکند و وهم و خیال او چنین می پندارند که هر چه اینجا هست و هر حکمی که در اینجا وجود دارد باید در ماورای این نشأه نیز موجود باشد، در حالی که اینجا مرتبهٔ نازل و حکم روزنه نسبت به بالاتر را داراست. مشتملاً على معنى آخر، يعنى مشتمل بر ماهيت است. منتزعاً منه محمولاً علیه منبعثاً عن إمكانه و نقصه. همان گونه كه در دیگر نسخههای موجود در نزد من بود اينها را حال براي امعني آخره بايد گرفت؛ يعني احال كون ذلك المعني الأخر (ماهيت) منتزعاً منه (أي من الوجود)، محمولاً.... من در صدد پيدا كردن نسخهاي بودم که اینها را صفت «معنی آخر» بگیرم، ولی هیچ نسخهای «منتزع» مجرور نبود، بلكه همه منصوب بودند پس همه را بايد حال گرفت. لذا توهم نشود كه أنها صفات امشتملاً هستند. اكنون براى تضاعف امكانات مثالي ميزند: كالمشبّكات التي تتراءي ا من صراتب نبقصانات الضبوء و الظبلال الحياصلة مين قيصورات النبور. در نسبخهاي «تصورات» وجود دارد و آن غلط است. افتاب که به شیشه ها می تابد، این شیشه ها مطابق حدّ و رنگ خود نور میدهند، شاعر گفته:

ب قدر روزنه افتد شعاع در خانه اگرچه شعشعهٔ شمس را نهایت نیست شعشعهٔ شمس وجود صمدی است و او نهایت ندارد، اما به قدر روزنهها و شیشهها، و حدود شعاع، این شمس در خانهها می افتد و قصور پیدا می شود و ضعیف

١. قدر(٩٧)، أية ٢.

می شود. مرحوم آخوند در این کلام خویش ناظر به فرمایش مرحوم شیخ شبستری در گلشن راز است:

من و تو عارض ذات وجودیم مشبکهای مسرآت وجودیم مراد از «من و تو»، یعنی ماهیات.

این سخن همان است که از حاجی نقل شد که صوجودات را به منزلهٔ کشرات و شیشههای گوناگون گرفته و آفتاب در این شیشهها تابیده است:

اعیان همهٔ شیشه های گوناگون بود تسابید در او پرتو خورشید و جود هر شیشه که سرخ بود یا سبز و کبود خورشید در او به آنچه او بود نمود گرچه سخن ایشان در باب اعیان ثابته است، ولی مناسب با اینجاست، چنان که سخن شیخ شبستری به اینجا مناسب تر است. در هر صورت این تشبیه، تشبیه معقول به محسوس است.

# زیادت وجود بر ماهیت\*

گفته آمد که بحث زیادت وجود بر ماهیت در کشف المراد طرح گردید. در مقابل، کسانی مثل اشاعره، نظیر ابوالحسن اشعری وجود را عین ماهیت دانستند. از ایشان می پرسیم: آیا مراد شما از اینکه وجود عین ماهیت است این می باشد که در سلسله وجودات به وجود صمدی رسیدیم که غیرمتناهی بوده و وجود محض است و دارای حد نیست و وجود مین انیت وی است، این سخنی درست است. اگر سخن ایشان، این مطلب درست باشد، چگونه مشایخ و اعاظم و اکابر در رد ایشان سخن گفتند؟ خواجه در تجرید العقائد اهفت وجه و مرحوم آخوند پنج وجه آوردند. پس سخن ایشان این مطلب عرشی و بلند نیست، پس چه پنداری برای این متکلمین پیش آمده وجود را عین ماهیت دانستند. امّا مرحوم آخوند پس از طرح این وجوه می فرماید:

درس صد و شصت و هفتم.

١. تصحيح و تعليق آية الله حسن زاده، ص ٢٢ ـ ٢٧.

زیادت وجود بر ماهیت در ذهن صحیح است، ولی در خارج ایس مطلب چگونه است؟ ادلّهٔ شما نظر به خارج ندارد و وجوه مزبور دال بر نظر ایشان در عینیت وجود با ماهیت در خارج نیست. پس دو مطلب در اینجا موجود است که ادلهٔ یکی کافی در بیان مطلب دیگر نیست: ۱. تغایر مفهومی وجود و ماهیت، و به عبارت دیگر وجود در ذهن زیادت بر ماهیت دارد؛ ۲. در خارج وجود با ماهیت عینیت دارند.

تغایر مفهومی دو و یا چند حقیقت منافی با اتحاد آنها در خارج نیست، چنان که در اسمای الهی است. قدرت و علم هر کدام مفهومی جدا دارند؛ حیات و اراده نیز مفاهیمی دیگرند؛ اما همه به یک وجود احدی موجودند. پس اگر اشعری قائل است که وجود عین ماهیت است بنابراین اکابر اگر می خواهند ایس مطلب را از دست اشعری بگیرند، باید تغایر آنها را در ذهن ثابت کنند، اما این ادله اثبات نمی کند که در خارج هم آنها غیر هم هستند.

و المشهور في كتب القوم من الدلائل على زيادة الوجود على الماهيّات وجوه تعبير به ومشهور» عدم تماميت اين وجوه از ديدگاه آخوند را مشعر است. ادلة مزبور پنج وجه است و در شرح تجريد هفت وجه آورده است. و تازه در تماميت اين وجوه بعد از نقل آنها نيز چنين فرمود: «و هذه الوجوه الخمسة بعد تمامها» در هر صورت مفاد اين وجوه تنها بر تغاير وجود و ماهيت در ذهن دلالت دارد، ولى دربارة عينيّت و يا تغاير در خارج دلالت ندارد و لذا فرمود: لا يفيد شيء منها وجوه إلّا التغاير بين الوجود و الماهيّة بحسب المفهوم و المعنى دون الذات و الحقيقة. بنابراين ادلة مزبور در مقابل چه كسانى اقامه شده است؟ و چه كسانى قائل شدهاند كه تغاير مفهومى بين آنها نيست تا احتياج به اقامة ادله شود؟

## وجه اول

فمنها: إفادة الحمل، فإنَّ حمل الوجود على الماهيَّة مفيد. و حمل الماهيَّة و ذاتياتها عليها

غیر مفید. در قضیهٔ «الإنسان موجود» اگر موجودیت عین انسان باشد، این جمله، مفید چه فایده ای است؟ و چون این حمل مفید است پس معلوم می شود که بین موضوع و محمول مغایرت محمول مغایرت است، زیرا حملی فایده دارد که بین موضوع و محمول مغایرت باشد. اما اگر ذاتیات ماهیت و یا خود ماهیت بر ماهیت حمل شود، چون مغایرت منتفی است حمل مفید فایده نیست. مراد از ذاتیات ماهیت، جنس و فصل آن است.

گر چه این سخن اندکی نیاز به اصلاح دارد، لذا مرحوم آخوند اشاره به عدم تمامیت همین وجوه با لفظ «بعد تمامها» دارد، زیرا در باب معرّف، ما ذاتیات ماهیت را بر ماهیت حمل می کنیم و مغایرت بین ماهیت و ذاتیات به اجمال و تفصیل است و حمل هم مغید است. پس هم مغایرت و هم اتحاد در باب حمل ذاتیات ماهیت بر ماهیت موجود است و حمل نیز مفید فایده است. پس اگر از تمام جهت بین موضوع و محمول اتحاد باشد حمل مفید نیست. خدا رحمت کند اساتید ما راا که چنین تعبیر می فرمودند: در حمل باید بین موضوع و محمول، مغایرتک و مناسبتکی باشد، زیرا اگر مغایرت کلی باشد حمل نمی شود، و اگر مناسبت کلی باشد افاده نمی دهد، لذا ما در حمل به اجمال و تفصیل تأمل داریم و در بیان قوم سخنی داریم.

#### وجه دوم

و منها: الحاجة إلى الاستدلال، فإنّ التصديق بثبوت الوجود للماهيّة قد يفتقر إلى كسب و نظر كوجود العقل مثلاً، بخلاف ثبوت الماهيّة و ذاتياتها لها، لأنّها بيّنات الثبوت لها. وقتى ماهيت را در نظر بگيريم و به آن در ذهن تقرر بدهيم، اين سؤال در ذهن مى آيد: «هل هي موجود أم لا.» پس اثبات وجود براى ماهيت نياز به دليل دارد و با صرف تصور ماهيت وجود براى آن اثبات نمى شود، در حالى كه با تصور ماهيت اجزاء و ذاتيات ماهيت نيز تصور مى شود و نيازى به علت خارجى براى اثبات ذاتيات براى ماهيت نيست، پس ذاتيات براى ماهيت بيّن الثبوت است.

#### وجه سوم

«و منها: صحّة السلب، إذ يصحّ سلب الوجود عن الماهيّة مثل «العنقاء ليست بموجودة» و ليس يصحّ سلب الماهيّة و ذاتياتها عن نفسها. اين وجه نيز همانند وجه سابق است. اگر ماهيتي در ذهن تقرر يابد و ادراک شود، پس در ذهن سؤال مي شود: ههل هي موجودة» مثلاً در پاسخ گفته مي شود: ههي ليست بموجودة، پس ماهيت در نظر گرفته شد، ولي وجود از آن سلب شده است، در حالي که ذاتيات ماهيات از ماهيت سلب نمي شود و لذا اگر وجود عين ماهيت و يا از ذاتيات ماهيت مي بود، قابل سلب از ماهيت نبود، حتى در مباحث گذشته بيان شد که مستحيلات و ممتنعات نيز، که در ماهيت نبود، حتى در مباحث گذشته بيان شد که مستحيلات و ممتنعات نيز، که در سلب کرد؛ مثلاً شريک الباري ولو حقيقتي ندارد، ولي به حمل اولي خودش خودش سلب کرد؛ مثلاً شريک الباري ولو حقيقتي ندارد، ولي به حمل اولي خودش خودش است و نمي توان خودش را از وي سلب کرد.

#### وجه چهارم

و منها: اتحاد المفهوم، فإنّ الوجود معنى واحد و الإنسان و الفرس و الشجر مختلفة. مى دانيم كه ماهيات مثار كثر تند و غبار اختلاف و دوگانگى را پراكندهاند، لذا صحيح نيست كه گفته شود: «الشجر حجر» و يا «الشجر ماء و نار». پس هر كدام از آنها معانى مختلف دارند، امّا وجود يك حقيقت بوده و معنايى فارد دارد. بود و وجود شجر و وجود حجر، با همديگر اختلاف ندارند، اما ماهيات آنها با همديگر اختلاف دارد، پس اگر بود و وجود همه آنها يكى است راهى براى اتحاد ماهيات آنها نيست. پس از يك طرف وجود يك معنى است و از جانب ديگر اين همه كثرات غير متناهى با هم اختلاف دارند، پس اين معناى واحد و فارد با آن معانى متكثر با همديگر تفاوت دارند.

برای شرح دلیل پنجم و نیز بیان این اشکال و جواب آن باید مقدمه ای گرفت: بها آنکه ما در محاورات روزمره و در مکاتبات قلمی خویش کلمهٔ «تصور» و «ذهن» را به توسع، مترادف هم استعمال می کنیم، اما در کتابهای علمی پیش تر مثل تجرید مرحوم خواجه و منظومه مرحوم حاجی در بحث زیادت وجود بر ماهیت بین ذهن و تصور فرق گذاشتند. مرحوم خواجه فرمود: «فریادته فی التصور» ولی نفرمود: «فریادته فی التصور» ولی نفرمود: «فریادته فی اللهن، بنابراین در استعمال صحیح و دقی صحیح نیست این دو کلمه را در جای هم استعمال کرد. بنابراین تصور و ذهن با همدیگر تفاوت دارند. بعد از پایان فصل بعدی این منهج پایان پذیرفته و منهج ثالث در باب وجود ذهنی است و در آنجا این مطلب به تفصیل خواهد آمد.

در هر صورت لفظ «تصور» به معنای صورت دادن است. صورت امر خارجی در خارج است، لذا «صورت» همیشه صورت چیزی است، پس صورت امر خارجی در ذهن تصور است لذا فرمود: «فزیادة الوجود فی التصور» و نفرمود: «فزیادة الوجود فی التصور» و نفرمود: «فزیادة الوجود فی الذهن.» توضیح بیشتر اینکه در مباحث گذشته بیان شد سلطان تحقق و تقرر ماهیات در ذهن است. در آنجا گفته نمی شود: وجود تصوری ماهیات وجود ذهنی دارد، زیرا خود ماهیت و نحوه و جودش در صقع نفس است، لدن النفس و پیشگاه نفس بودن نحوه تقرر آنهاست، ماهیت عند النفس وجود دارد، ولی جاندارد که وجود ماهیت عند النفس وجود است، لذا اینجا میگوییم وجود ماهیت و بفرمایید وجود ذهنی، اما هیچ گاه خود جناب وجود به نفس نمی آید تا لدن النفس شود، پس به علم فکری و نظری امکان فهم وجود نیست، تنها کاری که نفس می تواند شود، پس به علم فکری و نظری امکان فهم وجود نیست، تنها کاری که نفس می تواند انجام دهد آن است که از مشاهدهٔ شهودی خویش و نحوهٔ ادراکات خارجی و موجود این صورت را مرآت خارج قرار دهد، لذا در موجود نمی گوییم وجود ذهنی وجود ذیرا خودش متن اعیان و محض وجود و باب وجود نمی گوییم وجود ذهنی وجود ذیرا خودش متن اعیان و محض وجود و

١. شرح تجريد، تصحيح و تعليق آية الله حسن زاده، ص ٢٧.

محض تقرر است. پس وجود ذهنی وجود معنا ندارد، ولی تصور وجود عیب ندارد. اما در مقابل وجود ذهنی ماهیت صحیح است و نحوهٔ وجود جنس و فصل لابشرط است، در حالی که درخارج لابشرط نداریم، بلکه آنچه در خارج موجود است متعین و تشخّص یافته است، لذا فرمود: «فزیادته فی التصور.» پس اگر دربارهٔ ماهیت سخن میگویید، بگویید: وجود ذهنی و کون ذهنی است و این سخن، حقیقت و واقعیت است، گرچه در باب تعبیرات ذهنی و تصوری را به طور توسع استعمال میکنند. لذا در دلیل پنجم «فإنا قد نتصور الماهیة»، یعنی ما ماهیت را جعل و انشاء و ایجاد میکنیم پس این «نتصور» مرادف «نوجد» است، گرچه به هنگام توسع در تعبیر میگوییم: «به ماهیت وجود ذهنی دادیم» ولی دقت در تعبیر همان است که تصور تصور است و وجود ذهنی وجود ذهنی است، لذا وجود، که متن اعیان است، به ذهن نمی آید، بلکه وجود خارجی به ذهن نمی آید، زیرا متن خارج و تحقق است و ذهن موطن وجود خارجی به ذهن نمی آید، بلکه وجود خارجی به ذهن نمی آید، و توجود انتزاع میکنیم و به این مفهوم تصور وجود عنرجی نیست، جز اینکه وجود و تحقق خارجی در ذهن بیاید. ا

۱. اکنون به پاورقی استاد در همین قسمت توجه فرمایید:

ولأنّا لانسلّم أنّ التّصور هو الكون في الذهن، و ذلك على وجهين: الأوّل أنّ الكون في الذهن يختصّ بالماهيّة، فإنّ كونها لا يتحقّق إلّا في الذهن، و أمّا الوجود فكونه هو عينه الخارجي، وليس الذهن موطنه إلّا بحسب نصوره أي ما يأتي في الذهن من الوجود هو تصوّر الوجود العيني لا كونه و تحقّقه في الذهن نحو أنّ الكلام صورة العلم، و لذا قال المحقّق الطوسي في زيادة الوجود على الماهيّة: فزيادته في التصوّر (ص ٢٧، بتصحيح راقم) و لم بقل: فزيادته في الذهن. هذا ما أفاده المتألّه السبزواري في تعليقة منه على الغرد (ص ١٣، ط الناصري).

اکنون به ترجمهٔ بخشی از کلام استاد میپردازیم: وجه دوم اینکه، تصور علم است؛ زیرا علم یا تصور است و یا تصلیق، و برخی همانند فخر رازی در برخی از سخنان خویش بر این رفته است که علم اضافه است، چنانکه در شرح محقق طوسی بر فصل هفتم از نمط سوم اشادت، و در فصل یازدهم از قسمت اول از مرحلهٔ دهم شفار، در آن جایی که بعد از نقل سخن خواجه چنین فرمود: عجب از اینکه موسوم به امام است که چگونه پای وی در باب علم لغزید به طوری که چیزی را که کمال هر زنده و فضیلت هر صاحب فضل و نوری است که بدان انسان به مبدأ و معادش راه می یابد اضعف اعراض و انقص موجودات دانستند که استقلالی وجودی ندارد (یعنی از باب اضافه

بنابراین مفاد وجه اول آن است که ما ماهیت را تصور میکنیم، ولی از وجود خارجی و ذهنی آن ذهول داریم، پس این علم به ماهیت علم بسیط است و با علم مرکب، که بعداً با نظر دیگر به ماهیت حاصل می شود، تفاوت دارد و ایس ذهول علامت دوگانگی ماهیت و وجود است. در الایقال، مستشکل چون توجه به معنای تصور و تفاوت آن با ۵ کون ذهنی، ندارد، آن دو را یکی پنداشته و اشکال کرده است که تصور ماهیت همان کون ذهنی است، در حالی که ما بیان کردیم که در «زیادته فی التصور» نکته ای خوابید، است که بیان شد، و این یک وجه بود.

وجه دیگر: در شرح اشارات، که یکی از مآخذ بسیار سنگین و شریف این کتاب است و تحقیقات عمیق و انیق این کتاب مورد استناد است، در بحث علم و ادراک (در نمط سوم، فصل هفتم) بیان شد که بین علم نفس و علم حق سبحانه تفاوت است. علم باری را در نمط هفتم آورده، ولی علم نفس در نمط سوم آمده است. فخر رازی در ادراک و علم، به اضافه قائل شده است؛ یعنی علم از دیدگاه وی انتساب انسان به خارج است، همان گونه که شخص با شخص دیگر مواجه می شود، و یمین و یسار، که از اضافات هستند، در اینجا تحقق می یابد، علم نیز از چنین مقولهای است نه اینکه «کون الشیء فی الذهن» باشد. لذا آخوند در بحث اتحاد عاقل و معقول از وی تعجب می کند که چگونه گوهری که انسان به وی می بالد و ارزش انسان به آن است و همه خواهان و طالب آنند از اضعف مقولات است؟ «و العجب من هذا المسمّی بالإمام کیف زلّت قدمه فی باب العلم حتی صارت الشیء الذی به کمال کلّ حیّ و فضیلهٔ کلّ ذی فضل و نور الذی به تعدی به الإنسان إلی مبدئه و معاده عنده من أضعف الأعراض و أنقص الموجودات؟»

<sup>→</sup> دانسته است).

گویم: فخر رازی در میدمث متوقیه (ج ۲، ص ۳۵۱، چاپ حیدر آباد دکن) تصریح کرده است که، علم اضافه نیست، بلکه صفتی حقیقی است. سخن وی این است: و ما مبین کردیم که حقیقت علم ثنها اضافه نیست، بلکه به حصول صورتی مساوی با ماهیت معلوم در عالم نمامیت می باید پس علم صفتی حقیقی است. این بود ترجمهٔ حاشیهٔ جناب استاد دمقرره.

جناب قزوینی شه می فرمود: فخر رازی آن استقامت فکری خواجه شه را نداشته است. وقتی کتاب اشارات را باز می کنیم به جای مرکب می بینیم که خواجه سرب مذاب ریخته است. از بس کلمات وزین و سنگین و حساب شده است، ولی فخر رازی خیلی تلوّن دارد. بعد که به مبحث علم می آییم می بینیم علم به معدومات را مسلک اضافه نمی تواند توجیه کند و در مباحث مشرقیه از قبول به اضافه عدول می کند و می گوید: هو اما العلم فقد بیّنا آن حقیقته لیست مجرد إضافة فقط، بل إنّما یتم بحصول صورة مساویة لماهیة المعلوم فی العالم فیکون العلم صفة حقیقیة ولی در اربعین و شرح اشارات تصریح به اضافه بودن علم کرده است.

پس این عبارت لا نسلم أن التصور هو الكون في الذهن متحمل دو وجه از معناست: ۱. اینكه مثل فخر رازی و اتباع وی علم را اضافه بدانسند، در ایس صورت نشسستن صورت علمیه در ذهن بی معناست.

و إن سلم قبالدلیل اگر بگوییم تصور کون ذهنی است این امری ضروری و بدیهی نیست و دلیل می خواهد تا اثبات این معنا نماید. و إن سلم قتصور الشيء لایستلزم تصوّر تصوّره اگر ضروری بودن آن پذیرفته شود و دلیل بر آن نخواهیم تصور شیء امری بسیط بوده و مستلزم تصور تصور، که علم مرکب است، نیست.

و عبارة الأكثرين أنا قد نتصور الماهية و نشك في وجودها العيني و الذهنى اين مطلب زيادت وجود بر ماهيت در كشف المراد علامه و متن آن تنجريد آمده است. تنصور ماهيت مى نماييم، اما در وجود عينى و ذهنى اش ترديد داريم، پس وجود غير از ماهيت است. اين مطلب در وجه پنجم عبارت اكثرى است و با تقريرى كه ما از وجه پنجم كرديم و گفتيم: دو منها الانفكاك في التعقل فإنا قد نتصور الماهية و لانستصور كونها لا الخارجي و لا الذهني، تفاوت دارد. پس كلام ايشان نارساست و لذا فرمود: فيرد عليها الاعتراض بأنه لا يفيد المطلوب، لأنّ حاصله إنّا ندرك الماهية تصوراً و لا ندرك فيرد عليها الاعتراض بأنه لا يفيد المطلوب، لأنّ حاصله إنّا ندرك الماهية تصوراً و لا ندرك

الوجود تصدیقاً، و هذا لاینافی الاتحاد و لا یستلزم المغائرة بین الماهیّة و الوجود لعدم اتحاد الحد الأوسط فی القیاس. این برهان زیادت وجود بر مطلب را دلالت ندارد، زیرا حاصل این وجه آن است که ماهیت را به تصور ادراک می کند، ولی وجود را به تصدیق ادراک نمی کند. و شک فرع بر تصور است، زیرا شک تصور بدون اذعان است پس اینکه فرمودید شک در وجود صورت ذهنی داریم؛ یعنی تصور داشته و اذعان نداریم و تصدیق به آن موجود نیست. «نتصور الماهیّة» تصور ماهیت است، و «نشك»، یعنی اذعانی به آن نداریم. پس تصور ماهیت با عدم اذعان به وجود دو امر غیر مرتبط به هم هستند و نسبتی با همدیگر ندارند، پس نتیجهای از آن عاید شما نمی شود، تا از آن غیریت وجود و ماهیت را بفهمید. بنابراین منافی اتحاد نیست و مغایرت بین ماهیت و وجود را به دنبال ندارد، زیرا حد اوسط در قیاس یکی نیست؛ مثلاً در ایس قیاس: هالماهیّه مدر که بالتصور»، «و الوجود مدر که بلا تصدیق» این قیاس حد وسط مکسرد ندارد تا محمول اکبر را با اصغر بار کند.

قهذه الوجوه الخمسة بعد تمامها لا تدل إلا على أنّ المعقول من الوجود غير المعقول من الماهية. مراد از «معقول من الوجود»، يسعنى مفهوم وجود و مفهوم ماهيت با همديگر مغايرت دارند. اينكه فرمود: «بعد تمامها» مثل اشكالى است كه بر وجه اول كرده. وجه اؤل اين بود: «حمل الماهيات و ذاتياتها عليها غير مفيد» در اشكال فرمود: حمل مفيد است و تفاوت به اجمال و تفصيل بوده و همين مغايرتك مجوز حمل است. مع أنّ المطلوب عندهم تمغايرهما بحسب الذات و الحقيقة. در ردّ ابوالحسن اشعرى، كه وجود را عين ماهيت مى داند، بايد ثابت شود كه در خارج وجود اصيل است و ماهيت انتزاعى است و جز اين مطلوب ثابت نمى شود. أولاترى أنّ صفات المبدأ الأعلى عند أهل الحقّ متغائرة بحسب المفهوم، واحدة بحسب الذات و الحيثيّة همة صفات حق به وجود احدى موجود ندگرچه از جهت مفهومى با همديگر تغاير دارند. اين بحث در الهيات مى آيد. در منظومه فرمود:

# والأشعري بالزيادة قائلة و قال بالنيابة المعتزلة

اشعری به صفات زاید بر ذات قائل است، ولی معتزله به نیابت صفات از ذات قائل شدند. پس اهل حق در باب صفات قائل به عینیت صفات با ذات شدند و بدون تعصب، که در جایگاه علم و اندیشه روانیست و از مردم بی برهان است، در بین فرق اسلامی تنها فرقهای که بر طبق جوامع روایی و سیرهٔ سنیهٔ سلف صالح مشی می کنند فرقهٔ امامیهاند که به عینیت صفات با ذات قائل بوده و هیچ کدام از دو مسلک در باب صفات را نپذیرفتند. لأن حیثیة الذات بعینها حیثیة جمیع صفاته الکمالیة کما سیجی، إن شاء الله تعالی، زیرا حیثیت ذات عین حیثیت صفات کمالی است، جنان که در الهیات بیاید.

# فصل بيست و دوم: اتحاد الوجود بالماهية

الفصل ۲۲: في إثبات أنّ وجود الممكن عين ماهيته خارجاً و مستحد بها نحواً من الاتّحاد.\* جاى فصل ۲۱ و ۲۲ در مباحث مشرقيه عوض شده است. در مباحث مشرقيه، فصل ۲۱، فصل چهارم است و عنوان فصل ايس است: «الفصل الرابع: في بيان أنّ الوجود خارج عن الماهيّة» و عنوان فصل ۲۲ چنين است: «الفصل الثالث: في أنّ الوجود زائد على ماهيّات الممكنات.» الوجود زائد على ماهيّات الممكنات.» الوجود زائد على ماهيّات الممكنات.» الوجود زائد على ماهيّات الممكنات.»

در تجرید العقائد جناب خواجه طوسی هر دو فصل را یک کاسه کرده است و چنین فرمود: «المسألة الثالثة: في أنّ الوجود زائد على الماهيات.»

<sup>\*</sup> درس صدو شصت و هشتم.

۱. مراد آن است که مفاد فصل سوم همان مفاد فصل ۲۲ است، والا از جهت عنوان، آن دو قریب به هم هستند، و به همین لحاظ جناب استاد در ابتدای درس همین تذکر را بیان فرمودند، ولی چون دو عنوان مطابق با نسفار بود و نیز کتاب مباحث در دسترس نبود، در بین درس ترتیب مباحث را همانند ترتیب شفار میداند. در هر صورت ترتیب در مباحث غیر از ترتیب شفار است و نقدیم و تأخیر شده است. با مراجعه به متن مباحث مطلب واضح است. بس نظر اولی جناب استاد مطابق با واقع است ومقرره.

در آنجا هفت وجه آورده، و فخر رازی پنج وجه آورده و فسرمایشهای آخوند مأخوذ از مبدحث مشرقیه است. در بحث قبل زیادت وجود بر ماهیت در عقل سخن گفته شد، ولی اکنون در عینیت خارجی آن دو سخن می رود، بنابراین بهتر آن است که دو عنوان جداگانه برای این دو مطلب قرار داده شود. در هر صورت قیاس عبارات ایشان و نیز دقت در سخنان و چگونگی نظر داشتن عبارات متأخرین به متقدّمین مفید است:

فصل ۲۲: في إثبات أنّ وجود الممكن عين ماهيته خارجاً و متحداً بها نحواً من الاتحاد. در بحث گذشته در مقابل اشعرى، كه وجود را عين ماهيت مى دانست، اقامة ادله شد كه آن دو در تصور غير همند و اگر وجود و ماهيت عين همديگر باشند لازم مى آيد كه همه چيز یک چيز باشند و كثرات برداشته شوند، و چون وجود كثرت بديهى است پس عينيت وجود و ماهيت باطل است. بنابراين در عنوان يک حاشيه و زير نويسى لازم است به اينكه «إنّ وجود الممكن عين تحقق ماهيته خارجاً» والا وجود عين ماهيت است، زيرا غيريت وجود و ماهيت در جواب اشعرى بيان شد.

کلمه «متحدا بها نحواً من الاتحاد» در گذشته بیان شد که، این اتحاد اتحاد خاصی است و آن اتحاد متحصل با لامتحصل است. این اتحاد شبیه اضافهٔ اشراقی است. در اضافهٔ مقولی مضاف و مضاف الیه لازم است و اضافه، نسبت بین آن دو است؛ مثل هذا قریب من هذا، که قرب و بعد طرفین میخواهد. اما در اضافهٔ اشراقی، که اضافه حق سبحانه به موجودات است، دو چیز مستقل به همدیگر اضافه نـمیشوند؛ این گونه نیست که واجب الوجود چیزی باشد و در مقابل وی واحدی دیگر به نام ممکن باشد و واجب به او اضافه شود تا واحد عددی بر واجب صادق باشد. لذا فرمودید که وجودات آنها آیات و تجلیات یک حقیقت واحدهاند، و انتساب وجودات ماسوی الله به وجود صمدی به نحو اضافهٔ اشراقی بوده و اضافهای یک جانبه است که دو طرف نمی خواهد، پس این اضافه، همان افاضه و انتسابی یک جانبه است. بحث ما در اتحاد

وجود با ماهیت همانند اضافهٔ اشراقی یک جانبه است. پس نحوهٔ اتحاد آن دو اتحادی یک طرفی است و آن طرف هم و جود است و ماهیت لا متحصل است و چیزی نیست که به چیزی ضمیمه شده باشد، بلکه عقل ماهیت را لحاظ میکند؛ مثل دریا و امواج دریا، که شکن آب هستند، وقتی به آب و امواج نگاه میکنیم شکن آنها را عقل لحاظ کرده، پس خیزاب، یعنی آب برخاسته چیزی جز آب نیست، نه اینکه چیزی با آب ضمیمه شده باشد، پس تلفیق و ترکیب بین شکمن و آب نیست، پس ایس نحوه از اتحاد، اتحادي يک جانبه است. ١ اكنون به دليل آن بپردازيم: لأنّه حيث بيّنا أنّ الوجود بالمعنى الحقيقي، لا الانتزاعي المصدري العامّ، من الأمور العينيّة وجود خارجي و عيني وجودي حقیقي است، ولي آن معناي انتزاعي وجود، که معناي مصدري وجود به نام وجود اثباتی بود، مراد نیست. مراد از وجود اثباتی این است که اثبات این مفهوم در وعای ذهن است؛ یعنی نفس آن را در ذهن اثبات کرده و یکی از منشآت ذهن است، چنین معنایی ذهنی و مخلوق ذهن است، پس «مخلوق لکم مردود إلیکم.» ولی مراد از وجود، وجود عینی خارجی است، اما همین وجود خارجی خیزاب و مـوجی از وجود است، پس حدّ پيدا كرده است، و ايـن حـدّ هـمان مـاهيت است. پس وجـود متحصّل و متعيّن و متحقق است، ولي ماهيت مبهم و لا متحصل است. اكنون بيان ميكنيم كه اكر أن دو متحد نباشد چه محذوري دارد: قلو لم يكن الوجود الإمكاني متّحداً بالماهيّة الممكنة اتّحاد الأمر العيني مع المفهوم الاعتباري اگر وجود امكاني اين نوع از اتحادی که گفته آمد با ماهیت نداشته باشد؛ یعنی اتحاد وی با ماهیت اتحاد امر متحصل و لا متحصل و اتّحاد امر عيني با مفهوم اعتباري نباشد، محذور دارد. مراد از مفهوم اعتباری اعتبار صرف نیست، بلکه به معنای غیر متأصّل با واقع است. پس اگر ماهیت امری متأصل و وجود نیز امری متأصل باشد محذور آن این است که، وجود، یا عین ماهیت است و یا جزء آن پس وجود مثل جنس و فیصل ماهیت میباشد پس

۱. استاد در پاورقی نمغار مصحّح خویش فرمود: مثل اتحاد بعد جوهری و بعد عرضی، یعنی جسم تعلیمی.

وجود مثل حیوان و ناطق جزء انسان است، و قبلاً بطلان آن بیان شد، و یا وجود زاید بر ماهیت و عارض بر آن است و این شق هم محال است، زیرا ماهیت باید تحقق داشته باشد تا واجد عرض باشد، چون قاعدهٔ فرعیت میگوید: عارض، فرع بر وجود معروض است، پس یا ماهیت به همین وجود عارض موجود است، در این صورت دور لازم مي آيد و يا ماهيت به غير ايس وجبود مبوجود ميي شود پس در رتبه قبل وجودي ديگر دارد در اين صورت تسلسل لازم مي آيد و علاوه بر تسلسل اين فرض مستلزم اثبات مدعا، يعني عينيت وجود با ماهيت است، زيمرا قيام همه وجودات عارض بر ماهیت نیازمند وجود داشتن ماهیت به وجود غیر عارض است و مراد از وجود غير عارض همين عينيّت وجود با ماهيت است، لذا فرمود: لكان إمّا نفس الماهيّة بحسب المفهوم او جزأ منهاكذلك، و قد تبيّن بطلانه اتّفاقاً و عقلاً لإمكان تصوّرها مع الغفلة عن وجودها، و لغير ذلك من الوجوء المذكورة. بس وجود نه نفس ماهيت است و نه جزء ماهیت، زیبرا در ردّ اشتعری عینیت وجبود بیا میاهیت را رد کبردیم. پس «بالاتفاق» عینیت و جود با ماهیت و نیز جزء بودن آن برای ماهیت رد شده است، چنان که عقلاً نیز بطلانش مبرهن، و ادلهای بر ردّ این دو فرض آورده شده است. تـوجه دارید که این فصل و فصل قبل با همدیگر قریب هستند، لذا در دلیل همدیگر ملحوظند. «لإمكان تصوّرها» أي تصور الماهية «مع الغفلة عن وجودها» أي وجود الماهية. در آنجا گفته شد كه با تصور ماهيت غافل از وجود آن هستيم، لذا اندكي بعد میپرسد: آیا این چنین ماهیتی دارای وجود است؟ پس از تصور عنقا میپرسد: آیا این عنقا موجود است؟ پس در این پرسش نظر به وجود خارجی عنقا دارد، و اگر از او بپرسید: مراد از وجود عنقا چیست؟ میگوید: مرادم ایس است که آیا ایس وجود خارجی دارد؟ اکنون که توجه پیدا کرده متوجه وجود ذهنی عنقا شِده و میگوید: پس عنقا وجود ذهنی دارد، ولی وجود خارجی ندارد. پس اینکه دیروز بیان کردیم که وی با تصور عنقا از وجود ذهني و خارجي آن غفلت دارد، مراد همين بود.

اکنون فرض زاید بودن وجود بر ماهیت را مطرح میکند: أو زائداً علیها قائماً بها في الأعیان قیام الصفة بالموصوف اکنون که وجود عین و یا جزء ماهیت نیست، پس در خارج زاید بر ماهیت است، در این دو صورت تلفیق از دو چیز صورت گرفته: یکی موصوف و معروض و دیگری صفت و عارض، مثل جسم و بیاض که بیاض وجود فی نفسه و محمولی دارد، پس دو چیز متحقق در خارج با همدیگر به صورت عرض و معروض ترکیب و تلفیق شدهاند. اکنون موصوف باید محقق باشد تا صفت بر او عارض شود لذا فرمود: و قیام الشيء بالشيء و ثبوته في نفسه.

«الشيء» عارض و صفت «بالشيء» موصوف است. و ثبوت عرض براى معروض مثل بياض براى جسم متوقف بر وجود و تحقق و قوام موصوف و معروض است، زيرا قيام عرض بر معروض فرع بر تحقق في نفسه معروض است، لا بمايقوم به نه اينكه معروض متكى بر عارض باشد، زيرا أين امر سر از محال در مي آورد. و ثبوته في نفسه عطف بر «ذلك الشيء» است؛ يعنى اگر اين طور مي فرمود ما در زحمت نبوديم: «فرع قيام ذلك الشيء و ثبوته في نفسه لا بما يقوم به، «لا بما» (عارض و صفت و مما نحن فيه، يعنى وجود) يقوم (وجود و عارض) به (به موصوف و ماهيت) بس ماهيت بايد خودش در رتبة قبل قيام داشته باشد نه به وجود عارض، كه قائم به ماهيت است، قيام داشته باشد.

اکنون متفرع بر منفی در همین جمله «لا بمایقوم به» فرمود: فیلزم تقدّم الشيء علی نفسه أو تکرّر أنحاء وجود شيء واحد من حیثیّة واحدة مراد از «حیثیة واحدة» حیثیت خارج است، زیرا بحث ما در وجود خارجی است. شرح این محذور اینکه، اگر وجود عارض بر ماهیت باشد، ماهیت باید متحقق باشد تا وجود بر وی عارض باشد، پس تحقق این ماهیت اگر بر همین وجود باشد؛ به عبارت دیگر اگر ماهیت بر وجود تحقق این ماهیت بر وجود عارض قائم باشد، پس پیش از تحقق ماهیت، وجود ماهیت محقق است تا ماهیت بر او قائم باشد. بنابراین «تقدّم الشيء علی نفسه» می شود، پس ماهیت وجود نگرفته باید او قائم باشد. بنابراین «تقدّم الشيء علی نفسه» می شود، پس ماهیت وجود نگرفته باید

در رتبهٔ قبل موجود باشد. یا اینکه ماهیت به وجود دیگری غیر از این وجود عارض موجود است تا قاعدهٔ فرعیت منثلم نشود و وجود عارض بر ماهیت صوجود قائم باشد، در این صورت ماهیت چند وجود پیدا میکند. پس «تکرّر أنحاء وجود شیء واحد» از حیثیّت خارج می شود؛ یعنی یک شیء خارجی مثل ماهیت دارای چند وجود می شود: وجود عارض و وجودی که ماهیت قبل از آن به این وجود مستحقق است.

و كلاهما ممتنعان هم تقدم الشيء على نفسه و هم تكرّر وجودات يك شيء در خارج محال است. لأنّ ما لاكون له في نفسه لا يكون محلاً لشيء آخر. «لأنّ» دليل «فليزم تقدم...» است. «ما»، يعنى ماهيتى كه وجود في نفسه ندارد، ممكن نيست كه محلّ براى شيء ديگر، يعنى عارض (در اينجا، يعنى وجود) گردد. اكنون دو محذور «تقدم الشيء» و «تكرّر» را بيان مىكند. «فكون الشيء» پس وجود ماهيت يا به وجود عارض است و يا به وجود ديگرى، لذا فرمود: فكون الماهيّة الشيء إمّا بالوجود العارض فيلزم تقدّم الشيء على نفسه ضرورة تقدّم وجود المعروض على وجود العارض بنابراين طبق قاعدة فرعيت اولاً، بايد ماهيت موجود باشد پس از آن عارض (يعنى وجود) بر او عارض شود، پس وجود ماهيت و معروض به همين وجود عارض معتقدم است در اين صورت چون وجود معروض بايد بر وجود عارض مقدم باشد پس «تقدم الشيء على نفسه» شده است.

یا وجود و کون ماهیت به وجود دیگری متقدم است: و إمّا بوجود آخر فیلزم المحذور الثانی أی تکرر أنحاء وجود شیء واحد من حیثیّة واحدة و ینجر إلی التسلسل فی المترتبات من الوجود المجتمعة. اکنون که معروض و ماهیت به وجودی غیر از این وجود عارض متحقق است نقل کلام به آن وجود میکنیم، آن وجود هم عارض بر ماهیت است باز ماهیت معروض بوده و در رتبهٔ قبل باید متحقق باشد. پس به وجود دیگری غیر از این وجود (دوم) متحقق است و این سلسله به ترتیب پیش می رود و

چون اکنون وجود بر ماهیت متکی است پس این سلسله مجتمع (بالفعل) است پس اين تسلسل باطل است. و هذا التسلسل مع امتناعه بالبراهين و استلزامه لانمحصار مما لايتناهي بين حاصرين، الوجود و الماهية، يستلزم المدّعي، براهين امتناع تسلسل شامل این مورد می شود، زیرا شرایط تسلسل محال را داراست، و این تسلسل مستلزم انحصار ما لایتناهی، یعنی وجودات متکرّر غیر متناهی بین دو حاضر (وجود و ماهیت) است؛ زیرا در خارج ماهیت به وجبود متحقق است و ایس وجبودات بین ماهیت و وجود محصورند، و با وجود این این تسلسل مستلزم مدعا نیز است؛ یعنی خود تسلسل محال بودن وجود معروض را در کنار وجود عارض محال مي داند، ولي با این اوصاف مدعای ما را نیز ثابت میکند، زیرا در خارج وجودات متحققند، پس اگر ماهیت وجودات متکرر هم داشته باشد باز در خارج موجود است، چون روشن است که در خارج موجود متحقق داریم. این همه موجودات، وجود یافته ها و منشأ اثرها در خارج داریم، پس گرچه تسلسل باطل است، ولی به فرض اگر هم ماهیت وجودات منکرر داشته باشد باز مدعای ما ثابت است؛ زیرا در خارج وجود متشخص و متعین داریم، پس این وجود متشخص و متحصّل مـتّکای هـمه و پشـتوانـهٔ هـمهٔ وجودات است. پس دوباره حرف منتهی به اثبات وجود متحقق در خیارج می شود پس این تسلسل ولو باطل است. با و جود این مستلزم مدّعا نیز هست لذا فرمود: و هذا التسلسل مع امتناعه... يستلزم المدّعي و هو كون الوجود نفس الماهيّة في العين، زيرا اين وجودات متکرر هر چه هستند در خارج به همین وجود متکی هستند، لأنّ قیام جمیع · الوجودات العارضة لها بحيث لا يشذُّ عنها وجود عارض يستلزم وجوداً لها غير عارض و إلّا لم يكن الجميع جميعاً. يس هر چه وجودات گوناگون و متكرر داشته بـاشيم، ولي همه در خارج به ماهیت تکیه دارند پس قیام همهٔ وجودات عارض بسر ماهیت، بــه طوری که هیچ کدام از وجودات عبارض از آن بسیرون نسباشد، مستلزم آن است که ماهیت وجودی غیر از وجودات عارضه داشته باشد، پس این وجود دیگر عــارض

نیست، بلکه متأصّل بوده، و کون اصیل است، و همهٔ این وجودات باید به این وجود اصيل منتهي شوند، پس اگر همه وجودات عارض بخواهمند موجود شوند راهش منتهی شدن به این وجود اصیل است. و اگر وجود عبارضی از بسین ایس وجودات عارض غايب شود و بخواهيم اين وجود عارض را از جمع آنها به ماهيت بدهيم تــا يشتوانة أنها شود، ممكن نيست، زيرا بالاخره اين وجودات عارض، بايد بر ماهيت متحقق عارض شوند و ماهيت متحقق بايد وجودي اصيل داشته و اين وجود عارض نيز همانندساير وجودات عارض، نمي تواند چنين وجودي باشد. پس اگر فرض کنيم این وجود نیز عارض است، پس باز منتهی به تحقق خارجی نشده است و وجود منشأ آثار در خارج منتفی شده است، پس این عارض هم باید از جمله وجودات عارضه به شمار آید، و برای ماهیت باید فکری دیگر کرد و به او وجودی اصیل غیر عارض داد. لذا فرمود: ويستلزم لها وجود غير عارض؛ والآاز همة وجودات عارضه اين وجود عارض كم مي شود، در حالي كه قاعدة ما مي گفت: همة وجودات عارض بايد متكي به وجود اصيلي شوند. مرحوم أخوند اين كلمات را خلاصه كرده است، والا در فصل پنجم باب اول در مباحث مشرقیه اقال و قبل فراوان در آن شده است. در هر صورت اگر وجود در خارج با ماهیت عینیت نداشته باشد و عارض باشد، آیا این عارض و این صفت و به عبارت دیگر این وجود، بر روی معروض، یعنی ماهیت معدوم رفته است و یا بـر روی ماهیت موجود؟ اگر بر روی ماهیت موجود رفته است اول کلام است، و اگر بر روی ماهیت معدوم رفته چگونه معدوم منشأ اثر شده و محلّی گردیده که بتواند وجود بر روي أن بنشيند، تا از مجموع وجود و ماهيت يک شخص متحصل پديد آيد. پس اين تناقض است، زيرا معدوم با وجود جمع شده است. لذا فرمود: لو قام الوجود بالماهيّة المعروضة إما معدومة فيتناقض و يا اينكه ماهيت موجوده است در اين صورت دور و تسلسل مي شود: أو موجودة فيدور أو يتسلسل. مجيبي به اين برهان پاسخ مي دهد، ولي

۱. ج ۱، ص ۱۲۰.

مرحوم أخوند اين باسخ را غير نافع مي داند پس «والجواب، مبتدا «غير نافع» خبر أن است. ایشان در جواب میگوید: چگونه نتوان وجود را بر ماهیت عارض کرد، در حالي كه همين مطلب در باب بياض هم مي آيد. توضيح اينكه، آيا بياض بر جسم سپيد عارض میشود و یا بر جسم سیاه؟ اگر بیاض را بر جسم ابیض طاری میکنید این صحیح نیست، زیرا هنوز بیاض نیامده است تا جسم ابیض شود، ولی اگر بگویید، ما بیاض را بر جسم اسود طاری و عارض میکنیم در این صورت تناقض لازم می آید. پس همان گونه که شما در پاسخ ایشان می گویید که ما بیاض را نه به جسم ابیض و نه به جسم مقید به سواد اسناد میدهیم، بلکه به جسم من حیث هو اسناد میدهیم، در اینجا نيز پاسخ ما همان است كه وجود نه بر ماهيت معدومه و نه بر ماهيت موجوده عارض نشده است، بلکه بر ماهیت من حیث هی هی عارض شده است. آخیوند در تـقریر جواب قائل فرمود: و الجواب بأنّ قيامه بالماهيّة من حيث هي هي لا بالماهيّة المعدومة ليلزم التناقض، و لا بالماهيّة الموجودة ليلزم الدور أو التسلسل، كما أنّ قيام البياض ليس بالجسم الأبيض و لا بالجسم اللَّا أبيض ليلزم إمَّا التِناقض و إمَّا الدور أو التسلسل، بـــل قيامه بالجسم من حيث هو. مرحوم أخوند فرمود: اين جواب غير نافع است، زيرا قياس ما نحن فيه با جسم و عوارض أن قياس مع الفارق است؛ در أنجا جسم با قطع نظر از عوارض خود تحصّل و تحقّقي دارد. پس تحقق جسم منوط به تحقق بياض و سواد نیست، بلکه جسم خود تحصلی بدون عوارض دارد، ولی در ما نـحن فـیه مـاهیت معروضه بدون عارض تحقق في نفسه ندارد، بلكه به همين عارض تحقق دارد.

به همین جهت مرحوم آخوند فرمود: والجواب... غیر نافع؛ لأنّ الماهیّة من حیث هی هی مع قطع النظر عن الوجود و العدم لیس لها تحصّل فی الخارج إلّا باعتبار وجودها أی وجود الماهیّة لا سابقة علیه در نسخه قبلی «سابقاً» دارد و آن غلط بدی است. ضمیر «علیه» به وجود بر میگردد، أی الماهیة سابقة علی الوجود. بنابراین ماهیتی که قائم به عارض خود می باشد، پیش از عروض این عارض چگونه باید تحقق داشته باشد؟

بنابراين فلايجوز أن يثبت لها، أي للماهية في الخارج شيء من هذه الجهة أي من حيث هي هي. پس ماهيت من حيث هي هي قياس با جسم من حيث هو نميشود، زيرا در أنجا جسم من حيث هو تحقق دارد، ولي ماهيت بدون عارض تحصل نـدارد. البـته ماهیت در وعای ذهن قبل از وجود در نظر گرفته میشود، ولی این درخارج نیست پس هر چه در خارج عارض بر ماهيت ميشود بايد بعد از تحصّل ماهيت باشد بل كلّ ما يعرضها من هذه الجهة أي من حيث هي هي يكون من لوازمها الانتزاعيّة التي لاوجود لها أي لوازم في العين. البته ماهيت در وعاى تقرر ذهني خود با صرف نظر از وجود خارجی دارای لوازمی است که همانند خود ماهیت انتزاعی بموده و بمدون وجمود خارجی بر ماهیت عارض می شوند. این لوازم و عوارض در عروض خود بر ماهیت متوقف بر تحصّل عینی ماهیت نیستند؛ مثل زوجیت بسرای اربعه و امثال آن، اما عوارض و آثاري كه منشأيت آثار داشته باشد بدون تحقق ماهيت بر ماهيت عارض نمی شوند. پس بیاض و سواد و نیز خود و جود از جمله عوارضی هستند که اعتباری و انتزاعي نيستند لذا به تحقق موضوع نياز دارند، پس ما نحن فيه با باب جسم من حيث هو، كه با صرف نظر از عارض موجود است و تحصل دارد، قياس نشود، لذا فرمود: بخلاف الجسم من حيث هو. أي مع قطع النظر عن البياض و اللابياض، فإنَّه موجود في الخارج بهذه الحيثيَّة وجوداً سابقاً على وجود البياض و مقابله. جسم با قطع نظر از بياض و لا بیاض در خارج من حیث هو وجودی سابق دارد. مقابل بیاض سواد است.

اکنون بین عارضی همانند وجود با عوارض دیگر تفاوت میگذارد، زیرا شبوت جسم برای بیاض متوقف بر بیاض جسم نیست، بلکه متفرع بر وجود جسم است و لذا در همهٔ اوصافی که همانند بیاض هستند و نیز در همهٔ موصوفهایی که همانند جسم تحقق دارند، چنین است؛ یعنی عروض آن صفت بر حصول آن صفت در موصوف نیست، لذا فرمود: و أیضاً ثبوت البیاض للجسم لیس فرع بیاض الجسم بل فرع وجود الجسم، و کذا ثبوت کل صفة، بیاضاً أو غیره غیر بیاض لکل موصوف، جسماً أو

غيره غير جسم يتفرّع أي يتفرع الثبوت على ثبوت الموصوف في نفسه، لا حصول تلك الصفة. به همين خاطر در آنجا توقف الشيء على نفسه و تسلسل لازم نسمى آيد. برخلاف ما نحن فيه كه ثبوت وجود براى ماهيت متوقف بر وجود ماهيت است لذا تقدم الشيء على نفسه و نيز تسلسل مى شود، لذا فرمود: يخلاف الوجود فإنّه أي فإن الوجود لو كان صفة للماهيّة لكان وجود الماهيّة متوقّفاً على وجودها» أي وجود الماهية فيتوقّف الشيء على نفسه. فقياس الوجود لوكان صفة زائدة لشيء على سائر الصفات متعلق به مغالطة؛ يعنى «فقياس الوجود على سائر الصفات» كه «على سائر الصفات» متعلق به وقياس الوجود على سائر الصفات» متعلق به وقياس الوجود، باشد و «مغالطة» خبر براى «فقياس» است. مراد از «سائر الصفات» بياض و سواد براى جسم است.

اینکه فرمود: «لو کان صفة زائدة لشيء»، یعنی اگر بر فرض وجود صفت زاید بر ماهیت باشد؛ یعنی ما چنین فرضی را ردمی کنیم، زیرا در خارج وجود اصیل است و ماهیت از آن انتزاع می شود، ولی اگر کسی چنین فرضی را بپذیرد بر وی اشکال می شود و قیاس وی با دیگر صفات صحیح نیست.

دربارهٔ این دو فصل اخیر، که با همدیگر مربوطند و به همدیگر کمک میکنند، باید چاره ای اندیشید و اگر این دو فصل، یک فصل به دو شعبه می شد، بهتر بود و زحمت کمتر می بود لذا در تحریر اسفار باید آن را در نظر داشت. ما قصد تحریر اسفار را داشتیم، ولی چون کار سنگینی بود، چند بار درصدد آن برآمدیم، دیدیم کار آسانی نیست، باید برای ما روشن باشد که آنها چه خون دلی خور دند، حرف زدن آسان است؛ ولی قلم در دست گرفتن و آوردن و بردن مشکل است.

## ادامهٔ بحث در زیادت وجود بر ماهیت•

بحث در این بود که زیادت وجود بر ماهیت بضرب من التعمّل العقلی و اعتبار

درس صد و شعبت و نهم.

عقلی در وعای ذهن و تصور است، نه اینکه در خارج و در عین، آن دو از هسمدیگر جدا و گسیخته باشند، به اینکه در خارج دو امر متأصّل و مستقل داشته باشیم، بسلکه عقل به دلیل وسعت ملاحظه می تواند وجود و ماهیت را جدای از همدیگر در ذهن در نظر بگیرد و ماهیت را از همهٔ انحای و جود جدا کند و آن را مستقلاً در نظر بگیرد، گرچه در واقع وجود معروض و ماهیت عارض است، ولی در ذهن ماهیت را جداگانه در نظر گرفته و آن را معروض ملاحظه کرده و وجود را بر او عارض نماید.

فالحقّ كما سبق أنّ زيادة الوجود على الماهيّة في التصوّر، لا في العين كه در فـصـل قبلي در أن بحث كرديم بأن يلاحظ العقل كلًّا منهما من غير ملاحظة الآخر و يعتبر الوجود منفصلاً در کتابهای چاپ سابق، به غلط دمتصلاً، آمده است؛ یعنی عقل هر کندام را بدون دیگری ملاحظه میکند پس وجود را جداگانه در نظر میگیردو پلاحظه معنی له اختصاص ناعت للماهيّة، يعني عقل، وجود را صفتي ملاحظه ميكند كه اين صفت «له اختصاص، یعنی دارای اختصاصی ناعتی برای ماهیت است پس ماهیت جدا در نظر گرفته می شود و وجود نیز جداگانه مورد ملاحظه قرار میگیرد. آن گاه وجود را ناعت و صفت ماهيت قرار مي دهد لا بحسب الخارج، زيرا به حسب خارج وجود و ماهيت از هم جدا و كسيخته نيستند و يك حقيقت ميباشندكاتّصاف الجسم بالبياض، يعني همانند اتصاف جسم به بياض نيست تا تقدم وجودي ماهيت بر وجود لازم أيد ليلزم تقدّمها عليه وجود بالوجود تقدّماً زمانيّاً أو ذاتيّاً» برخي از اعراض بر مسعروض خــود تأخر زمانی دارند و معروض بر عرض تقدم زمانی دارد؛ مثلاً رنگ سیب اندک اندک از سبزی در حالت جغالگی به طرف سرخی میرود، پس موضوع، بعنی سیب بسر رنگ سرخ تقدم زمانی دارد، گاهی تقدم معروض بر عارض تقدم ذاتی است، چنانکه در اعراض لازمه است؛ مثل بیاض برای عاج و برف که تقدم زمانی برای عاج نیست به اینکه سفیدی به تدریج برای عاج حاصل شده باشد، بلکه صفت ذاتی عاج سفیدی است.

در هر صورت عروض وجود بر ماهیت در عین و خارج نیست تا لازم باشد کمه معروض، یعنی ماهیت در خارج متحقق باشد و پس از آن عارض، یعنی و جود بر وی عارض شود، تا لازم آید که ماهیت ذاتاً یا زماناً بر عارض خمود مقدم باشد و در آن صورت محالات لازم أيبد فتلزم المحالات تبقدم شييء بسر خبودش و تكبرر انسحاي وجودش و تسلسل (بلکه اگر چنین تقدمی راست باشد، در وعای ذهن است و این تقدم مورد قبول ماست) بل غاية الأمر أنّه يلزم تقدّمها عليه بالوجود العقلي و نلتزم ذلك در ذهن این تقدم مورد قبول است، ولی در خارج ماهیت که خود به وجود عارض قائم است چگونه می تواند معروض وجود واقع شود؟ و لذا ذهن و خارج با همدیگر متعاکسند؛ آنکه در ذهن موصوف در خارج صفت است و بسرعکس، پس اشکالی ندارد که در تجزیه و تحلیل علمی و در وعای ذهن معروض مزبور مقدم بر عارض شود. لجواز أن يلاحظها العقل وحدها من غير ملاحظة وجود خارجي أو ذهني معها قبلاً در این باره مکرراً صحبت کردیم به اینکه ذهن این توانایی را دارد که ماهیت را با ذهول از نحوهٔ وجود ذهنی و خارجی در نظر بگیرد، البته وقتی ذهن دوباره به خود ماهيت التفات كرد، منشأ خويش را، يعني ماهيتي راكه با لحاظ در ذهن خلق كرده بود موجود ذهنی می بابد، زیرا از منشآت نفس است و با این ملاحظه و جود ذهنی را برای ماهيت ثابت ميبيند. پس قبلاً ملاحظة ماهيت بمه صورت حرفي بـوده است، ولي اکنون که به ماهیت ملاحظه استقلالی کرده و او را موجود در ذهن یافته این ملاحظه اسمى است. سابقاً «ما به ينظر» بوده، ولى اكنون خود وي «ما فيه يـنظر» و مـلحوظ بالذات است. پس قبلاً ماهيت مراّت خارج بـود، ولي اكنون بـه خـود مـاهيت و خصوصیات و ذاتیات و جنس و فصل او نگاه میکند و چه بسا حکم کند که چنین چیزی در خارج قابل تحقق نیست، چنان که دربارهٔ معدومات، مثل اجتماع نقیضین و شریک الباری چنین حکمی میکند. پس با آنکه این معدومات را در ذهن وجود داده، ولی حکم میکند که اینها در خارج مـوجود نیستند. پس بـه حـمل اولی ذاتـی ایـن

معدومات در خارج موجود نیستند، ولی به حمل شایع صناعی در ذهن تحقق داشته و موجودي ذهني هستند. پس قبل از اين ملاحظهٔ هيچ مـلاحظهاي در نـحوهٔ وجـود ماهیت نبود، بلکه خود ماهیت با صرف نظر از همهٔ آنها مورد نظر بود، نه اینکه ماهیت را خالی از وجود کرده و ملاحظه کند، بلکه عدم ملاحظه وجودین برای ماهیت است لذا فرمود: و ملاحظتها مع عدم ملاحظة شيء من الوجود معها، و إن كانت ملاحظه تحوأ من الوجود الذهني، لكن لا يلاحظها العقل من حيث ذلك الوجود، إذ لايلاحظ ذلك الوجود، و إن كان هو نفس تلك الملاحظة به عنوان اسمى و استقلالي و حمل شايع صناعي فإنّ عدم اعتبار الشيء غير اعتبار عدمه با ملاحظة ماهيت هيج چيز از دو وجود اعتبار نشده است و اين عدم ملاحظه غير از ملاحظه عدم وجود است فللعقل أن يحف الماهيّة بالوجود المطلق في هذه الملاحظة لا بحسبها أي لا بحسب هذه الملاحظة، زيرا اكر به حسب این ملاحظه ماهیت را به و جو د متصف کند، چون خود این ملاحظه نیز و جود است، بنابراین و جود عارض بر ماهیت موجود به این ملاحظه در ذهن عارض شده، پس ماهیت بدون وجود موصوف نگردید، بلکه ماهیت موجود موصوف قبرار داده شد و وجود عارض بر آن شده است. پس دو وجود در اینجا برای ماهیت ثابت شده است. نقل کلام در آن وجود میکنیم و میپرسیم: عروض وجود بر ماهیت چگونه است؟ و تسلسل پیش می آید، اما قبلاً گفته شده که تسلسل در امور ذهنی سهل است، زیرا با قطع لحاظ، ساخته های ذهنی و تتالی و توالی و جودات، از هم متلاشی شده و تا بي نهايت نميرود، پس اگر گفته شود كه اين ماهيت در ذهن وجود دارد و لوجوده وجود، و سؤال از وجود وي شود و همين طور پيش رود، ميگوييم هر كجا ايستاديد این تسلسل قطع می شود، و این تسلسل از ملاعبات خیال و بازی های آن است لذا فرمود: ثمَّ إن اعتبر العقل وجودها الذهني لم يلزم تسلسل في الوجودات، بل ينقطع بانقطاع الاعتبار. سخن ديگر: و من الناس من منع لزوم تقدّم المعروض على العارض بالوجود عملى الإطلاق قائلاً سخن ابن «ناس» به تعبير آخوند آن است كه به لحاظ، مسائل عقلي را

تخصیص بزنیم؛ مثلاً اگر معدود ما گردو باشد ۲=۲×۲ است، ولی اگر فرشته باشد دو ضرب در دو مساوی چهار نیست، در حالی که تخصیص در مسائل عقلی راه ندارد. این دناس، آمده در باب قیاعدهٔ فیرعیت تخصیص قیائل شیده و گفته است: تیقدم موصوف بر صفت دربارهٔ وجود است لذا اگر وجود موصوف باشد باید بر صفتش مقدم باشد و باید قبلاً محقق باشد، ولی اگر ماهیت موصوف باشد و عوارض عوارض ماهیت باشند، لازم نیست که ماهیت صوجود باشد و تقدم ماهیت بر عوارضش بالوجود لازم نیست، بنابراین رأساً این اشکال برداشته می شود، در حالی که باید به این قاتل گفت این قاعده قابل تخصیص نیست، بلکه در همه جما عروضِ عمارض متفرع بر ثبوت معروض است، بنابراین معروض باید در ظرف اتبصاف مقدم بسر عارض باشد. نهایت از امر آن است که ظروف اتصاف با همدیگر تفاوت دارند، ولی از جهت ثبوت معروض در رتبهٔ قبل از عارض، نمي توان به آن قاعده تخصيص زد، لذا خواه در عوارض وجود و اوصاف آن و خواه در عوارض ماهیت و اوصاف آن، قاعده به حال خود باقي است جز اينكه ظروف اتصاف تفاوت دارند. وعلى الاطلاق، متعلق به (منع) است؛ يعني منع على الإطلاق. پس قاعدة مزبور به طور مطلق صحيح نيست، بلكه فقط درباره وجود صحيح است، ولي شامل ماهيت و عوارض أن نمى شود. قائلاً: إنَّ ذلك في عوارض الوجود دون الماهيَّة. دذلك؛ اشاره به «لزوم تقدم» است؛ یعنی لزوم تقدم معروض بر عارض در عوارض وجود است و نه در عوارض ماهیت. پس اگر ماهیت دارای عارضی باشد لازم نیست که ماهیت بالوجود مقدم باشد، بلکه تقرر ماهیت کافی است، در حالی که به قائل میگوییم، مراد از تقرر همان بالوجود است و تبديل لفظ نمي تواند حقايق را برگرداند.

## وهم و فهم

قبل از اینکه به عبارت «وهم و فهم» برسیم لازم است دربارهٔ علم انسان به حقایق

اشیاء نکاتی بیان شود، آن گاه دربارهٔ مأخذاین بخش از کلمات آخوند و تشویش نسخ و عبارات آن سخن میگوییم. در این کتاب راجع به علم انسان به حقایق اشیاء و نحوهٔ دست یابی و ارتباط نفس به صور حقایق، که از آن به صور عقلیه تعبیر می شود، بحث خواهد شد. اکنون اولین مورد از این نوع بحث است.

در کتب عرفانی، مثل تمهید و خصوص، که باید طلاب قبل از ورود به اسفاد آنها را هضم کرده باشند، تا با رسیدن به اسفاد به راحتی مطالب را بفهمند مباحث صور عقلیه اشیاء مطرح شده است. صور عقلیه در موطن علم به اصطلاح آقایان عرفا به اعیان ثابته شهرت دارد. قید و ثابته و قیدی احترازی و برای احتراز از اعیان خارجیه است. اعیان ثابته، همان صور علمیهٔ اشیاء در صقع ربوبی اند، البته نه اینکه ذات حق سبحانه محل کثرات شده باشد، بلکه همهٔ این صور به وجود احدی موجودند بدون اینکه این صور باعث کثرت در ذات شود. حکمای مشاء از اعیان ثابته به ماهیات تعبیر می کنند و عرفای اشراقی از آن به اعیان ثابته. بنابراین باید به فرهنگ قوم آشنا بود نه اینکه از کلمهٔ اعیان ثابته آنها را دنبال کرد که پس معنای ثابته جز موجوده چیز دیگری است، زیرا آنها هم قائلند که اعیان ثابته، یعنی اعیان صوجوده، ولی برای احتراز از اعیان خارجیه، ثابته را اصطلاح کردند تا اشتباه نشود.

اصطلاح دیگر در کلمات حضرات عرفا، فیض اقدس و مقدس است. فیض اقدس، یعنی صور علمیه و اعیان ثابته و فیض مقدس، یعنی موجودات خارجیه، یعنی هر چه از علم به عین آمده از قبیل فلک و ملک و عقل و انسان. در «فهم» چندان زحمتی نداریم و در آن از چگونگی علم انسان بحث می شود که آیا به نحو عکس و انعکاس است و یا به نحو رشح و یا نظایر آنها. در عکس، سخن این است که نفس ناطقهٔ انسانی مرآنی است که به اندازهٔ سعه و ضیق و به صفا و کدورت و طهارت و عدم طهارت خود متن هستی را در خود منعکس می کند؛ مثل آفتاب که در آینه منعکس می شود لذا اگر بین مرآت و آفتاب حاجب باشد شعاعی در آینه منعکس می شود لذا اگر بین مرآت و آفتاب حاجب باشد شعاعی در آینه منعکس

نمی شود، به همین خاطر اگر آفتاب حقایق و انوار صور عقلیه به مرآت نفس بتابد، از این تابش، عرض، شکل و شبح و صورت و عکس و مثال و سایه در موطن نفس ناطقه قرار میگیرد، پس این عکس به طور امر عارضی بر آینهٔ نفس نیاطقه قرار دارد و پیا اینکه نور علم وقتی به نفس رسید عین نفس شده است. مراد از عین می تواند به هر دو معنای آن باشد؛ یعنی هم ذات نفس شود و نفس از آن ساخته شود و هم چشم نفس ناطقه شده و نفس با آن حقایق را دریابد. پس نفس ناطقه در این صورت با رسیدن به حقایق قوی تر و نورانی تر شده و درجه پیدا میکند ﴿ وَالَّذِینَ أُوتُوا ٱلعِلْمَ دَرَجـاتِ ﴾ ١. این درجات اعتباری نیست، بلکه قلم و دهن وی سنگین تر، و آثار و صفات انسانی وی بیشتر میشود، پس این عکس، عکس عارضی بر معروض نیست، بلکه تعالی و ار نقای انسانی است که با غذای جو هر نورانی ار تقا پیدا میکند. همان گونه که جو هر جسمانی آب و نان از رستنی ها و یا از حیوانات و قتی غذای انسان شدند، بدن این غذا را عین خودش میکند، نه اینکه این غذاها عارضی و جدای از بدن باشد. در غـذای معنوی هم علم، رزق روح و عین روح می شود و مراد از اعتلای روحی همین است، لذا بعدها اثبات مي شود كه علم عرض نيست، بلكه جوهر است و اين جوهر مسانخ با جوهر نفس است، زیرا همان طور که بین غـذای جـــم و خـود جـــم، یـعنی بـدن مناسبت موجود است و آن دو هم سنخ هم هستند، بمین غذای روح و خود روح مناسبت و سنخیت موجود است. پس بدن غذای مربوط به خویش را میگیرد و جان غذای مناسب و مسانخ خود را دریافت میکند، بنابراین انعکاسی که در اینجا ميخوانيم مراد انعكاس شبح شمس در آينه نيست، كه امري عارضي است، بلكه در اینجا جان ارتقای و جودی پیدا میکند. همین سخنان در نکتهٔ نهصد و پسنجاه و یک هزار و یک نکته و به تفصیل در درس نوز دهم اتحاد عاقل به معقول آور ده شده است. در کتاب اتحاد عاقل به معقول خیلی فکر و اندیشه به کار آورده، و ورزش شد.

١. مجادله (٥٨) أية ١١.

نکتهٔ دیگر در باب تشکیک مراتب وجود است. تشکیک در مراتب وجود همان است که در همفار خوانده داریم، که مر تبهای از وجود ضعیف و مر تبهای دیگر قوی است، اما معنای دیگری از تشکیک در کتابهای عرفا هست که به نمام تشکیک در ظهور است. تشکیک در ظهور تشکیک در سعه وضیق مظاهر است و نه تشکیک در خود وجود، زیرا وجود به عقیدهٔ آقایان عرفا یک حقیقت واحدهٔ شخصیه است، اما حکمای حکمت متعالیه حقیقت وجود را وحدت سنخی می دانند، لذا تشکیک در وجود، یعنی وجود با آنکه یک حقیقت است، ولی مراتب دارد. ولی این دو تشکیک در باب ماهیات نمی آید؛ آب و آب تر نداریم؛ زیرا طبیعت در همهٔ افراد یک طبیعت در باب ماهیات نمی آید؛ آب و آب تر نداریم؛ دیرا طبیعت در همهٔ افراد یک طبیعت وضیق دارد: یک جا آب به لحاظ سعهٔ ظرف به صورت دریا خود را نشان می دهد و در جایی ضیق دارد، نه اینکه دریا آب تر است و در جای دیگر آب. همین معنا در رسالهٔ وحدت از دیدگاه عارف و حکیم بیان شده است. ما در این رساله مآخذ کلمات را نقل، و نظر ایشان را بیان کردیم، و نیز در عین ۲۸ عیون مسائل نفس این مطلب بیان شده است.

در درس امروز مرحوم آخوند فرمود: علم به طريق عكس است، ولى در فصل ٣٣ مرحلة ششم در علت و معلول فرمود: عكس صحيح نيست. لذا كسى كه در اسفار سخن مى گويد بايد غواصى كرده و سخنان جناب آخوند را جمع و جور كند. در آنجا فرمود: «قد اختلف الحكماء في أنّ إدراك النفس الإنسانيّة حقايق الأشياء عند تجرّدها و اتصالها بالمبدأ الفيّاض أ هو على سبيل الرشح، أو على نهج العكس أي من جهة إفاضة صور الأشياء على ذاتها، أو على نهج مشاهدتها في ذات المبدأ الفعّال؟ و لكل من المذهبين وجوه و دلائل مذكورة في كتب أهل الفن.»

«و عند التحقيق يظهر على العارف البصير أنّه لا هذا و لا ذاك، بل بأنّ سبب الاتّصال التامّ للنفس بالمبدأ لمّا كان من جهة فنائها عن ذاتها و اندكاك جبل إنّيتها و بقاؤها بالحقّ و استغراقها في مشاهدة ذاته فيرى الأشياء كما هي عليها في الخارج، لا أنّ ما يراها من الحقائق غير ما وقعت في الأعيان، و إلّا يلزم التكرار في التجلّي الإلهي، و هو ممّا قد ثبت بطلانه، و ممّا نفاه العرفاء و الحكماء و الرواقيّون القائلون بأنّ وجود الأشياء في الأعيان، و هو بعينه نحو معلوميّتها للحقّ، من الحقّ لا من الأشياء، و أنّ عالميّة الحقّ سبحانه بالأشياء هي بعينها فيضانها عنه بإشراق نوره الوجودي. فكلّ ما أدركه العارف المكاشف من صور الحقائق بواسطة اتصاله بعالم القدس يكون حقائق الأشياء على المكاشف من طور الحقائق بواسطة اتصاله بعالم القدس يكون حقائق الأشياء على ما مرآة الأشياء، و يعتقده على حسب ما يراه، فيعرفه على صورة معتقده، و

و نیز در این باره به حواشی ما بر منطق منظومه، که زیر چاپ است، مراجعه کنید. ا حاجی دربارهٔ انتاج فرمود:

و هسل بستولید أو إعسداد شبت أو بسالتوافسي عادة الله جسرت و الحقّ أن فاض من القدسي الصور و إنسما إعسداده مسن الفكر و جسري عسادة خسطاً شدیداً و لیست العسسلیّة تسسولیداً در حواشی آن سخنان قیصری و مصباح الأنس و منظومه حاجی در حکمت و مواردی از اسفاد را آوردیم.

نکتهٔ دیگر دربارهٔ مأخذ این دوهم و فهم است. مرحوم آخوند مأخذ آن را نقل نکرد، و همین سبب شده است که اعلام در فهم آن دچار مشکل شوند، زیرا در نقل، همهٔ مطالب را نقل نفرموده و سطوری از آن را نیاورده است لذا در ار تباط بین مطالب به حیرت افتادند و گسستگی در عبارت را متوجه نشدند. یکی از کارهایی که در این درس و بحث مسفار داشتیم اهتمام به یافتن مآخذ سخنان جناب آخوند است، لذا در شرح خصوص الحکم این مطلب را یافتیم. قیصری بر خصوص دوازده مقدمه نوشت تا

١. شرح المنظومة، تصحيح و تعليق آية الله حسن زاده، ج ١، بحث وغوص في القياس، ص ٢٩٠ به بعد.
 ٢. همان، ص ٢٨٣.

فهم مطالب خصوص آسان شود. چهار دوره توفیق تدریس فصوص الحکم به شرح قیصری را داشتیم و دورهٔ اخیر نوار گرفته شد و خود ما نیز یک فیصل به عنوان مستدرک فصول نوشتیم، زیرا با وجود آن دوازده فصل باز سخنانی ناگفته بود. این فصول که مدخل خصوص است بسیار عالمانه است. پیداست که مردی عالم و حرف شنیده بود و لذا این دوازده فصل خیلی کار می رسد. جناب آخوند خود در اسفار تصریح می کند که من حقایقی را که اهل عرفان آورده اند و مبرهن نکرده اند در این کتاب برهانی و روشن نموده ام که عرفان وبرهان با هم تنازع ندارند و هر دو بیانگر یک حقیقت هستند. در فصل سوم این فصول دوازده گانه مطلب دوهم و فهم، عنوان شده است. عنوان فصل سوم این است: وفی الأعیان الشابتة و التنبیه علی المنظاهر الأسمائیة، در آخر این فصل عنوانی به نام دهدایة للناظرین، دارد. مراد از دنیاظرین، فلاسفه هستند. آخوند بیش از نصف عبارات آنجا را در این دوهم و فهم، آورده است. با این نفاوت که در خصوص به راحتی از عبارات بیرون می رویم، ولی در دسفار مطبوع مقداری عبارات زیرو رو شده است، و انسان در فهم آن دچار در دسر می شود. اکنون عبارات فصوص را نقل می کنیم:

هداية للناظرين: الماهيّات كلّها وجودات خاصة علميّة، لأنّها ليست شابتة في الخارج منفكة عن الوجود الخارجي، ليلزم الواسطة بين الموجود و المعدوم، كما ذهبت إليه المعتزله، لأنّ قولنا: الشيء إمّا أن يكون ثابتاً في الخارج و إمّا أن لا يكون بديهيًا، و الثابت في الخارج هو الموجود فيه بالضرورة و غير الثابت هو المعدوم، و إذا كان كذلك فثبوتها حينتذ في العقل و كلّما في العقل من الصور فائضة من الحقّ و فيض كان كذلك فثبوتها حينتذ في العقل و كلّما في العقل من الصور فائضة من الحقّ و فيض الشيء من غيره مسبوق بعلمه به فهي ثابتة في علمه تعالى و علمه وجوده، لأنّه ذاته فلو كانت الماهيات غير الوجودات المتعيّنة في العلم لكان ذاته تعالى محلاً للأمور الماهيّة مع المتكثرة المغائرة لذاته تعالى حقيقة و هو محال و ما يقال بأنّا نتصور الماهيّة مع ذهولنا عن وجودها إنّما هو بالنسبة إلى الوجود الخارجي، إذ لو ذهلنا عن وجودها

الذهني لم يكن في الذهن شيء أصلاً، و لو سلم ذهولنا عن وجودها الذهني مع عدم الذهول عنها لايلزم عنها أيضاً أنّها تكون غير الوجود مطلقاً؛ لجواز أن تكون الماهيّة وجوداً خاصًا يعرض لها الوجود في الذهن، و هو كونها في الذهن كما يعرض لها في الخارج، و هو كونها في الذهن، و لايحصل الخارج، و هو كونها في الذهن، و لايحصل عنها.»

«والوجسود قسد يسعرض لنفسه باعتبار تسعدُده كسعروض الوجبود العبام اللازم للوجودات الخاصة.

«و الحقّ ما مرّ أنّ الوجود يتجلّى بصفة من الصفات، فيتعيّن و يمتاز عن الوجود المتجلّى بصفة أخرى، فيصير حقيقة ما من الحقائق الأسمائيّة، و صورة ملك الحقيقة في علم الحقّ تعالى هي المسمّاة بالماهيّة و العين الثابتة، و إن شئت قلت: تلك الحقيقة هي الماهيّة، فإنّه أيضاً صحيح، و هذه الماهيّة لها وجود خارجي في عالم الأرواح و هو حصولها فيه، و وجود في عالم المثال و هو ظهورها في صورة جسدائيّة، و وجود في الحسّ و هو تحقّقها فيه، و وجود علمى في أذهاننا و هو ثبوتها فيه.»

«و من هنا قبل: إنّ الوجود هو الحصول و الكون. و بقدر ظهور نور الوجود بكمالاته في مظاهره تظهر تلك الماهيّات و لوازمها تبارة في الذهن، و أخرى في النخارج فيقوى ذلك الظهور و يضعف بحسب القرب من المحقّ و البعد عنه و قلّة الوسائط و كثرتها و صفاء الاستعداد و كدره، فيظهر للبعض جميع الكمالات الملازمة لها، و للبعض دون ذلك، فصور تلك الماهيّات في أذهاننا هي ظلالات تبلك الصور العلميّة الحاصلة فينا بطريق الانعكاس من المبادئ العالية أو بظهور تور الوجود فينا بقدر نصيبنا من تلك الحضرة، لذلك صعب العلم بحقائق الأشياء على ما هي عليه إلّا على من تنوّر قلبه بنور الحقّ، و ارتفع الحجاب بينه و بين الوجود المحض، فإنّه يدرك على من تنوّر قلبه بنور العلميّة على ما هي عليه في أنفسها، و مع ذلك بقدر إنيّته ينحجب بالحقّ تلك الصور العلميّة على ما هي عليه في أنفسها، و مع ذلك بقدر إنيّته ينحجب عن ذلك، فيحصل التميّز بين علم الحقّ بها، و بين علم هذا الكامل، فغاية عرفان عن ذلك، فيحصل التميّز بين علم الحقّ بها، و بين علم هذا الكامل، فغاية عرفان

العارفين إفرارهم بالعجز و التقصير، و علمهم برجوع الكلّ إليه و هو العليم الخبير. فإن علمت قدر ما سمعت فقد أو تيت الحكمة ﴿ وَمَنْ يُنوْتَ ٱلحِكْمَةَ فَقَدْ أُوتِسَى خَيْراً كَثِيراً ﴾». \ انتهى عبارة القيصرى بألفاظه.

۱. اینکه فرمود: «الماهیات کلّها وجودات خاصة علمیّة»، یعنی نفس ماهیات نیز وجوداتی خاصه و صرتبهای از حقیقت وجودند که این مرتبه، پایین تر از مرتبه خارجی و ذهنی است، زیرا ذهنی عنوان حکایت از خارج است، و به وجه دیگر همهٔ ماهیات وجودات خاصهای واقعی در خارج و ذهن هستند پس اگر ماهیات ذهنی باشند، صور عقلیهاند، پس در واجب سبحانه اعیان ثابته به وحدت احدی موجودند و در انسان صور علمی ظل اعیان ثابته است و اگر ماهیات عینی باشند متحد با وجودند همانند اتحاد امر عینی بامفهوم اعتباری و اگرچه مفهوم از ماهیت غیر از مفهوم از وجود در اعتبار عقل است و مراد از اعتباری به معنای غیر متأصل است نه اعتباری صرف. قوله: دو ما یقالی: بانا نصور ... هجواب آن دانما هو بالنسبة إلی الوجود الخارجی، است. قوله: دو الوجود قد یعرض... هجواب سؤال مقدر است. تقدیر آن این است: و قتی آنچه گفتید ثابت شد، پس وجود عارض و جود میشود. قوله: دباعثبار تعددوجود، پس صحیح است که برخی عارض و برخی معروض باشد.

قوله: «في عالم الأرواح». يعني در عالم عقول. قوله: «و من هنا قيل: ...»، يعني و از ابن مراتب وجوديه و ايسنكه ماهيات وجودات خاصهاند گفته شد كه... .

و قوله: «نظهر تلك الماهيّات و لوازمهاه لوازم ماهيات مراد كمالات أن است.

و قوله: افيقوي ذلك الظهور و يضعف تشكيك در ظهور واقع مي شود.

و قوله: دنلك الصور العلميّة، يعني صور علميه در حضرت الهيه.

قوله: «بطریق الانمكاس» مآخذ بحث كیفیت علم در درس ۱۹ كتاب دروس اتحاد عاقل به معقول بیان شده است و مخصوصاً در كتاب ما به نام نثر الدراری علی نثر الالآلی در آنجا كه ناظم فرمود: دو الحق إن فاض من القدسي الصور...» و مخصوصاً در عین بیست و هشتم كتاب عیون مسائل نفس و شرح آن سرح العیون فی شرح العیون، و قوله: دو لذلك صعب...»، یعنی حقایق در علم حق تعالی موجودند و به اندازهٔ بهرهٔ ما از آن حضرت بر ما افاضه می شود و این نصیب همان جدول وجودی هر یک است كه با آن به وجود صمدی متصل است، و از آن به حصهٔ و جودی نعیبر می شود.

و قوله: هبقدر إنيَّته ينحجب عن ذلك»، يعني به اندازهٔ اين جدول، كه همان حدٌ و امكان وي است، از آنِ ادراك محجوب ميشود.

این بود بیان برخی از کلمات قیصری به اجمال و اختصار، و بر شما مخفی نیست که جملات نسفاد مضطرب است، و به خاطر همین گفته شد که سخن صاحب نسفاد در او من هنا قیل؛ به ماقبل ارتباطی نشارد، برخملاف پس وقتی ماهیات عینیه وجودات خاصه باشند پس علمی بودن ماهیات بر دو وجه است: وجه اول: این ماهیات عینی مظاهر اعیان ثابته اند؛ یعنی عین مطابق علم است. وجه دوم: ماهیات عینی متعلق صور علمی در انسان هستند؛ یعنی علم انسان مطابق با خارج است، چنان که علم وی مطابق با علم، یعنی مطابق با اعیان ثابته نیز است. پس اگر حق مرآت انسان قرار گیرد علم انسان مطابق اعیان ثابته بدون هیچ واسطه ای است، والا علم انسان به واسطه مطابق با اعیان ثابته است. اینکه گفتیم که حق تعالی است، چنان که در آخر سورهٔ حشر است، و مؤمن مرآت مؤمن از اسمای حق تعالی است، چنان که در آخر سورهٔ حشر است، و مؤمن مرآت مؤمن است، بعنان که در حدیث آمده است. اینکه فرمود: «فلو کانت الماهیات غیر الوجودات...»، یعنی بعد از ثبوت ماهیات در ذات حق تعالی.

دیگر اینکه کلام ایشان نصی صریح در آن است که ذات حق تعالی محل امور متکثره نیست، بلکه اعیان ثابته به وجود احدی ذات موجودند، و نیز کلام غیر ایشان از مشایخ عرفان و اکابر ایقان، مثل شیخ اکبر و صدرالدین قونوی و دیگران بر همین مفاد است. تعجب از صاحب غرد (مرحوم سبزواری) است که در ذکر اقوال در باب علم گفت: صوفیه مثل شیخ عربی و پیروانش اعیان ثابته ای را که لازمهٔ اسمای حق

<sup>→</sup> عبارت قيصرى كه موزون و منسجم است. همچنين جملة شفاد: دجميع الكمالات اللازمة للوجود بماهو وجوده در جاى اين جمله از عبارت قيصرى قرار گرفت كه دجميع الكمالات اللازمة لهاد. مرحوم أخوند ضمير دلهاه را به جاى اسم ظاهر دللوجود بما هو وجوده آورد كه شايسته تيست، زيرا آن اسم ظاهر برخى از وجود مستفاد از عنوان بحث است و آن اينكه همة ماهيات وجودات خاصه علمى اند. و همچنين قول صاحب شفاد: همي ظلالات تلك الصور الوجودية الفائضة من الحق على سبيل الإبداع الأولى، به جاى اين عبارت قيصرى: دهي ظلالات تلك الصور العلمية الى صلة فيناه قرار كرفت، جنانكه مخفى تيست.

با نقل عبارات قیصری جاهایی از نستاد که افتادگی و اضافات دارد معلوم می شود. پایان کلام حضرت استاد در حواشی ایشان بر این موضع از نستاد. اکنون تقریر ایشان در درس را، که همین مطالب را باز و روشن می کند، بیان می کنیم. دمقرره

ا. بحار الانوار، ج ۱۲۶٪ ص ۲۶۸.

تعالى در مقام واحديت است علم حق سبحانه قرار دادند و اين نادرست است، زيرا ايشان با اين مبنا اثبات شيئيّت ماهيات كردند و در مقام وجود به اعيان ثـابته ثـبوت دادند. ا

در عبارت فصوص فرمود: ووالماهيّات كلّها وجودات خاصة علميّة ماهيات همان صور عقلية علميه در موطن علمند و چون از سنخ وجودند لذا ماهيات و صور علمية حضرت حق تعالى منفك و جدا از وجود خارجى نيستند تا واسطة بين وجود و عدم درست شود، لذا هيچ حكيم و فيلسوفى نفرمود كه، ماهيت و صور علميه در خارج بدون وجود تقرر و ثبوت دارند، لذا فرمود: ولأنّها في الخارج مسنفكة عن الوجود المعارجي لتلزم الواسطة بين الموجود و المعدوم، كما ذهبت إليه المعتزلة. اما معتزله به اين جمله تفؤه كردند.

اشکال: پس چرا همانند معتزله به صور علمیه، اعیان ثابته میگویید؟ آیا این اطلاق، اشعار به موطن ثبوت، که غیر از وجود و عدم است، ندارد؟

پاسخ: گرچه معتزله چنین میگویند، عرفا قائل به آن نیستند، بلکه ایشان در مقابل و جود خارجی، که به اعیان خارجیه شهرت دارد، اعیان ثابته را اصطلاح کردند، پس فرهنگ و اصطلاح ایشان چنین است، نه اینکه از این اصطلاح واسطهٔ بین و جود و عدم را اراده کرده باشند.

«لأنّ قولنا: «الشيء إمّا أن يكون ثابتاً في الخارج و إمّا أن لايكون» و بديهي و الثابت في الخارج هو الموجود فيه بالضرورة و غير الثابت هو المعدوم.»

اکنون معنای دیگری برای دو الماهیّات کلّها وجودات خماصّة عملمیّة مسیکنیم: معنای فوق، که ماهیات در صفع ربوبی اند و صور علمی حق تعالی هستند، روشسن شد، ولی آیا می توان دماهیّات کلّها الخ، را همین وجودات خاصة خارجیه گرفت؟ جون در خارج آنچه موجود است وجود است و ماهیت به صورت اتحاد متحصل با

۱. منظومه، ص ۱۶۰ (طبع ناصری).

لامتحصل باً وي متحد است، بنابراين همين وجودات خارجي از موطن عملم حـق پیاده شدهاند، و به علم عنایی حق تعالی به ترتیب در خارج وجود یافتند. پس ایس موجودات صور و حقايق واقعي هستند كه علم ما ظلال اين حقايق ميباشد، زيرامتن علم ما همان حقايق خارجي اند. پس اگر بگوييم اينها صور علميهٔ خارجي هستند راست است. پس ماهیات صور عقلی در صقع ربوبی باشند، صحیح است و ماهیات در صقع علمي انسان باشند صحيح است، و در خارج باشند راست است، زيـرا هــم خودشان ظل علم الهي هستند و هم اصل علم ما هستند، و علم ما ساية أنهاست. اكنون توجه كنيد: در اسفارمرحوم أخوند چند سط بعد از «وهم و فهم» فرمود: «فالحقّ كما ذهبنا إليه وفاقاً للمحقِّقين من أهل الله: هو أنَّ الماهيّات كلُّها وجودات خياصّة.» ايسن جمله را از اول فصل سوم فصوص به وسط منتقل نموده و «بقدر ظهور نور الوجود» را، که با آن فاصلهٔ بسیاری دارد به آن مرتبط کرده است. می دانید که ماهیات، که صور علمی اند، به و جود احدی موجودند و صور علمی در انسان ظلال اعیان ثابته است، و حکایت از آن میکند. پس علم انسان، که در موطن امکانی است، حکایت از علم در موطن علمي واجب ميكند، پس علم ما و صور عقليه در ما، ظلّ علم حق تعالى است لذا با تزکیه و رفع حجب و انانیتها و جهات دیگر انسان باید به شهود علمی برسد، بنابراین علم، اصل و خزاینی دارد که به اندازهٔ همت خویش به آن خزاین میرسیم و هر چه یافتیم ظلال و آیت و نمونهٔ آن صور علمیه و اعیان ثابتهاند. در عبارت قیصری آمده است: «فيحصل التميّز بين علم الحق بها» كه اصل است «و بين علم هذا الكامل» که انسان است و این عبارت در اسفار نیامده است. تفاوت در همین اصیل بودن و آیت و ظل بودن است. پس «الماهيات وجودات خاصّة علمية» اين ماهيات در موطن علم هستند، خواه علم حق و خواه علم انسان، منتهی با تفاوتی که دارند. این ماهیات اگر به خارج بیایند همان وجودات خاصهاند و عینیّت بین وجود متحصل خارجمی و آنـها برقرار است، زيرا وجود، متحصّل است و ماهيت، غير متحصّل، و ما به الاتحاد همان وجود متحصل است، و قبلاً گفتیم نظیر اضافهٔ اشراقی می باشد که یک جانبه است. در هر صورت در این بحث سنگین مرحوم آخوند عبارات را به طور کامل نیاورده با آنکه قبصری فرمود: «و هو العلیم الخبیر، فإن علمت قدر ما سمعت فقد أو تست الحکمة ﴿ وَمَنْ يُؤْتَ ٱلحِكْمَةَ قَقَدْ أُوتِي خَيْراً كَثِيراً ﴾ (،)

همان گونه که بیان شد عبارت مشوش است لذا لازم شد که از فصوص عبارت نقل شود تا چگونگی تصرف در عبارت و سقط و افتادگی معلوم شود. تا اینجا او إذا کان کذلك، را معنا کردیم «فثبو تها حینئذ فی العقل و کل ما فی العقل من الصور فائضة من الحق، و فیض الشیء من غیره مسبوق بعلمه به فهی ثابتة فی علمه تعالی، و علمه وجوده، لأنه ذاته اکنون که معلوم شد که در خارج واسطه ای بین وجود و معدوم معنا ندارد، و صور عقلیه از وجود خارجی منفکند، ولی از وجود علمی منفک نیستند، پس صور علمیه در عقل است، چون صور علمیه در خارج نیستند پس در عقل وجود دارند. و هر چه که در عقل موجود است، یعنی صوری که در عقل موجودند از حق تعالی فایض شده اند. پس اصلی دارند که صور علمیه در انسان ظل آن اصل است و حق تعالی مفیض علی الاطلاق آن صور علمیه را به ما افاضه می کند.

و الحقّ إن فاض من القدسي الصور و إنّ التحداد، مسن الفكر المراد از «القدسي» در كلام مرحوم حاجي عالم قدس است و مراد از عالم قدس، مراد از «القدسي» در كلام مرحوم حاجي عالم قدس است و مراد از عالم قدس، صقع ربوبي است. آيا اطلاق عالم بر آن صقع مي شود؟ ابن تركه در تمهيد القواعد عذر خواهي مي كند كه اگر به عالم اسماء و صفات و عالم اعيان ثابته، عالم مي گوييم با اينكه عالم نيست، بلكه صقع ربوبي است به توسع و مجاز اطلاق عالم بر آن رواست، والا علم عين ذات است، در حالي كه عالم دون ذات است. پس همين كه ما علم نداريم

١. بقره (٢) آية ٢٤٩.

درس صد و هفتادم.

٢. شرح المنظومه، تصحيح و تعليق آية الله حسن زاده، ج ١، ص ٢٨٣.

و دم به دم بر ما افاضه صور می شود و به سوی کمال می رویم و به تدریج صور حقایق را دانا می شویم و نداریم و به سوی آن به پیش می رویم و آن فآن بسر انسان حقایق افاضه می شود، پس از جایی این صور افاضه می شود. این موطن عالم قدس است که از آنجا این صور افاضه می شود گرچه چیدن صغری و کبری باعث اعداد و آمادگی است و با این آمادگی آن افاضه صورت می پذیرد، چنان که سلوک شرعی و ریاضت و تطهیر و مراقبت اهل الله معذّات برای افاضه هستند. لذا فرمود: همه صور موجود در عقل از حق تعالی فایض می باشند و مفیض علی الاطلاق آنها را افاضه می فرماید. هو فیض الشیء که علم است دمن غیره مسبوق بعلمه به به یعنی خزانه ای بسرای فیاض است که از آنجا افاضه می کند و این علوم اصلی دارند که فیاض آنها فرو می ریزاند فیض الشیء آنها و مودی علم حق تعالی و جود وی است، زیرا در همین کتاب خواهیم خواند که علم در خلق و در خالق با وجود وی است، زیرا در همین کتاب خواهیم خواند که علم در خلق و در خالق با معلوم اتحاد و جودی دارد، عقل و عاقل و معقول متحدند، و بیان می شود که مآل علم معلوم اتحاد و جودی دارد، عقل و عاقل و معقول متحدند، و بیان می شود که مآل علم به وجود است، لذا سخن اشعریه که گفتند صفات و از جمله آنها علم زاید بر ذات است مورد قبول نیست:

و الاشعرى بالزيادة قائلة و قالت النيابة المعتزلة "

وفلو كانت الماهيّات غير الوجودات المتعيّنة في العلم لكانت ذاته تعالى محلًا للأمور المتكثّرة المغائرة لذاته تعالى حقيقة و هو محال السر ماهيات علمى عين ذات حق تعالى باشد، زيرا صفات حق عين ذات اوست ذات محل كثرات نمى شود پس اين ماهيات اعيان ثابته و صور عقليه در ذات واجب تعالى بوده و وجود جمعى دارند. جمع اين صور علمية به كثرت نيست، بلكه آنها به وجود احدى موجودند. تعجب از مرحوم حاجى است كه به عرفا نسبت داده است كه ذات با قول به اعيان ثابته

۱. حجر (۱۵) آیهٔ ۲۲.

٢. شرح المنظومه، ص ١٦١، (چاب سنكي).

محل كثرات شده است، در حالى كه قيصرى در اينجا صريحاً جنين فسرموده كه، او علمه وجوده نه اينكه زايد بر ذات باشد، تا محذور الكان ذاته محلاً للأمور المتكثرة، شود. اكنون به موضع نقل اسفاد از ضوص رسيديم: او مايقال: بأنا نتصور الماهية مع ذهولنا عن وجودها.»

خوانده بودیم که علم حق تعالی و صور علمیه و ماهیات و اعیان ثابته به وجود ذات موجودند و عین ذات هستند. این مستشکل میگوید، ما ماهیت را تصور می کنیم، ولی از وجود ماهیات ذاهل و غافلیم، در حالی که شما می گویید که ماهیات عین وجودند، اگر آن دو عین هم بودند توجه به یکی ذهول دیگری را به دنبال نداشت. این بود اشکال.

عدهاى گمان كردند كه دفالحق كما ذهبنا إليه و فاقاًه ردّاين اشكال است، در حالى كه دانما هو بالنسبة إلى الوجود الخارجي، جواب است، و دفالحق، دفهم است. توضيح اينكه در اشارات: دوهم و تنبيه بود، لذا در اينجا بر طبق سنت اين گونه عناوين بايد دوهم اشكال، و دفهم پاسخ آن باشد، ولى در اينجا چنين نيست، بلكه دمايفال، دوهم است و ردّ آن دانما هو است كه همان د تنبيه است، و دفهم درباره افاضه صور علميه از صقع ربوبي به سبيل انعكاس مى باشد. پس بهتر بود عنوان چنين مى بود: دوهم و تنبيه و فهم الذا عدهاى دفالحق را جواب گرفتند و به زحمت افتادند. پس اكتون تنبيه و رد اين وهم چنين است: إنّما هو بالنسبة إلى الوجود الخارجي، إذ لو نذهل عن وجودها الذهني لم يكن في الذهن شيء أصلاً. با آنكه ما علم به ماهيت داريم، ولى از وجود ذهنى نيست، بلكه ما ذاهل از وجود خارجي ماهيت معقوله هستيم، ولى اگر از وجود ذهنى آن ذاهل باشيم، اصلاً وجود خارجي ماهيت معقوله هستيم، ولى اگر از وجود ذهنى آن ذاهل باشيم، اصلاً صورت علمى در ذهن وجود نمى بابد. و لوسلم ذهولنا عن وجودها الذهني مع عدم صورت علمى در ذهن وجود نمى بابد. و لوسلم ذهولنا عن وجودها الذهني مع عدم خاصاً يعرض لها الوجود في الذهن، و هو كونها في الذهن؛ اگر بهذيريم كه به هنگام تصور خاصاً يعرض لها الوجود في الذهن؛ اگر بهذيريم كه به هنگام تصور

ماهيت از وجود ذهني آن نيز ذاهليم، ولي از خود ماهيت ذاهل نيستيم لازمهٔ آن، اين نیست که ماهیت مطلقاً غیر از وجود باشد، زیرا ممکن است که ماهیت وجودی خاص باشد که وجود بر آن عارض می شود. توضیح اینکه، وجود معنایی عام و مشترک است، لذا آن را بر همه حمل میکنید و میگویید: هذا موجود و ذاك موجود، در حالی که بین آنها تفاوت است؛ یکی وجودی مادی دارد و دیگری وجودی برزخی و آن دیگر وجودی عقلی، پس با این همه کثرات اطلاق لفظ وجود بر آنها کردید. یکی از کثرات، ماهیت موجود در ذهن و دیگری ماهیت موجود در خارج است، لذا بر هر دو کلمهٔ «موجود» حمل می شود. پس همان گونه که وجود عام را بر همهٔ کنرات حمل کردید اینجا نیز موجود را بر ماهیت حمل کنید. مراد از «هـو» در «و هـو کـونها فـي الذهن، وجود في الذهن است. پس اين وجود بر ماهيت در ذهـن حـمل مـي شود، چنانکه در خارج وجود بر ماهیت حمل می شود و وجود در خارج همان کون ماهیت در خارج است، چنانكه فرمود:كما يعرض لها في الخارج، و همو كمونها فسي الخمارج فيحصل الذهول عن وجودها في الذهن و لايحصل ضمير به «ذهول» برگردد عنها، أي عن الماهية. پس منافاتي ندارد كه ماهيت مورد توجه باشد، ولي از وجودش ذاهل باشيم. اکنون می پرسیم: آیا ماهیت در وعای ذهن تقرر دارد؟ برای بیان آن دفع دخل مقدر میکند: اگر وجود بر کثرات حمل میشود، ولی چگونه صحیح باشد که وجـود بـر وجود حمل شود؟ پاسخ این است که اشکال این عروض وجود بر وجود چیست؟ زيرا وجودٍ محمول، وجود به معناي عام عارض بر همه و لازم وجودات است، و أن وجود ملزوم، که معروض این عارض و این محمول است، وجودات خاصه اند، خواه این وجودات خاصه وجودات ذهنی باشند و خواه وجودات خارجی.

پس، همان گونه که قبلاً خواندیم که، وجبود لازم و عبارض عبام بسر وجبودات متشخصه و متعینه عروض می بابد، در اینجا نیز همان وجود بر وجود ذهنی عارض شود. لذا فرمود: والوجود قد یعرض لنفسه باعتبار تعدّده کعروض الوجبود العبام اللازم للوجودات الخاصّة. در نسخ اسفاد غلط اندر غلط است و صحیح آن همین است که ما نقل کردیم، و اسفاد را تصحیح کردیم و ما به نقل آن غلط نمی پردازیم.

در هر صورت «الوجود العام الغ»، یعنی وجودی که عمومیت و اشتراک داشته و لازم وجودات خاصه است، پس وجود عام عارض بر خودش، یعنی بسر وجودات خاصه می شود. بعد از این عبارت در کتاب چنین است: و من هنا قبل: این عبارت در کتاب چنین است: و من هنا قبل: این عبارت در اسفار ار تباطی با ماقبل پیدا نمی کند. برخی از محشی ها به زحمت افتادند، چنان که جناب حاجی در حاشیه اسفار چاپ سابق، دو حاشیه دارد: حاشیه اول هیچ مساسی با عبارت کتاب ندارد و حاشیه دومش تا اندازه ای مر تبط است. علت این تکلف سقط شدن چند سطر است. دیگران نیز در کتاب های خطی موجود به نزد من نیز تلاش هایی برای ار تباط بین این مطلب کردند، ولی اگر عبارت «والحق مامر» را بیاوریم ار تباط به راحتی برقرار می شود. در این «والحق» می خواهد ﴿ یُدَبُّرُ ٱلأَمْرَ مِنَ السّماءِ إِلَی الأَرْض ﴾ ارا شرح کند.

اعیان ثابته با همان ترتیب در موطن علم به موطن خارج می آیند و همان ترتیب معفوظ است، پس به همان ترتیب و وحدت صنع به خارج می آیند. اینکه فرمود: «یدبره فعل مضارع تدریج را می رساند، آن فآن اعیانی که تحقق پیدا می کنند، از علم به عین می رسند و دست قدرت و اراده و علم، با وحدت صنع آنها را پیاده می کند، و همه اسمای حسنی در این پیاده شدن دخالت دارند، چنان که حقایقی که در بطنان ذات شما هست، آن معارف و سرمایه ها از آن مقام اجمال به مقام قلب شما تفصیل داده شده و سان می یابد، دستگاه خیال به آنها صورت می دهد و تلفیقشان می کند و انسجام می دهد و یا آنها را باز کرده و تفصیل می نماید. آرام آرام و پله پله این حقایق از آنجا به لب و زبان می رسد و آن گاه به قلم و صفحهٔ کاغذ رسیده پیاده می شود، چنان که از این طرف نیز تفاصیل مزبور از راه حواس به قوهٔ خیال و حس مشترک و واهمه و عاقله

۱. سجده ( ۳۲) آیهٔ ۵.

راه مىيابند و عكس همين سير نزولى صعود مىنمايند. پس به تــرتيب حــقايق بــالا مىرود، لذا ﴿ يُدَبِّرُ ٱلأَمْرَ مِنَ ٱلسَّماءِ إِلَى الأَرْضِ ثُمَّ يَعْرُجُ إِلَيْهِ ﴾.

پس ترتیب محفوظ است و گزافه نیست. پس حقایق به عالم ارواح رسیده و تجرد کامل دارند، و از آنجا به عالم مثال منفصل آمده و تجسّد پیدا کرده، آن گاه تجسّم پیدا میکند، و در خارج به صورت اجسام در می آید.

البته جسم اطلاقاتی دارد: گاهی جسم گفته می شود و مراد شیء متحقق است، نه جسم به اصطلاح فلسفی مشتمل بر هیولا و صورت، که ذهن ما با آن انس دارد. پس در این اصطلاح جسم، یعنی شیء متقرر و متحقق. در جواهر و اعراض اسفاد خواهیم گفت که، این جسم دهری است و این جسم دهری، جان این اجسام است. پس تقرر اجسام به تقرر دهری فوق این اجسام می باشد، لذا همین معنا در ایس کتاب گفته می شود که، در ماورای طبیعت اعمال تجسم می بابند؛ یعنی تخم ملکاتی که در سر خودتان کاشتید، در آنجا تجسم پیدا می کند. مراد از این تجسم، یعنی تحقق و تقرر و این جسم به معنای دهری است و نه جسم مادی.

اصطلاح دیگر در جسم اطلاق آن به معنای مقابل با جسد است. جسد به صور لطیف تر از عالم جسم مادی گفته می شود؛ مثلاً تمثلاتی که در رؤیا دیده و یا بر اشر قوت سالک در حالت بیداری مشاهده می شود؛ مثل تمثل ملائکه و اشباح و ارواح و معارف و خیالات، به این تمثلات صورت جسمانی می گویند، ولی به آنها صورت جسمانی گفته نمی شود، بلکه اگر صورتی به آب و گل و به نشأه مادی رسیده باشد صورتی جسمانی می شود. اکنون در کلام قیصری نیز همین مطلب آمده است که، صور علمیه به ارواح می آیند، آن گاه به مثال منفصل آمده صورت جسدانی پیدا می کنند و از آنجا به عالم عین خارجی و عالم شهادت مطلقه می آیند و صورت جسمانی پیدا می کنند. عکس این صور روحانی و جسدانی و جسمانی در انسان صور علمیه است و انسان به آنها این صور روحانی و جسدانی و جسمانی در انسان صور علمیه است و انسان به آنها این صور روحانی و جسدانی و جسمانی در انسان صور علمیه است و انسان به آنها

و الحق مامرٌ من أنَّ الوجود يتجلَّى بصفة من الصفات؛ كه عبقل و يبا نبفس و يبا موجودات ديگر ميشود افيتعيّن و يمتاز عن الوجود المتجلّي بصفة أخرى فـتصير حقيقة ما من الحقائق، كه عقل و نفس شده است، بس اينها حقايق اسمائيه هستند دو صورة تلك الحقيقة في علم الحق تعالى هي المسمّاة بالماهية و العين الثابتة، بس بيكرة اسماء، ماهيت ويا عين ثابت است دو إن شنت قلت: تلك الحقيقة هي الماهية، فإنّه أيضاً صحيح و هذه الماهية»، يعني اين صورت علميه و اين عين ثابت الها وجود خارجي في عالم الأرواح و هو حصولها فيه، چون وجود و حصول به يک معناست لذا و من هنا قيل: إن الوجود هو الحصول و الكون به درستي معنا مي شود، و ارتباط محفوظ میشود، و بدون این، جملهٔ دمن هنا؛ مرتبط با ماقبل نمیشود دو وجودٌ فی عالم المثال و هو ظهورها في صورة جسدانية، مثال منفصل در سلسلة نظام طولي او وجود في الحسّ و هو تحقّقها فيه و وجود علمي في أذهاننا و هو ثبوتها فيه اين اشياء مطابق صور علمی ما می شوند، مگر آنکه انسان به مرحمله ای بسرسد که دارای قبلبی دریایی شود، در این صورت این مؤمن مرآت آن مؤمن می شود، زیرا یکی از اسماء الله، المؤمن است. پس وي حقايق را در منن ذات مي يابد، و از بطنان ذات و حقيقت ذات به حقایق دست می بابد، البته افراد و اشخاص مختلفند، و وسمایط نسبت به انسان هاگوناگون هستند. اکنون که مراتب وجود و اکوان و حصولات وجود به ترتیب معلوم شد و من هنا قيل: إنّ الوجود هو الحصول و الكون. در اسفار بعد از اين عبارت فالحقّ كما ذهبنا إليه وفاقاً للمحقّقين من أهل الله: هو أنّ الماهيّات كلّها آمده است. در هر صورت در خصوص عبارت بعد از دمن هناه این است: دو بقدر ظهور نور الوجود بكمالاته في مظاهره تظهر تلك الماهيات و لوازمها، لوازم ماهيات، و مراد از ايسن لوازم، كمالات است.

اين عبارت\* «هو أنَّ الماهيّات كلُّها وجودات خاصّة؛ قبلاً شرح شد و گفته شد كه

درس صد و هفتاد و یکم.

احتمال دارد: ۱. ماهیات عبارت از صور معقوله در علم باری باشند که عین ذاتند، در انسان نیز چنین است.

۲. ماهیات عبارت از وجودات خارجیه عینیه باشند که در ایس صورت نیز وجودات خاصهاند، و این وجودات خاصه مطابق صور علمیهٔ حقند، چنانکه علم ما به همین وجودات خاصه است پس علم ما مطابق با این وجودات است و ما ميخواهيم به سرّ و خصوصيات آنها آگاهي پيداکنيم، ولي اين آگاهي گوناگون است و در هر کس به اندازهٔ سعهٔ وجودی و یا ضیق وجودی متفاوت است. برخی از افراد به رسم دلخوشند، برخی به حدّ منطقی و فلسفی رسیدهاند، و تا اندازهای به تار و پود آنها دست بیدا کردهاند، عدهای جهش علمی و بارقههای آسمانی برای ایشان پیش آمده و بیشتر به عمق اشیاء پی میبرند، این عده صاحب اختراع و مکاشفات میشوند. به تعبیر برخی از اساتید ما، رضوان الله علیهم، علم در دست آنها غلتکی میزند. لذا اکثری تابع پیشینیان هستند و عبارت قوم را به عبارت دیگری تبدیل میکنند، و پا تلاش در فهم كلمات قوم دارند، البته همين مقدار هم خيلي است و البته علم در دست این عده غلتکی نمیزند. اما عدهای وقتی سفر به بطون کردند و بـه بـطنان اسـمای وجودي راه پيدا كردند تأسيساً حرف دارند. عدهاي از ايشان هم فراتر رفته و به شهود حقایق میرسند، این عده خیلی سعاد تمندند. ایشان خیلی سرمایهٔ عمر خویش را مغتنم شمردند و صاحبان نفوس مطمئنه هستند، لذا مخاطب به این آیهٔ شریفهاند که ﴿ يَا أَيُّتُهَا النَّفْسُ المُطْمَئِنَّةُ أَرْجِعِي ۚ إِلَىٰ رَبُّكِ ﴾ \. چنين نيست كه به پيش أمد حوادث و وقایع و نشیب و فراز زندگی و کرم و سرد آن و سود و زیان از مسیر خویش بسیرون روند «كالجبل الراسخ لاتحرّكه العواصف». بنابراين اهل استقامتند و به هر خواسته سر فرود نمی آورند، و در مقابل مشتهیات نفسانی مقاومت میکنند، نه اینکه خاضع شوند و بت بپرستند، زیرا بت پرستی به اسم نیست. برخی در اسم بت پرست نیستند،

۱. فجر (۸۹) أية ۲۷ و ۲۸.

اما دست بت پرست ها را از پشت بسته اند. این عده به نعمت استقامت متنعم نشدند: 

﴿ ذَرْهُمْ يَأْكُلُوا و يَتَمَتَّعُوا وَ يُلْهِهِمُ الأَمَلُ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ﴾ '. روز حسرت در پیش است و 
در آنجامی بیند که چه تور شکاری داشت و چه صنعت بزرگ الهی و مطبعه و کتابی در 
اختیار داشت و می بایستی حقایقی گرانقدر در آن می نوشت و در آن صور قدسی را 
پیاده می کرد، اما قدر خویش را ندانست، آن هم در جنب الله: ﴿ یا حَسْرَتی عَلیٰ ما فَرَّطْتُ 
فِی جَنْبِ اللهِ ﴾ '. چه قدر آن حسرت سوزاننده و گدازنده و آتشین است که هزاران 
جهنم در پیش او خجالت می کشد. ایس آتش آتش حسرت است، آتش حسرت 
سوزاننده و گدازنده و آتشین و داغ است که هزاران جهنم از وی خجالت می کشند. 
چنین انسانی مضطرب و بهانه گیر است، بازن و بچه مضطرب و با خلق خدا مضطرب 
بحنین انسانی مضطرب و بهانه گیر است، بازن و بچه مضطرب و با خلق خدا مضطرب 
مطمئنه دارد به او خطاب «ارجعی» می شود و برای این دسته سفره گسترده است. 
مطمئنه دارد به او خطاب «ارجعی» می شود و برای این دسته سفره گسترده است. 
بر ضیافت خانه فیض نوالش منع نیست

در گشادست و صلا در داده خوان انداخته

بنابراین این دسته به نعمت شهود متنعم می شوند. و البته شهود صراتب دارد، از ساحل پیمایی ها «بضرب من التعبیر»، تا به بطنان حقایق رسیدن. آن کسی به مقام شهود کامل، که همهٔ حقایق در پیش او مکشوف است، می رسد که دارای نفس مکنفی باشد. وی به مقام «إذا شاء آن علموا علموا» رسیده است. پس به نزد وی همهٔ حقایق مکشوف است. از عده ای بپرسید که چه می خواهید می گویند: علم می خواهیم، زیرا جاهل هم علم می خواهد. به وقتش که حرفی پیش آمده سر می جنباند که بله، ما هم در آسیا ریشمان را سفید نکرده ایم، ما هم حرف شنیده ایم، در حالی که جاهلی است، اما نمی خواهد به جهل خویش اقرار کند و خود را جاهل معرفی کند، می خواهد بگوید

١. حجر(١٥) أية ٢.

۲. زمر (۲۹) آیهٔ ۵۷

ما هم چیزی می دانیم. در هر صورت همه به دنبال علم و کمال و حقیقت می روند، ولي أن كسي به كمال مطلق ميرسد كه علم به اسرار همهٔ موجودات پيدا كند، البته رسيدن به مقام واجب الوجودي ممكن نيست، زيرا ﴿ عَنَتِ أَلُوَّجُوهُ لِلْحَيِّ أَلْقَيُّوم ﴾ ١. در هر صورت چنین مقامی، مقامی پسندیده است و پسندیده تر از این مقام برای انسان مقدور نیست. البته، نیازمند به خلوت و وحدت است و مجلس انس میخواهد. این مجلس باید در وقتی باشد که سر و صدا و قال و قیل نیست به هنگامی که مردم به ظاهر آرمیدهاند این هنگام، هنگامهٔ شکار اولیاء الله است، و چون شب و نیز خلوت در آن، انسان را با وحدت مطلقه ارتباط مي دهد و بايد از اين مسير شب كه «الليل لي؛ شب برای من است؛ به آن مقام رسید. مقام محمود مقامی بسندیده است که از آن پسندیده تر نیست و همه حامد وی هستند، حتی حق تعالی هم حامد وی است، لذا فرمود: ﴿ وَمِنَ اللَّـيْلِ فَتَهَـجَّدْ بِهِ نَافِلَةً لَكَ عَسَىٰ أَنْ يَبْعَثَكَ رَبُّكَ مَقَاماً مَحْمُوداً ﴾ ٢. در اين خلوت باید به اسرار نظام هستی برسد و کلمات و جودی و کتاب نظام هستی را ورق بزند و درست بخواند و فهمیده پیش برود، «تا پار کرا خواهد و میلش به که باشد». با همه هست و لیکن استقامت میخواهد، زیرا تا استقامت نیباشد، پایدار نیبست، لذا همین که کمی حرف شنید و حادثهای پیش آمند، آه سبردی می کشد و تنبهی پیدا میکند، اما وقت دیگر از یاد وی میرود. چنین افرادی صاحبان کشف و مقام شهود نمی شوند. کسانی که چنین تلوّن دارند، به حقایق ملائکه و اسرار نظام هستی آشنایی حاصل نمیکنند، آن مقام شهود و آشنایی با حقایق و اسرار هستی برای مردم مستقیم است. از قرآن شاهد آوريم كه معيار قسط همه است: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ قَسَالُوا رَبُّسُنا اللُّـهُ ثُـمَّ أَسْتَقَامُوا تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ ٱلمَلائِكَةُ ﴾ "اكر استقامت باشد، نزول ملائكه صورت مي پذيرد،

۱. طه (۲۰) آیة ۱۱۲.

۲. اسراء (۱۷) آیهٔ ۸۰

٣. فصّلت (٤١) آية ٣١.

والا اگر بر همین صورت متعارف باشد که اکثری برآنند و بر همین که الفاظی جمع کنند و کتابهایی گرد می آورند، به جایی نتوان رسید. بی خبر از آنکه: ددر رفع حجب کوش نه در جمع کتب، بلکه از جمع کتب حجاب بیشتر می شود.

و يقدر ظهور نور الوجود بكمالاته في مظاهره تظهر تلك الماهيّات و لوازمها تارة في الذهن و أخرى في الخارج. مراد از ماهيات صور معقوله و علميه هستند و كمالات اين ماهیات هم مراتبی دارند، از مقام رسم تا مقام محمود میباشد. اکنون عبارت اسفار اندكي با مقدمة فصوص اختلاف يافت. در اسفار فرمود: و قوّة ذلك الظهور و ضعفه بحسب القرب من الحقّ الأوّل و البعد عنه و قلّة الوسائط وكثرتها...، اما در فصوص چنين است: «فيقوى ذلك الظهور و يضعف بحسب القرب من الحق و السعد عنه، و قلَّة الوسائط و كثرتها و صفاء الاستعداد و كدروة و اين اشاره به تشكيك در مظاهر و يا تشكيك در ظهور دارد، لذا ديقوى ذلك الظهور، ظهور به اندازه سعه و ضيق مظاهر نظر دارد. در هر صورت، هر چه وسایط کمتر باشد آدم بهتر می رسد و هر چه علایق و تعلقات كمتر باشد آدم بهتر مي رسد جناب وصي، عليه السلام، فرمود: دمن عرف نفسه نَزَّهَهَا وَ أَعتقها عن كل ما يبعدها عن الله.٣٠ پس نفس را از آنچه حجاب است، آزادمی گرداند. امام ملک و ملکوت حضرت امام صادق ﷺ فرمود: همر چه تـو را از خدایت باز می دارد آن بت توست. گرچه به اسم بت پرست نیستید، اما بت پسرستی مراحلی دارد. هرچه که تو را از خدا و از کمال مطلق و از حسس مطلق بازدارد بت توست.

فيظهر المعض جميع الكمالات اللازمة لها در كتاب اسفار جناب أخوند عبارت را للوجود بما هو وجود كرده و آن را به جاى الها، آورده است، در حالى كه يك شعبه از بحث دربارهٔ وجودات خاصه بود و مراد وجودات خاصهٔ خارجيه بود، اما احتمال ديگر از ماهيات، همان صور علميه و اعيان ثابته بود و با آوردن الها، هر دو شق بحث

۱. ر.ک: هزار و یک نکته، آخرین نکته.

مورد نظر بود، ولي با برداشتن أن و قراردادن «للوجود بما هو وجود» بـحث بـه يک شعبه اختصاص يافت، اين اختصاص وجهي ندارد. و للبعض دون ذلك.

اكنون دوباره به أن ماهيات مي بردازد: ... فصور تلك الماهيّات في أذهاننا هي ظلالات تلك الصور العلميّة الحاصلة فينا بطريق الانعكاس مرحوم أخموند بــه جماى «العملمية» «الوجودية» آورده است. ولي صور أن ماهيات در اذهان ما ظلالات أن صور وجوديه و يا ظلالات تلك الصور العلمية هستند، و در هر صورت مطلب درست است. پس اینجا به جایی چندان دلنشین نیست، بلکه عبارت خصوص کامل و زیباست. آدم باور نمیکند که چنین تصرفاتی را جناب آخوند کرده باشد، شاید دیگران که مراد ایشان را نمي دانستند چنين كرده باشند. و نيز قبل از عبارت «الحاصلة فينا» در السفار چنين آمده: الفائضة من الحق على سبيل الإبداع الأولى، در هر صورت «الحاصلة» صفت براي همي ظلالات تلك الصور» است؛ يعني اين ظلالات در ما حاصلند. من المبادئ العالية أو بظهور نور الوجود فينا بقدر نصيبنا من تلك الحضرة، يعني حضرت علميه. اكنون كه واسطه خورده، نصیبی از آن حضرت دارد، ولی در آن مورد بیان شد که بدون واسطه مىرسد و اين خيلي مقام است. در اوايل كتاب از يعقوب بن اسحاق كندي مطلبي را نقل کردیم که روایات ما نیز همان را بیان داشتند. از جناب امام صادق الله حدیث شریفی وارد شده که مفاد آن این است: ما به اندازهٔ جدول وجودی خود به اصل بيوسته هستيم. در اصول كاني فرمودند: «إنَّ روحَ المؤمن لأشدُّ اتَّصالاً بالله من اتَّصال شعاع الشمس بها.٤ و واضح تر كلام أن حضرت بود كه نفوس جداولي هستند كه هر یک به اندازهٔ سعهٔ و جو دی از غیب مطلق میگیرند و با او ارتباط دارند.

ار تباطی بی تکیف بی قیاس هست رب الناس را با جان ناس پس این کلمهٔ «بقدر نصیبنا»، یعنی به اندازهٔ کانال وجودی خویش. پس جدول ما هر چه این سویی باشد محدود میشود و لای و لجن و بو میگیرد و ضیق میشود،

۱. کانی معرب، ج ۱ٍ، ص ۱۳۳.

جون که نفس انسانی خوپذیر است و هر چه آن سویی تر شود و با حقیقت عالم و ماورای طبیعت و عقول همنشینی کند به خوی آنها در می آید و سعهٔ وجـودی پـیدا میکند و بیرنگ میشود. اهل عرفان به این مقام، مقام سراح میگویند. «و سرّ حوهن، يعني مقام يله و رها. در فتوحات مكيه راجع به مقام سراح همان مطلبي را می فرماید که حضرت فرمود: «أعتقها» که انسانهایی که نفوس حرّ دارند، و پایبند نبوده و آزاد و رها هستند، چنین کسی ربّ مطلق خویش را شناخته و ابراهیم وار گفته: ﴿ وَجَّهْتُ وَجْهِيَ لِلَّذِي فَطَرَ السَّمـٰواتِ وَالأَرضَ ﴾. ١ انمهٔ اطهار در ادعیهای که از ایشان وارد شده فرمودند: «إيمانا تُباشِرُ به قلبي، ٢؛ ايماني كه به دل ما بخور د؛ ايماني كه به سرّ بنشیند و با جان من مباشر باشد نه ایمانی که به زبان بگویم، بلکه «یباشر قلبی»، دل و جانم أن را مس كند، و در قلب جاكند والالقلقة لسان همين است كه انسان به جايي نمیرسد، و به وقتش خود را بروز میدهد. پس اگر ایمان با جان وی قرین میبود، چنین نبود. با آنکه الفاظ و عبارات و فضل و نظم و نثر و شدّ و مدّ و آب و تـاب آن چنانی دارد، ولیکن به وقتش پلنگی و نهنگی و اژدهایی است خطرناک. ایس ایسمان چیزی و آن ایمان مباشر قلب چیز دیگری است. «المسلم من سلم من یده و لسانه» ۳ ولى وي چنين نيست لذا به مقام محمود نمي رسد. قرآن كريم فرمود: ﴿ فَلَا أَتَّسِمُ بِمَواقِعِ النُّنجُومِ \* وَإِنَّـهُ لَقَسَمُ لَـوْ تَعْلَمُونَ عَظِيمٌ \* إِنَّـهُ لَـقُرْآنٌ كَـرِيمٌ \* فِـى كِـتابٍ مَكْتُونِ ﴾ ٢. اين كتاب هم قرطاس و خامه و مركب نيست، مرحلهاي عالى از خيزايــن حقايق وجودي است. ﴿ لا يَمَشُّهُ إِلَّا المُطَهِّرُونَ ﴾ ٥ براي لمس أن بايد لباس و تس و زبان و چشم و گوش و فکر و تمام شؤون زندگی را طاهر کرد: ﴿ إِنَّ كِتَابَ ٱلأَبْرَارِ لَفِي

۱. انعام (۶) آیهٔ ۸۰

مفاتيح الجنان، دعاى سحر.

۳. بحار الانوار، ج ۱، ص ۳۳.

۴. واقعه (۵۶)، أيات ۷۵ ــ ۷۸.

۵ واقعه (۵۶) آیهٔ ۸۰

عِلِّينَ ﴾ \اين گونه نيست كه دست تو دست هر بي سروپا بوده باشد، بلكه بايد دانمي عليه إلا لمن تنوّر قلبه بنور عليين باشد. و لذلك صعب العلم بحقائق الأشياء على ماهي عليه إلا لمن تنوّر قلبه بنور الحق، و ارتفع الحجاب بينه و بين الوجود المحض براى ياد گرفتن مشتى الفاظ عمرى جان كنديم، و به جان كندن و جان كندن صنعتى را ياد گرفتيم، اما علم به واقع أن چگونه است:

بار تىوحىد ھىر كىسى نكشىد طعم توحيد ھر خىسى نىچشد

پس جمع آوری اصطلاحات این همه مشکل است پس رسیدن به آنچه را خداوند سوگندهای غلیظ یاد کرده چگونه است: ﴿ فَلا أَقْسِمُ بِمَواقِعِ النَّجُومِ ﴾ که به این کتاب مکنون هر کس نمی رسد، بلکه کتابی پوشیده و مستور است، و از دیدهٔ اغیار و دست ناپاکان پوشیده است. ﴿ لا یَمَسُهُ إِلّا المُطَهِّرُونَ ﴾. پس صعب لذلك أی بقدر نصیبنا، یعنی از این جهت که به اندازهٔ نصیب ماست، لذا علم به حقایق اشیاء علی ما هی علیه دشوار است، مگر آن کس که قلبش نورانی شد. در اسفار «إلا من» آمده ولی در خصوص «الا لمن» دارد. پس چنین کسی که قلبش نورانی شد و در جزئیات توقف نمی کند و به وجود محض توجه دارد، به آن می رسد. لذا شرع مقدس به انسان فرمود نمی که، جناب عالی خیلی لیافت داری لذا اجازه نداری که در مقابل جزئیات و مظاهر سرفرود بیاوری، مظاهر وجود گرچه محترم و شریفند و اسمای الهی هستند، اما جنابعالی رب اعلاداری و انسان هستی:

زین قدح های صور کم باش مست تا که باشی بت تراش و بت پرست بلکه داقراً و ارق».

فإنه يدرك بالحق تلك الصور العلمية على ما هي عليه في أنفسها. ابن سخني سنكين وشريف است كه بيان شد: حق سبحانه داراي اسم شريف «المؤمن» است. در آخر سورة حشر ابن اسم آمده است، و سفير عظيم حق تبعالي فرمود: «المؤمن مرآة

١. مطفقين (٨٣) آية ١٨.

المؤمن، و شما هم مؤمنيد، پس مؤمن مرآت مؤمن است. پس «يدرك بالحق»، يمعني حق سبحانه مرآت شما شده و حقايق را از بطنان ذات مييابي. اندك اندك اين مطالب ملکه میشود و انس میگیریم و به جان مینشیند او یباشر قلوبنا، پس انسان و قتی از آن موطن، صور علميه را دريافت آنها را «في أنفسها على ما هيي عليه»، يسعني آن چنانکه هستند در می بابد. حقایق را به طور اطلاق می بابد و دیگر مقید به زمان گذشته و حال و آینده نیست، زیرا زمان از آنِ این نشأه است و و تتی از این نشأه بیرون رفتیم، از زمان در می رویم، و با تمام ابعاد از زمان بیرون می رویم به طوری که ازل و ابد یکی می شود. پس اکنون که در این محل فرود آمده است و وارد این نشأه شد مثل اینکه از زیر آسمان و خورشید و ستارگان داخل خانهای شد مدتی در ایس خیانه مکث کیرد اکنون که بیرون رفت همان بود که هست، آفتاب و ستارگان و آسمان همان است. لذا وقتي از اين نشأه به در رفتيم ازل و ابد ما يكي ميشود، او ليس عبند ربك صباح و لامساء. ، بس به زلال حقايق و به حاقً واقع على ما هو عليه، دست بيدا ميكند و مع ذلك بقدر إنّيته ينحجب عن ذلك. با آنكه سعة وجودي بيدا كرده و انساني شده، بملكه انسان کامل و حضرت خاتم شده ولی معذلك امكان و حدّ وي او را محجوب ميكند، زيرا مخلوق است. جناب كليني در كاني روايتي را از اسام صادق الله راجع به شب معراج جناب خاتم انبيا ﷺ آورده است كه با آنكه ﴿ مَا كُذَّبَ الفُّسُوادُ مَا رَأَيْ ﴾، مراد همين جمله «بقدر إنيّته» است. اين مطالب را در نصوص الحكم در شرح بس فصوص الحكم فارابي بيان كرديم. جناب أخوند اين جملة اخير را نياورده ولي ايس جمله خيلي زيبا و عالى است أن جمله اين است: «فيحصل التميّز بين علم الحق بها و بين علم هذا الكامل، بس حالا كه دانستيد حق تعالى اصل است و او فرع، بس جون اين كامل، إنيت دارد، در حجاب است، فغاية عرفان العارفين إقرارهم بالعجز و التقصير و علمهم برجوع الكلِّ إليه و هو العليم الخبير. جملة أخر قيصري كه در اسفار نقل نشده است: وفإن علمت قدر ما سمعت فقد أو نيت الحكمة ﴿ وَمَنْ يُؤْتَ ٱلحِكْمَةُ فَقَدْ أُوتِينَ

خَيْراً كَشِيراً ﴾ . الجون خودش مى داند چه مطلبى عرشى را پسياده فسر موده است، خواه خواننده بفهمد و خواه نفهمد، و لازم نيست ما به قرآن به به بگوييم لذا خود گوينده فرمود: ﴿ قُلْ لَئِنِ ٱجْتَمَعَتِ الإِنْسُ وَالجِنُّ عَلَىٰ أَنْ يَأْتُوا بِمِثْلِ هَنْذَا ٱلقُرآنِ لا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ ظَهِيراً ﴾ أو خود او مى دانست كه چه بياده مى كرد، لذا گاه گاهى خود گويندگان بعد از پياده شدن حرف به زبان مى آمدند:

ندیدم خوش تر از شعر تو حافظ به قرآنی که اندر سینه داری چون خودش زبان فهم و نکته سنج است لذا پیش از همه خودش حکم می کند که چه گفت. فردوسی گفته است:

برآوردم از نظم کاخی بملند زیساد و زیساران نیابدگزند نمیرم از این پس که من زندهام که تخم سخن را پراکندهام سعدی خود می داند که چه کرده است:

بماند سالها ایس نظم و ترتیب و دربارهٔ گلستان خویش فرمود:

گل همین پنج روز و شش باشد وین گلستان همیشه خوش باشد اکنون از عرش به فرش می افتیم و به تفصیل مقال می رسیم. نوعاً مطالب آن خوانده شده و چون مرحوم آخوند خواست از این منهج بیرون رود برای آن فهرستی از مطالب تهیه کرده است تا زمینه ای برای «نقاوة عرشیه» باشد.

اين «تفصيل المقال لتوضيح الحال» خلاصه و فهرست مطالب قبلي است.

اختلفت كلمة أرباب الأقطار و أصحاب الأفكار في أنّ موجوديّة الأشياء بــماذا؟ آيــا وجود اصل است و ماهيت اعتباري، و يا برعكس است؟

فذهب بعض الأعلام من الكرام إلى أنّ موجوديّة كلّ شيء هو كونه متّحداً مع مفهوم الوجود، و هو عنده مفهوم بديهي بسيط يعبّر عنه بالفارسيّة بـ «هست». اين بعض الاعلام

۱. اسراء (۱۷) آیهٔ ۸۸

سيد المدققين دشتكى شيرازى است. ما به ماهيت متقرر در خارج اطلاق «هست» مى كنيم. ايشان اصالة الماهوى هستند. پس كلمة «هست» مرادف و جود است و همان گونه كه در محاورات فارسى خويش از آن به «هست» تعبير مى كنيم، وجود نيز همين است. در آخر فصل چهارم از منهج اول سخن وى گذشت، در آنجا كه فرمود: «تارة ينكرون ثبوت الوجود لاذهنا و لاعينا، بل يقولون: إنّ الماهيّة لها اتّحاد بمفهوم الموجود و هو أمر بسيط كسائر المشتقات يعبّر عنه بالفارسية به هست، و مرادفاته.»

اكنون به نظر اشعرى مى پردازد: و ذهب أبوالحسن الأشعري إلى أن وجود كلّ شيء عين ذاته، بمعنى أنّ المفهوم من وجود الإنسان هو الحيوان الناطق، و لفظ الوجود في العربيّة و مرادفاته في سائر اللغات مشترك بين معان لاتكاد تنحصر. ايشان به اشتراك لفظى وجود بين موارد غير متناهى قائل شده است و اينكه وجود در هر چيز، عين آن چيز است، و همان گونه كه ماهيات مختلف و متفاو تند، و جودات هم مختلف هستند، پس اطلاق و جود بر اين مختلفات مثل اطلاق عين بر معانى گوناگون است.

و جمهور المتكلمين على أن الوجود عرض قائم بالماهية في الواجب و الممكن جميعاً فيام الأعراض. واجب ماهيت دارد، ولى ماهيت وى مجهول الكنه است و ممكن داراى ماهيت معلوم است و در هر دو، وجود عارض است و همانند ساير اعراض وجود نيز قائم بر موصوف، يعنى ماهيت است.

جناب آخوند قبلاً در ردّ ایشان فرمود: پس این همه موجودات، که منشأ آشارند، باید از امری غیر موجود ناشی شده باشند، زیرا حق سبحانه ماهیت است و مـوجود نیست.

والمشهور من مذهب الحكماء المشائين أنّه كذلك في الممكنات ، يعنى همان كونه كه جمهور متكلمين بر اين رفتند كه وجود عرضى قائم به ماهيت است اين دسته از مشّاء نيز گفتند: وجود عرض است. همان گونه كه اعراض قائم به موضوع خودشان هستند

درس صد و هفتاد و دوم.

وجود نیز قائم به ماهیت است. مشّاء بعداً دو دسته می شوند: «و منهم من فرّق فقال:»، و دزعمت جماعة من المتأخرین» که در این باره مطلبی داریم که بعد میگوییم.

مذهب مشاء در باب وجود آن است که وجودات حقایق متباینه بستمام ذواتها البسیطه هستند، نه اینکه تباین آنها به فصول بوده باشد تا وجود جنس شود، و نه تفاوت به مصنفات و مشخصات بوده باشد تا وجود نوع آنها بوده باشد، بلکه بستمام ذواتها البسیطه وجودات متباینند. یک فرد از وجود، محض وجود است که ماهیت در حریم وی راه ندارد، این واجب تعالی است. و قتی از واجب به در آمدیم هکل ممکن زوج ترکیبی است، اما همین وجودات دارای یک لازمی عام هستند که بر همهٔ اینها اطلاق می شود، و ملزومات وی همین وجودات متباین هستند، و حمل این مفهوم عام وجودات مصادیق علی سبیل التشکیک است.

تکیه کلام مشاء در این نقل تباین وجودات است نه تخالف و تغایر آنها و حمل این مفهوم عام بر همه دبالتشکیك است. و ملزومات این لازم، بسیط هستند و با تمام ذات خود از همدیگر جدا و متباینند و حمل مفهوم وجود عام بر آنها همانند حمل عرض بالضمیمه نیست، بلکه این مفهوم از صمیم ذات آنها انتزاع شده بر آنها حمل می شود و اشکالی ندارد که یک لازم عام، از مصادیق به تمام جهت متباین انتزاع شود. در واجب تعالی عروض وجود بر ماهیت معنا ندارد. یعنی عروض وجود خاص بر واجب نیست، ولی در ماهیات عروض وجود بر ماهیت است. البته توجه به این نکته لازم است که مفهوم عام وجود چه در واجب و چه در ممکن عارض است پس مراد از عروض وجود در ماهیت، این عروض وجود در ماهیت، این وجود عام نیست، بنابراین واجب الوجود، انیت محض و وجود بحت است و ماهیت و در وی راه ندارد، ولی غیر از واجب الوجود، انیت محض و وجود بحت است و ماهیت و وجود ند. البته هم در واجب و هم در ممکن معنای عام وجود عارض بر آنهاست. این وجود ند. البته هم در واجب و هم در ممکن معنای عام وجود عارض بر آنهاست. این وجود نداری ماهیت و وجود ندارای دیگر فرمایش دیگر دارند.

و المشهور من مذهب الحكماء المشّائين، أنّه كذلك في الممكنات، و في الواجب عين ذاته این درآمد در نقل کلمات ایشان خیلی خوب نیست، زیرا متکلمین هستند که در بالااز ایشان نقل شد که قائل به اصالت ماهیت هستند و وجود را مطلقا اعتباری میدانند، خواه در واجب باشد و خواه در ممکن، ولی مشهور حکمای مشّاء وجود را اصیل میدانند. البته در یک جا عروض معنا ندارد، مثل واجب که وجود بحت است و در ممکنات موجودات حد دارند و در ذهن به ماهیت و وجبود تبحلیل میشوند و مفهوم عام از صميم آنها انتزاع، و بر آنها حمل مي شود، ولي متكلمان به عرض بودن وجود در همه جا قائل هستند. پس و كذلك، در عبارت ايشان خيلي به جا نيست البته اکنون جبران میکند: ولی در اینجا باید زیرنویسی بنویسیم که عروض وجود عام بر همه است، ولي عروض وجود خاص در ممكنات به نحوي است، ولي در واجب اين عروض معنا ندارد. و توجيه مذهبهم، كما سبق أنّ وجود الممكن زائد على ماهيّته ذهناً ايشان به اصالت وجود قائلند، در ذهن وجود با ماهیت اختلاف مفهومی دارد، ولی در خیارج آن دو متحدند بمعنى كون المفهوم من أحدهما غير المفهوم من الآخر ذهناً و نفس ذاته حقيقة و عيناً بمعنى عدم تمايزهما بالهويّة. پس در ذهن بين أن دو جدايي مياندازيم، ولي در خارج بین آنها تمایز و جدایی نیست. و نمی توان گفت: هذا وجود، و هـذه مـاهیة،، چنین جدایی در خارج ممکن نیست پس اتحاد آنها تلفیقی و انضمامی نمیباشد.

جملة و وجود الواجب عين ذاته عطف بر بالاست، يعنى او توجيه مذهبهم كما سبق أن وجود الواجب...»، بعنى أنّ حقيقته وجود خاصّ قائم بذاته من دون اعتبار معنى آخر فيه غير حيثيّة الوجود. وجود واجب انيّت محضه است؛ يعنى وجود خاصى است كه قيام به ذات خود دارد، و هيچ اعتبار ديگرى در وى نمى شود، زيرا محض وجود و صرف وجود است. البته منافات ندارد كه اين محض وجود مملزوم أن مفهوم عام وجود بوده باشد كه بر همه حمل مى شود. بلا اعتبار انتسابه إلى فاعل بوجده أو محل يقوم به ولو في العقل در وجود ممكن بايد حيثيّت فاعلى را بياوريد، زيرا قائم به

دیگری است. اما در وجود واجب چون خودش وجود بالذات است، نیازی به آوردن حیثیت فاعلی ندارد. پس فاعلی ندارد که او را ایجاد کند، لذا این اعتبار معنا ندارد، پنان که نیازی به محل ندارد تا به آن تکیه کند، ولو در عقل باشد. و هو عندهم مخالف لوجودات الممکنات بالحقیقة، و إن کان مشارکاً لها فی کونه معروضاً للوجود المطلق، «و هوه، یعنی وجود واجب به نزد مشاه، مباین با دیگر موجودات است، گرچه وجود ممکن و واجب در عروض وجود مطلق بر هر دو شریکند و آنها معروضند و وجود عام عارض آنهاست، و این مفهوم عام از صمیم آن دو دسته انتزاع و بسر آنها حمل می شود و حمل بر آنها بر تشکیک است. و یعیرون عنه بالوجود البحت و الوجود بشرط لا واجب الوجود به نزد ایشان وجود خاص در مقابل دیگر وجودات بوده و بشرط لا واجب الوجود به نزد ایشان وجود خاص در مقابل دیگر وجودات بوده و بشرط لا همین است که قیام به ماهیت ندارد، ولی ممکنات نیاز به ماهیات دارند و باید بر آن تکیه کنند و همین مطلب در منهج اول در فصلی مستقل تحت عنوان وحق تعالی انیت محض است؛ بیان شد و اگر وجودی عارض بر ماهیت وی باشد معلولیت پیدا می کند، لذا

اکنون دلیل آن را نقل میکند: و قالوا: لوکان الواجب ذا ماهیّة، فامّا أن یکون الواجب هو المجموع فلزم ترکّبه، ولو عقلاً أو یکون أحدهما فلزم احتیاجه ضرورة احتیاج الماهیّة فی تحققها إلی الوجود. اگر واجب ماهیت و وجود داشته باشد، پس واجب مرکب از دو چیز می شود گرچه این تحلیل عقلی باشد و یا ایسنکه یکی از آن دو واجب بوده و دیگری واجب نباشد، در این صورت واجب نیاز به دیگری دارد، زیرا اگر ماهیت دیگری واجب نباشد، در این صورت واجب نیاز به دیگری دارد، زیرا اگر وجود واجب باشد، ماهیت بدون وجود تحقق ندارد پس نیاز به وجود دارد، و اگر وجود واجب باشد، ماهیت بدون وجود تحقق ندارد پس نیاز به وجود دارد، و اگر وجود

شرح:

و حين اعترض عليهم بأنَّ الوجود الخاصُّ أيضاً يحتاج إلى الوجود المطلق. ضــرورة

امتناع تحقق الخاص بدون العام. اكنون كه مشاء تركيب را ملازم بـا افتقار، و واجب الوجود را وجود بحت مى دانند، زيرا تركيب از وجود و ماهيت باعث افتقار هر كدام از وجود و ماهيت باعث افتقار هر كدام از وجود و ماهيت به همديگر مى شود، چنانكه مركب من حيث هو مركب ولو اجزايش واجب باشند، به اجزاى واجب خويش مفتقر است پس مستشكل مى گويد: مگر خاص بدون عام امكان تحقق دارد؟ اگر زيد بايد تحقق پيدا كند حتماً بايد عام، كه نوع وى مى باشد، و نيز جنس وى، تحقق پيدا كند تا زيد محقق شود. بنابرايين اگر وجود عام و مطلق لازم وجودات خاصه است پس اين عام و مطلق به هنگام تحقق خاص، يعنى هر كدام از وجودات خاصه ملزوم وى، كه از جمله آنها واجب الوجود است، پس وجود واجبى بدون وجود مطلق محقق نمى شود، و وجود خاص دو جزء اين وجود خاص واجبى هستند. پس مراد از «الوجود الخاص» وجود واجبى است و احتياج به «الوجود المطلق» مراد عروض وجود عام بر همة وجود المعلق از جمله واجب و ممكن است. پس «خاص بدون عام محقق نمى شود» و وجود ات تا ز جمله واجب و ممكن است. پس «خاص بدون عام محقق نمى شود» و حودات از جمله واجب و ممكن است. پس «خاص بدون عام محقق نمى شود» و جودات از جمله واجب و ممكن است. پس «خاص بدون عام محقق نمى شود» و حودات از جمله واجب و ممكن است. پس «خاص بدون عام محقق نمى شود» و وجود عام قرار گرفته است.

أجابوا: بأنّه وجود خاص متحقّق بنفسه لا بالفاعل، قائم بذاته لا بالماهيّة، غني في التحقّق عن الوجود المطلق و غيره من العوارض و الأسباب مشّاء در پاسخ گفتند: «حفظت شيئاً و غابت عنك أشياء.» آن خاصّى كه بدون عام تحقق پيدا نمىكند، خاصّى است كه آن عام از اجزاى مقوم و ذاتى او مىباشد، نه عامى كه از لوازم اعتبارى و ذهنى خاص بوده و از صميم اشياء اتخاذ و انتزاع، و بر آنها حمل مى شود، پس وجود عام مقوم خاص نيست. پس در باب مثال نوع و جنس، كه عام براى افراد خويشند، مطلب شما صحيح است، ولى درباره وجود عام و وجودات خاصه و از جمله وجود خاص واجبى اين مطلب صحيح نيست. پس در جواب گفتند: اينكه وجود خاص در اينجا وجودى است كه تحقق وى به ذات خود است و تحقق وى به فاعل نيست و قيام به

ماهیت ندارد و در تحقق خود نیاز به وجود عام و دیگر عـوارض و اسـباب نـدارد. اکنون به اصل جواب رسیدیم:

و وقوع الوجود المطلق عليها وقوع لازم وجود خارجي غير مقوّم، كما أنّ كون الشيء أخصّ من مطلق الماهيّة لايوجب احتياجه إليها أن خــاصي كــه بــدون عــام تــحقق پــيدا نمیکند، خاصی است که دارای اجزای مقوم است و اجزای مقوم عام وی، از ذاتیات در باب ایساغوجی هستند، نه معنای مفهوم وجود عام، که ذهن اعتبار میکند و اگر اعتبار نکند این عام تحققی ندارد، برخلاف ذاتی باب ایساغوجی، که اگر هم ذهن آن را اعتبار نكند به حال خود متحقق است. اما اين عام از معقولات ثانيه بوده و ذهن با بررسي و مطالعه دربارهٔ موجودات خاصه از واجب و ممكن آنها را انتزاع، و ضرب و تقسیم و تجزیه و تحلیل میکند و آن را در وعای ذهن اعتبار کرده و تقرر میدهد، اما برخلاف آن جایی که عام مقوم خاص باشد، مثل ذاتیات شیء. در آنجا تا ذاتیات تحقق بیدا نکرده باشد، خاص تحقق پیدا نمیکند و مربوط به اعتبار معتبر نیست. آن چند جمله قبل از دو وقوع الوجود...؛ برای بیان این بود که خواه فارض و معتبر باشد و خواه نباشد وجود خاص متحقق است، و در دو وقوع... بیان می کند که اکنون که آقای معتبر، اموری را اعتبار و لحاظ می کند، از آن جمله همین وجود مطلق عام است، ولو این معنا را از صمیم و حاقی ذات وی اعتبار کند، اما دخلی به چگونگی تحقق وی در خارج ندارد، بلکه او خودش متحقق بذاته است. پس وقوع (حمل) وجود مطلق بر وجودات، وقوع لازم خارجي غير مقوم است. مراد از دشيء اخص از مطلق ماهيت، کثرات گوناگون از فلک و ملک و زمین و ماسوی الله هستند. پس شیء خاص و شیء معین اینها هستند، و مطلق ماهیت معنای عام ماهیت است که بسر هسمهٔ ایسن کشرات صادق است. پس فلک و ملک، ماهیت خاصند و ماهیت مطلق، مفهوم ماهیت است که بر آنها حمل میشود، چنان که یک وجود مطلق بر وجودات ملزوم و وجودات خاص حمل می شد. پس همان گونه که مفهوم عام ذاتی آنها نیست، ماهیت عامه نیز ذاتی آنها

نمی باشد پس عام و خاص در اینجا نیز به معنای مقوم بودن عام برای خاص و احتیاج خاص به عام نیست. پس این تنظیر خوبی بود، زیرا در اینجا نیز ذهن پس از نظر کردن به ماسوی الله از آنها مفهومی به نام ماهیت انتزاع، و بر آنها حمل کرد، پس مربوط به ذهن معتبر و تجزیه و تحلیل اوست و معتبر با کاوش علمی چنین اعتباری کرد. پس کون الشیء، یعنی ماهیات خاصه من مطلق الماهیّة همین مفهوم عام ماهیت لایسوجب احتیاجه، یعنی احتیاج شیء ماهیات خاصه إلیها ماهیت مطلقه و کیف و المطلق اعتباری محض؛ چگونه و جود مطلق را مقوم و جودات خاص، و ماهیت مطلق را مقوم ماهیت همین مخض است.

اکنون مبنای مشّاء را در باب وجودات خاص بیان میکند: و الوجودات عمندهم حقائق متخالفة متكثّرة بأنفسها، لا بمجرّد عارض الإضافة إلى الماهيّات لتكون متماثلة الحقيقة فرمايش مشهور مشّاء آن است كه وجودات داراي حقايقي متباين هستند و نه متخالف، و تكثّر دارند. مراد از «بأنفسها»، ينعني ستمام ذواتها البسيطة، متباين و متكثر ند نه به فصول تكثر يافته باشند، تا وحدت جنسي داشته باشند، و نه به عوارض و مشخصات تا وجود، نوعشان شود. مراد از «مجرد الإضافة إلى الماهيات»، يعني ما افراد انسان مثل زید و عمرو و بکر را اضافه به انسان میکنیم، به اینکه این افراد همه در یک ذاتی که نوع آنهاست شریکند؛ همه عوارض مشخّص دارند و اضافه به یک نوع میگردند پس در ما نحن فیه، یعنی در باب وجودات متکثر چنین نیست که این وجودات همانند زيد و عمرو به انسان باشند كه در اين صورت حقيقت آنها متماثل خواهد شد، مثل انسان. پس مراد از «عارض الإضافة»، يعني با اضافة زيد و عمرو به انسان، زید و عمرو در امر عارضی با همدیگر تفاوت دارند، ولی در ذات انسانیت یکی هستند. خلاصه چنین نیست که تفاوت وجودات به مجرد عارض باشد به هنگامی که این وجودات به ماهیات انتساب پیدا میکنند، پس اگر تفاوت در عارض باشد این وجودات تماثل در حقیقت پیدامیکنند؛ یعنی در نوع با همدیگر متماثل؛ و

در عوارض شخصی از همدیگر جدا میشوند. و لا بالفصول تفاوت آنها به فیصول نيست تا وجه اشتراك جنسي داشته باشد پس در دنبالهٔ آن چنين فرمود: ليكون الوجود المطلق جنساً لها، إلَّا أنَّه لمَّا لم يكن لكلِّ وجود اسم خاصَّ كما في أقسام الشيء توهَّم أنَّ تكثّر الوجودات إنّما هو بمجرّد الإضافة إلى الماهيّات المعروضة لها و ليس كذلك. ما براي وجود اسم نداریم، و تنها با یک لفظ وجود همهٔ آنها را نام میبریم، در حالی که چون حقایق متباین هستند جا داشت که هر کدام اسمی جدا داشتند، ولی این وجودات را با اضافه از همدیگر تمیّز میدهیم. ولی از این اضافه نمباید پمنداشت که افسراد وجمود متماثل در نوع هستند. پس اگر وجود انسان و وجود بقر و وجود فرس میگوییم، نه به خاطر اشتراک معنوی آنها در نوع باشد، بلکه تنها اشتراک آنها در همین لفظ وجود است، والاهمهٔ آنها حقايقي متباين دارند. پس چون براي آنها لفظي وضع نشده همه در این معنای عام شریکند، والا از اضافهٔ وجود به موارد ماهیات خیال نشود که همانند اضافه شدن زید و عمرو و بکر به انسان است که در حقیقت واحده انسانی شریک هستند تا وجود نوع آنها شود و افراد مشترک تماثل نوعی داشته باشند. پس اگر از اضافهٔ زید انسان، عمرو انسان و بکر انسان اشتراک در انسانیت به عنوان نوع، اشتراک در نوع فهمیده میشود، لیکن خیال اشتراک وجود در اضافهٔ وجبود زیـد و وجود فلک و وجود ملک نشود، زیرا ما در مانحن فیه به دلیل نـداشــتن لفـظ، از راه اضافه کردن، بر این وجودات متباین نام میگذاریم، تــا آنــها از هــمدیگر تــمییز داده شوند، وگرنه هر كدام از اين وجودات تباين ذاتي با ديگري دارد.

«اسم خاص» چون حقایق متباین هستند هر کدام باید اسم خاصی می داشتند، چنان که «فی أقسام الشیء» است؛ یعنی در اقسام ماهیت که از همدیگر متخالف و متباین هستند این طور است که هر کدام اسم خاصی دارند که یکی به اسم درخت و دیگری به اسم سنگ و امثال آنها هستند و به خاطر همین اسم نداشتن «توهم أن تکثر الوجودات إنّما هو بمجرد الإضافة إلی الماهیات المعروضة.» پس این توهم شده که وقتی ما میگوییم: وجود زمین، وجود آسمان، وجود ملک، این اضافات به معنای اشتراک آنها در حقیقت وجود است و به واسطهٔ اضافه به ماهیات تکثر می یابند، در حالی که چنین نیست دو لیس کذلك، تنها به خاطر اسم نداشتن و برای تمیز، آنها را اضافه به ماهیات می کنیم. و منهم من فرق بالاختلاف بالحقیقة این فرقه از مشاء به اختلاف و جودات در حقیقت وجود معترفند، اما نه اینکه اختلاف بین وجودات اختلاف بین وجودات مست و این تفاوت بین وجودات نیست بلکه تفاوت هست و این تفاوت، تف

در همین کتاب نیز جناب آخوند و نیز حضرات اهل عرفان قائل به «حقیقت واحده هستند، جز اینکه عرفابه تشکیک در مظاهر قائل هستند و صدر المتألهین به تشکیک در مراتب، گرچه مرحوم آخوند در مرحلهٔ جهارم به حقیقت واحدهٔ شخصیه ذات مظاهر تن در می دهد. پس هاختلاف بالحقیقة، مراد اختلاف تباینی نیست، بلکه تشکیکی است، لذا فرمود: حیث یکون بینها و جودات من الاختلاف ما بالتشکیک برخلاف اختلاف بین آنها، که تشکیکی نیست، بلکه تباینی است کوجود الواجب و وجود العمکن.

توضیحی در حاشیه داده ایم که روزانه پاکنویس می شود و به دست شما می رسد و آن اینکه، طبق ترتیب بحث «و منهم من فرق»، که به تفاوت بین و جودات قائلند، باید اصل فرمایش مشّاء باشد، پس از آن فرقه های دیگر مطرح شدند و عده ای از مشّاء قائل به تباین و عده ای قائل به اعتباری بودن آن شدند، در حالی که مرحوم آخوند عکس کرده است؛ یعنی مذهب مشهور مشّاء را مذهب کسانی قرار داد که به تباین قائلند و مذهب برخی را مذهب تشکیک، زیرا مذهب میتقدمین از مشّاء قول به تباین تشکیک است و مذهب متأخرین از مشّاء قول به تباین. پس اگر این طور بود که، «المشهور من مذهب المشاء الاختلاف بالحقیقة تشکیکا، و قالت فرقة منهم بالتباین»

بهتر بود.

و زعمت جماعة من الآخرين: أنَّ الوجود أمر عامَّ عقلي انتزاعي من المعقولات الثانية. مرحوم آخوند در این «زعمت، براعت استهلال آورده است و ارزش این کلام را با این سخن نمایانده است. یکی از روشهای خوب علمای ما در این بود که در ابتدای کتاب خطبهای متناسب با موضوعات کتاب می آوردند؛ مثلاً و قتی در ابتدای قباله بــه ایــن جمله كه، «الحمدلله الذي أحلّ البيع و حرّم الرباه بر ميخوريم معلوم مي شود كه قباله دربارهٔ داد و سند است، و اگر در قبالهٔ دیگر نوشته بود: «الحمدلله الذي أحلِّ النكاح و حرّم السفاح؛ روشن مي شود كه قباله راجع به نكاح است. اين همان براعت استهلال است. پس «زعمت» ارزش حرف را بیان می کند. ایشان اصاله الماهوی هستند که وجود را امری عام انتزاعی و از معقولات ثانیه میدانند. و هو وجود لیس عیناً لشیء من الموجودات حقيقة. وجود در حقيقت اشياء راه ندارد، ماهيت اصيل است حتى در واجب تعالى و ممكنات نيز ماهيت هستند و وجود اصل در تعيّن نيست نعم، مصداق حمله حمل وجود على الواجب ذاته بذاته؛ مصداق حمل وجود در واجب خود ذات اوست، او خود به خود هست، اما در ماسوای او نمی شودگفت خود به خود هست، بلکه باید بگوییم او به دیگری هست. پس حمل وجود بر واجب علت نمیخواهد، ولي حمل وجود بر ماهيات علت ميخواهد. به همين مقدار، والا ماهيات در خارج متحققند، خواه در واجب و خواه در ممكن. لذا فرمود: و على غيره ماسوي الله ذاته من حيث هو مجعول الغير كه حمل وجود بر أنها از جهت أن است كه ايشان مجعول هستند، به همین مقدار وجود ارزش دارد والا در واقع مجعول و اصیل همان ماهیت است. فالمحمول في الجميع در مثل «الله موجود»، و در «العقل موجود» و «النفس و الشجر... موجودً، محمول وجود است و اين وجود زايد است زائد بحسب الذهن. و مبدأ انتزاع المحمول في الممكن ذاته من حيثيّة مكتسبة من الفاعل و مبدأ انتزاع اين وجود در ممكن خود ذات بذاته نیست، بلکه از ناحیهٔ دیگری است. و إلی هذا المذهب مال صاحب الإشراق، كما يظهر من كلامه و كتبه. سخن وي نيز قبلاً نقل شد.

و خلاصة ما ذكر من احتجاجاته مع المشائين في هذا الباب. پس اين از عـمت، در مقابل مشانين قرار دارد. مشاء قائل به اصالة الوجود و اشراق قائل به اصالة الماهيه هستند. مراد از «في هذا الباب»، يعني دربارة اصالة الوجود و يا اعتباريت أن. أنَّـه لو وجد الوجود فإمّا بوجود زائد فيتسلسل، أو بوجود هو نفسه، فلا يكون إطلاق الموجود على الوجود و على سائر الأشياء بمعنى واحد اكر وجود در خارج متحقق، و اصيل باشد يا به وجود زایدی موجود می شود در این صورت آن وجود یا به وجود زاید متحقق است و یا به وجود خودش، پس محذور در شق دوم می آید و شق اول، که باید به وجود زاید متحقق شود، به جایی ختم نمیشود و تسلسل میشود، و اگر وجمود در خمارج به خودش متحقق باشد و نه به وجود زاید، محذوری دارد و آن اینکه، اطلاق موجود بر وجود و بر ماهیات به یک معنا نیست، در حالی که شما قائل به اشتراک معنوی در اطلاق موجود بر آنها هستید، زیرا در وجود متحقق به خبودش مبوجود بــه مـعنای ۴وجود» است و در دیگر موجودات موجودبه معنای «ذو وجود» است لذا فرمود: لأنّ معناه في الوجود، أنَّه الوجود و في غيره أنَّه ذو الوجود. در پاسخ گوييم: وجود در همه به یک معنا باشد و در عین حال به شدت و ضعف تفاوت داشته باشد: در واجب وجود تأكُّد دارد، و در ممكن چون آيت و تجلّي و اضافة اشراقي است وجود ضعيف باشد. پس در عین حال که تفاوت بین آنها موجود است وجود نیز به یک معناست. و أنّه علی تقدير تحقّق الوجود إمّا أن يكون جوهراً فلا يقع صفة للأشياء أو عرضاً فيتقوّم المحلّ دونه، و التقوّم بدون الوجود محال. أكر وجود اصيل باشد يا جوهر است و جوهر صفت و عارض بر چیزی نمی شود و یا عرض است و عرض اگرچه صفت می شود، ولی موضوع عرض بدون آن متحقّق است، در حالي كه محل بايد به وجود متقوم باشد. پاسخ آن است که، وجود فوق مقوله است، نه از مقولهٔ جوهر و پیا عبرض، زیبرا

ماهیت یا عرض است و یا جوهر و وجود ماهیت نیست.

و أنَّه لو وجد الوجود للماهيَّة فله نسبة إليها، و للنسبة وجود، و لوجود النسبة نسبة إلى

النسبة و يتسلسل. همان اشكالاتي كه فخر رازى داشت كه ماهيت بايد موجوده باشد و يامعدومه، ماهيت معدومه كه محل واقع نمى شود، اگر موجوده است پس اين ماهيت و جودش را از كجا آورده است، در اينجا نيز مي آيد. و أنّه لو وجد، فإمّا قبل الماهيّة فيكون مستقلاً دونها لاصفة لها، أو بعدها فهي قبل الوجود موجودة، أو معها فهي موجودة معه لا به.

## در وحدت و کثرت موجودات

کلمات ارباب انظار و اصحاب افکار در باب وحدت وجود و کثرت موجودات مورد بحث بود. از جملهٔ این اقوال که طایفه ای بدان قائلند و در آن تصلّب دارند این است که می گویند: انسان متألّه و کار کشته در مباحث حکمت، وقتی به ذوق، معنای إله و الله را دریافت و فوق کسب و برهان، یعنی فوق فکر و نظر منطقی، به کشف و وجدان به آن معنا رسید و به مقام تألّه، که از باب تفعل است و توغّل در فن را می رساند، رسید ذوق تألّه این چنین اقتضا می کند و متألّه باید چنین بگوید که، وجود یک حقیقت بیش نیست. این حقیقت واحد شخصی است.

مؤاله: پس کثرات چیستند؟ ایشان به این کثرات، موجودات میگویند و ماسوی الله را مطلقاً در مقام تعبیر موجودات مینامند. نه اینکه آنها حظّی از وجود داشته باشند به اینکه وجود بر آنها عارض شد و آنها معروض باشند، هیچ این گونه نیست و وجود قائم به آنها نمی باشد.

سؤال: اگر اطلاق موجود بر ایشان میکنید، در حالی که ایشان موجود نیستند، پس چه چیزی هستند؟ چگونه اطلاق موجود بر آنها میکنید؟

پاسخ: معنای اطلاق موجود بر آنها این نیست که مبدأ اشتقاق موجود، یعنی وجود در این موجودات باشد، بلکه صیغهٔ «موجود» صیغهٔ نسبت است؛ آنها موجودند؛ یعنی

درس صد و هفتاد و سوم.

منسوب به وجود هستند؛ به عبارتی دیگر به وجود حق منسوب هستند. پس همین مقدار انتساب و ارتباط به وجود حق، که وجودی شخصی است، مجوز اطلاق موجود بر آنها شده است. پس به زبان این آقایان چنین است که وقتی شما میگویید: وجود زید و وجود عمرو، کلمه وجود را بردارید و به جای آن إله زید و إله عمرو بگویید، آن گاه از شما می پرسیم: اگر به شما گفتند: إله زید، و إله عمرو، آیا زید و عمرو از الوهیت بهرهای دارند؟ پاسخ منفی است. در باب انتساب نیز چنین است؛ وقتی وجود عقل و وجود ملک می گوییم مراد همین است. لفظ ذوق تأله نیز چنین است که پختگی در فن و توغل در آن را می رساند. قیصری در شرح فصوص الحکم اذوق را چنین معنا می کند: اللمراد بالذوق ما یجده العالم علی سبیل الوجدان و الکشف لا البرهان و الکسب.»

تأله و ذوق تأله این نوع قول را ایجاب می کند. قبل از اینکه به عبارت برسیم می پرسیم: آیا مراد شما آن است که در دار تقرر و تحقق (لفظ تقرر را بگوییم که هم با وجود و هم با ماهیت بسازد) دو امر اصیل داریم؛ یکی وجود است که حق سبحانه است و دیگری کثرات. وانگهی آیا شما واجب تعالی، یعنی وجود مطلق را صمد و غیرمتناهی می دانید و یا نه؟ اگر غیرمتناهی و صمد نیست، پس واحد به وحدت عددی است، مثل اینکه بگویید: زید، عمرو، بکر، در این صورت تمایز آنها به عوارض و مُشخّصات و مصنّفات است. پس وجود یک شخص است و اینها در قبال او و در ازای وی متحقق و متقررند. علاوه بر این شما فرمودید: اطلاق موجود بر حق سبحانه و بر کثرات می شود و به مبدأ، که حقیقت وجود است، موجود می گوییم، کنون جنان که در ماسوای او نیز، که منسوب به وجودند، اطلاق موجود می کنیم، اکنون می پرسیم: مگر وجود مفهومی عام و معقول ثانی، بر طرفین، واجب و ممکن حمل می پرسیم: مگر وجود مفهومی عام و معقول ثانی، بر طرفین، واجب و ممکن حمل نمی شود؟ اگر چنین است پس چگونه این مفهوم انتزاعی اعتباری در واجب عین است و در کثرات منسوب به وجوداست، و در گونه مصداق دارد؟

اشکال دیگر که در اثنامی آید اینکه، در صرف و نحو و ادب صیغهٔ هموجوده صیغهٔ نسبت نیست. ایشان عذرخواهی می کنند که کلمهٔ نسبت در زبان عسرب گاهی یای نسبت است که خیلی رایج است، مثل قمی و مشهدی و کربلایی و نجفی و مکی و دیگر از صیغهٔ فیال در مبالغه است. در دیگر از صیغهٔ فیال در مبالغه است. در شرح نظام در باب حرف و صنایع فرمود: در حرف صیغهٔ فعال به کار می رود؛ مثلاً یقال و حمال و طبال و جمال و دلال و رمال و خباز و بزاز و صحاف و علاف، اما این صیغهٔ نسبت، که بر وزن اسم فاعل است، خیلی کم و سماعی است و قیاسی نیست؛ مثل دلابن، و دتامره. و اقل از این صیغه، صیغهٔ نسبتی است که به الف درست می شود؛ مثل هیمان، این الف نسبت است که به جای حذیفهٔ یمنی، یمانی می گویند. اگر نپذیرید که چنین نسبتی در زبان عربی باشد؛ یعنی بر وزن اسم فاعل نسبتی نداریم پس موجود چنین نسبتی در زبان عربی باشد؛ یعنی بر وزن اسم فاعل نسبتی نداریم پس موجود صیغهٔ نسبت نیست، در پاسخ می گوییم: مباحث و گفتارهای فیلسفی بسر بسراهین و صیغهٔ نسبت نیست، در پاسخ می گوییم: مباحث و گفتارهای فیلسفی بسر بسراهین و استدلال متکی است، خواه اهل زبان همراه باشند و خواه نباشند بنابراین دلاعبره و در در دارد.

تنها اشکال در حرف ذوق التألّه همین تعدد در وجود و واحد عددی بودن واجب تعالی است. از آقایانی که بر این مبنا هستند در منظومه از ملاجلال نام برده است: کأنّ مسسن ذوق التألّسه اقْستَنَص من قال ما لیس له سوی الحِصَص

برای وجود سوای حصص نیست و معنای اینکه و جود فلان و وجود بهمان، یعنی انتساب به وجود دارند.

گوییم، این فرمایش به ظاهر اشکال دارد. آیا محقق دوانی آن را متوجه نشده است و به فکر وحدت عددی نبود؟ و آیا ظاهر این قبول ایشبان با سنخنان دیگر ایشبان سازگاری دارد؟ ما در نالی منظومه او نیز در حکمت منظومه ادر تصحیح فسرمایش

۱. شرح المنظومه، تصحیح و تعلیق آیة الله حسن زاده، ج ۱، ص ۳۶۲ و ص ۱۱۴، (چاپ ناصری). ۲. همان، ج ۲، ص ۱۱۶ و همان، ص ۲۲.

وی گفتیم که، مراد ایشان تحقق و تقرر ماهیات در قبال وجود صمدی نیست، بـلکه تحقق ماهيات به واسطهٔ وجوداتي است كه اضافهٔ اشراقي به اصل خويش دارنـد. و سخن از وجود صمدي و كثرات اعتباري قبلاً بيان شـد و گـفتيم كـه اعـتباري بـودن کنرات به معنای اعتباری صِرف نیست، بلکه اعتباری که واقعیت دارد و مسنشأ آشار است، این آتش و آن آب است. در این کثرت اعتباری است، ولی نه اعتباری محض، پس مراد این است که کثرات در تحقق خود متأصّل نیستند، نه ایمنکه اعتباری نیش غولی اند. و چه بساکه اعتباری نیش غولی و اعتباری به معنای مزبور با هم اشتباه میشوند. پس از اینکه میگوییم کثرات اعتباریاند، نفی تحقق آنها نکرده ایسم، زیسرا حارً و بارد بودن و مضّىء و مظلم بودن اعتباري به آن معناي باطل نيست، پس مراد از اعتباری بودن لامتحصل بودن است و آنکه اصیل است وجود می باشد. پس در این دو جا از منظومه بیان کردیم که مراد ایشان همین حرف حکمت متعالیه است که ﴿ هُــوَ ٱلأَوُّلُ وَالآخِرُ وَالظَّاهِرُ وَالباطِينُ ﴾، يعني وجود مطلق صمدي است. پس ماهياتي كه لامتحصل هستند، در كنف و جوداتند؛ به اين معنا كه در وعاي ذهن تفكيك و تشقيق می شوند، ولی در خارج یک عین هستند. پس این فرمایش مرحوم حاجی حرف حساب است. ما در این جزوهٔ مربوط به جعل همین راگفتیم و نیز در این نسبتهایی که به عدهای می دهند همراه نیستم. شواهدی دارم که نباید با ظاهر یک حرف، مطلبی را به کسی نسبت داد. پس نسبت وحدت عددی به دوانی دادن با فرمایشهای دیگر ایشان وفق نمی دهد، حق همان است که مرحوم حاجی در دو جای از کتاب خود در منطق و فلسفه بیان کردند. اکنون به عبارت بپردازیم:

و قالت طائفة: إنّ موجوديّة الواجب بكون ذاته تعالى وجوداً خاصّاً حقيقيّاً، و موجوديّة الممكنات بارتباطها بالوجود الحقيقي الذي هو الواجب بالذات ابن طايفه دربارة وحدت وجود وكثرت موجود اظهار نظر كردهاند، واجب وجود حقيقى دارد؛ ولى ممكنات با ارتباط به وجود حقيقى د التكثّر في

الموجودات بواسطة تكثّر الارتباطات لا بواسطة تكثّر وجوداتها؛ واحد شخصی واجب تعالی است که او وجود حقیقی است، ولی موجودات به واسطهٔ تكثر ارتباط تكثر یافتند نه اینکه وجود آنها متكثر باشد. این سخن که الا بواسطة تكثر وجوداتها سخنی دوپهلو است؛ زیرا این کثرت موجودات دو گونه است: ۱. ماهیات متأصّله هستند، پس وجود تكثر ندارد؛ ۲. وجودات اضافهٔ اشراقی دارند، پس یک وجود داریم و تكثر وجودات نیست. ولی اکنون به ظاهر به معنای ماهیات متكثره است مگر داریم به قول مرحوم حاجی به کمک فرمایش دیگر آنها این سخن تصحیح شود، به اینکه به قول مرحوم حاجی به کمک فرمایش دیگر آنها این سخن تصحیح شود، به اینکه یک وجود صمدی است و دیگران اشراقات و اضافه های اشراقی وی هستند.

فإذا نسب الوجود الحقيقي إلى الإنسان مثلاً حسل موجود، و إذا نسب إلى الفرس فموجود آخر، و هكذا، فمعنى قولنا: «الواجب موجود» أنّه وجود، و معنى قولنا: «الإنسان أو الفرس موجود» أنّ له نسبة إلى الواجب، حتى أنّ قولنا: وجود زيد، و وجبود عمرو، بمنزلة قولنا: إله زيد و إله عمرو.

مراد از وجود حقیقی وجود حق تعالی است و اینکه فرمود: «حصل موجود»، أي حصل انتساب، زیرا موجودی حاصل نشد؛ مثل اینکه بگویید: إله زید، به جای وجود انسان. «و إذا نسب إلی الفرس فموجود آخر» أي انتساب آخر و تنها در «الواجب موجوده موجود به معنای وجود حقیقی است. پس مفهوم وجود (و بودن) دو مصداق دارد: ۱. وجود حقیقی؛ ۲. انتساب به وجود حقیقی.

فعفهوم الوجود أعمّ من الوجود القائم بذاته، يعنى وجود واجب و من الأمور المنتسبة إليه بنحو من الانتساب ابن موجودات ممكنه به نحوى به واجب مر تبطند و آفريده و مخلوق وى هستند، لأنّ صدق المشتق أي الموجود لاينافي قيام مبدأ الاشتقاق بذاته الذي مرجعه إلى عدم قيامه بالغير مصداق موجود، مسمكن است خود مبدأ اشتقاق موجود باشد؛ يعنى وجود مصداق موجود باشد كه ابن وجود و ابن مبدأ اشتقاق قيام ذاتى دارد؛ يعنى مبدئى است كه قيام به غير ندارد، بس اطلاق موجود بر ابن وجود و ابن مبدأ

ر واست. این مصداق واجب بالذات است اکنون مصداق دوم موجود را بیان میکند. و لاكون ما صدق عليه أمراً منتسباً إلى المبدأ، الاكونَ، منصوب و مفعولَ به الايسنافي، است؛ یعنی منافات ندار د که مصداق دیگر موجود، صرف انتساب باشد؛ یعنی منافات ندار د ممکنی که موجود بر آن ممکن صدق کرده امری منتسب به مبدأ باشد لامعروضاً له بوجه من الوجوه نه اینکه این ممکنات و ماسوی الله دمعروض له؛ مبدأ بـاشند، کـه وجود را در اینها هم بیاورید تا اینها هم حنظی از وجود داشته باشند، بلکه اینها معروض مبدأ نيستند و بويي از وجود نبردهاند، بلكه به همين اندازه انتساب دارنـد. ضمیر در «صدق» مبدأ اشتفاق و در «علیه» به «ما» بر میگردد، و مراد از «ما»، ممکناتند «و لا معروضاً له...» ضمير «له» راجع به مبدأ و «معروضاً» خبر «كون» است و تـذكير «معروضاً» به اعتبار «ما»ست. اكنون مثال مئزند.كما في الحدّاد المأخوذ من الحديد، و التامر المأخوذ من التّمر، جنانكه در حدّاد، كه أهنكر است و از حديد كرفته شده است، چون با آهن سرو كار دارد و نسبتي با آهن دارد، به وي حدّاد گفته شد، نه اينكه حديد در او اخذ شده باشد، پس مبدأ اشتقاق در حدّاد موجود نيست، تنها انتساب است؛ مثل زرًاد (زره باف)، قنّاد (شيريني گر، كه چه بسا خود آدم تند و تلخي باشد) و يا جلاد.

سؤال: موجود از كدام يك از صيغ نسبت است؟ در كلام عرب چنين صيغه نسبتي نداريم؟

در پاسخ مى فرمايد: على أنّ أمر إطلاق أهل اللغة و أرباب اللسان لاعبرة به في تصحيح الحقائق. اين ممكنات منسوب به مبدأ هستند، خواه صيغة نسبت صرفى و هموزن «موجود» متحقق باشد و خواه نباشد.

این جواب سؤال مقدر است. سؤال ایس است: آن گونه که در کشف المرادا خواندیم مفهوم وجود و موجود از معقولات ثانیه است، و این دو بر واجب و ممکن، بنابر مذهب مشّاء و عرفان و حکمت متعالیه صادق است و این صدق نیز همانند

١. تصحيح و تعليق أية الله حسن زاده، ص 60

صدق یک لازم بر ملزومات متغایر است، ولی بنابر مذهب شما این دو تنها بر واجب صادق است، و نه بر ممکنات؛ علاوه اینکه اگر مشتق از معقولات ثانیه باشد، با اینکه مبدأ اشتقاق وجود متأصل باشد سازگاری ندارد، زیرا وعای معقولات ثانیه در ذهن است و مراد از معقولاتی که به معقولات اولی و معقولات شانوی تقسیم می شوند معانی کلی هستند، نه وجودات عینی. در پاسخ گفتند: و قالوا: کون المشتق من المعقولات الثانیة و العقهومات العامیة و البدیهیات الأوایة لا یصادم... و ثانویة المعقول...؛ یعنی ممکن است جایی عین واجب باشد، و جایی منسوب به آن. و نسبوا هذا المذهب... که مراد محقق دوانی است إلی أذواق المتألهین من العکماء و قد مر القدح... در منهج اول ما آن را بررسیدیم و بر آن قدح وارد کردیم که، ۱. لازم می آید دو اصل داشته باشیم؛ ۲. واجب الوجود به و حدت عددی باشد.

اين سخن در منهج اول نقل شد و چون فرمايشي محكم است، مرحوم آخوند ايشان رامي ستايد. در آخر فصل جهارم منهج اول فرمود: «و كذا ما أدّى إليه نظر الشيخ الإلهي في آخر التلويحات من أنّ النفس و مافوقها من المفارقات إنّيات صرفة و وجودات محضة، و لست أدري كيف يسع له مع ذلك نفي كون الوجود أمراً واقعيّاً عينيّاً؟ و هل هذا إلا تناقض في الكلام!؟»

از یک طرف اصیل و واقعی بودن و عینی بودن وجود را نفی می کنید و ماهیات را اصیل می دانید و از طرف دیگر نفس و بالاتر را وجودات محضه می دانید فکیف التوفیق؟ در همین کتاب اسفاد مرحلهٔ دهم در اتحاد عاقل به معقول انیز فصلی عنوان شده است در هر صورت در اینجانیز اواخر تلویحات چنین فرمایشی بلند را فرمود و آن اینکه دهو آن وجود المجرد... عین ذاته، و در چند سطر بسعد فسرمود: دلاح، و ایس مطلب بلند، همان است که بارهاگفته آمد که، سرانجام ما راهی نزدیک تر از خویش به بیرون نداریم. در چگونگی ارتباط ما با خارج علمای شرق و غرب چیزهایی نوشتند

۱. ج ۲، ص ۲۶۵، (چاپ اسلامیه).

که اگر تلنگری میخوردند چنین نمینوشتند و ایس سخنان را ایس گونه پیاده نمیکردند. نفس انسانی مجرد بوده و جدولی از حقیقت نظام هستی است.

ار تباطی بی تکیف بی قیاس هست رب الناس را با جان ناس

پس باید توحید محکم شود و معنای الوهت و الله را فهمید، ذات دارای الوهت است، الحمد لله رب العالمین. از این دو کلمه در توحید بالاتر نداریم: ۱. بسم الله الرحمن الرحمن

مراد از اسم، اسم لفظى نيست، آن اسمى كه در حديث حضرت اميرالمؤمنين ﷺ كه «ظهرت الموجودات عن بسم الله الرحمن الرحيم» أهمه قائم به أو و مربوب أو هستند و از وي صادر شدهاند، و او اله و تأمين كنندة وحدت صنع و تدبير است و آنها را اداره ميكند. پس وقتي نفس مجرد شد ارتباطش به خارج آسان است، مي توانيد بيا عمالم ارواح و عالم اجسام مرتبط شود، بلکه به همه پیوسته است و از هیچ ذرهای گسسته نیست، منتها تا غور و غوص وی در این بحر بیکران هستی چه قدر بوده باشد. پس با همه پیوستگی دارد و اسباب گسستگی از ناحیهٔ خود وی و تعلقات وی است؛ مثل موج این دریا، که با همهٔ امواج و با دریا پیوستگی دارد. مفاد همهٔ ادلهٔ تجرّد نفس این است که، نفس از احکام طبیعت مبراست و جوهری که از احکام طبیعت و ماده مبرا باشد فاسدشدني نيست، زيرا فساد از ناحيهٔ تركيب است، و به واسطهٔ اينكه طبيعت از عناصر گوناگون و اختلاط آنها با همدیگر ساخته شده است، به ناچار روزی آنها از هم كسسته و فاسد و خواب و خشك مي شود؛ مثل درخت و معدن و حيوانات و بمدن انسان. پس هرچه مرکب باشد بقاندارد، ولی اگر جوهری باشد که مرکب از این اضداد نباشد، و قبام به ذات داشته و از طبیعت و احکام آن مبرا باشد، ابدی خواهد بود، گرچه حدوث زماني داشته باشد، و لازم نيست هر موجود ابىدي ازلي بىاشد. پس نىفس،ها حادث ولی ازلی هستند، گرچه مبدع نفوس ازلی است، اما خود نفوس به نحو جزئی

١. ملاعبد الصمد همداني، بحر المعارف، ص ٢٧٤، (چاپ سنكي، بيدار).

حادثند، پس ازلی، ابدی است، ولی عکس آن صحیح نیست، به اینکه هرچـه ابـدی باشد، ازلی است، زیرا نفوس انسان ها ابدی هستند، لیکن ازلی نیستند. شیخ در تلویحات از راه نفس خود به این مطلب دست پیدا کرده و پله پله از آن به عقول و دیگر حقایق مجرده رسیده است. وی گفت: اگر نفس و ذات من چنین است، پس علل قریبهٔ وی، که مفارقات هستند، به طریق اولی بسیط تر و قبوی تر از وی هستند، جنان که مافوق عقول نيز چنين هستند ﴿ وَاللَّهُ مِنْ وَرائِهِمْ مُحِيطٌ ﴾ ١، ﴿ أَلَا لَهُ الخَلْقُ وَالأَمْرُ ﴾ ٢. پس وی از عقول و نفوس به طریق اولی قوی تر است. بنابراین و قتی ایشسان دربسارهٔ خود نفس به چنین حقیقتی دست یافت این جهش علمی پیدا کرد کمه وان النفس و مافو قها إنيّات محضه، و دو اشكال براي وي پيش آمد كه به روشي محققانه و بر طبق مبناي حكمت متعاليه أنها را پاسخ داد: أنَّ وجود المجرّد سوا. كان واجباً أو ممكناً عقلاً أو نفساً عين ذاته، عين ذات است؛ يعني ماهيت در آنها وجود ندارد، گرچـه اگـر در عقول و نفوس میگوییم، آنها ماهیت دارند، ولی و جود در آنها غلبه دارد، نه اینکه بی حدً باشند ولي أن گونه ماهيتي كه نمود داشته باشد؛ مثل ماهياتي كـه در عـالم پـايين است در آنها وجود ندارد. فالمجرّدات عنده وجودات محضة قائمة بذواتها بدليل لاح له مراد از این دلیل: «إذ كان ذاتي» در چند سطر بعد است اولاً أي ظهر له أولاً على كون ماهيّة النفس الإنسانيّة هي الوجود ماهيت نفس انساني به معناي اعم، يعني حقيقت نفس انسانی وجود است ثمّ حکم به علی تجرّد وجود مافوقها. از نفس به علل قریب آن بالا رفت و به تجرّد در أنها نيز حكم فرموده است و فرمود: «إنّ النفس و مافوقها إنّيّات.» شیخ اشراق از جمله کسانی است\* که ماهیت را اصیل می داند و وجود به نظر وی اعتباری است. هر دو فرقهٔ اصاله الماهوی و اصالهٔ الوجودی بر این اتفاق دارنــد کــه

۱. بروج (۸۵) آیهٔ ۲.

۲. اعراف (۷) آیهٔ ۵۴.

درس صد و هفتاد و جهارم.

اصالت وجود و ماهیت صحیح نیست، زیرا مفاسدی از آن پیش می آید: ۱. باید هر یک از وجودات و احد به و حدت عددی باشند و با غیر متناهی بودن و اجب نسمی سازد؛ ۲. باید این دو اصل از یکدیگر به تمایز تقابلی متمایز باشند و نه به تقابل محیطی و محاطی.

برخی از معاصرین حاجی، که مردی مقدّس و مواظب بود ولیکن به فضل فضلا و علمای عصر نبود، در مقابل ملاعلی نوری قائل به اصالت و جود و ماهیت شد. ایس مطلب را حاجی نقل کرد. اشیخ اشراق به اعتباری بودن و جود قائل شد، در رد شبهه ایشان رساله های فراوانی نوشتند: از آن جمله صاحب قواعد التوحید، ترکهٔ اصفهانی و ابن ترکه، صائن الدین علی بن ترکه، این رساله را شرحی به نام تمهید القواعد نوشت. هدف اصلی در نوشتن این رساله و شرح آن رد پندار شیخ اشراق است. شبهه مزبور در کتب پیشینیان موجود نیست، چنین نیست که قبل از شیخ اشراق قائل به اصالت ماهیت شده باشند، اصالت و جود مسلم و مسجل عندالکل بوده است. شیخ اشراق هم مستبصر شد، و حرف او در آخر تلویحات در همین است: واقتصر فی بیان ذلك علی قوله: و إذا كان ذاتی علی هذه البساطة فالعقول أولی. مراد از «ذاتی»، «نفسی» است. مراد و عقول جیست؟

عقول دایهٔ نفس و شیرده و مربی نفسند، آنها مرسلات و مُلقِیات هٔ کرند. در قرآن کریم عقول را به «مُلقِیات هٔ کر» نام می برد. هٔ کر علم و حقایق است، این عقول حقایق را به انسان القا می کنند. در جای دیگر قرآن کریم فرمود: ملاتکه برای شدما صلوات و رحمت و درود می فرستند و معارف و حقایق را القا و افاضه می فرمایند، تا انسان به

مرحوم ملاعلی نوری در علوم و معارف بسیار قوی بوده است. مرحوم کاشانی صاحب رجال میگوید: خواص
 در الهیات، ایشان راحتی بر خود آخوند ترجیح می دهند. مرحوم آخوند ملااسماعیل، استاد جناب حاجی بود آو
 آن دو با هم به درس مرحوم ملاعلی نوری می رفتند آ. مرحوم حاجی میاهات می کند که من اواخر عمر مرحوم
 ملاعلی نوری را درک کردم.

مقام محمود برسد و شهوداً حقایق اشیاء را ببیند و بنگرد و به آنها برسد. پس عقول علل نفوسند مراد از علل، وسایط فیض هستند، و الااگر موحد در ماسوی الله اطلاق علمت می کند، مراد وی معلوم است، زیرا علة العلل در نزد موحد حقیقت عالم است، لیکن وسایط را نیز نمی توان برداشت.

اکنون که ذات و نفس من چنین بساطتی دارد و به ادلّهٔ تجرد مجرد و بسیط است و کبرای کلی داریم که دعلت اقوای از معلول است، پس دربارهٔ علت و وسایط نفوس که عقولند چه می پندارید، و دربارهٔ علل همه، یعنی واجب سبحانه چگونه می اندیشید. پس اگر ذات من مجرد و بسیط است عقول و واجب تعالی به طریق اولی مجرد و بسیط هستند. این سخن چون خیلی خوب بود، مرحوم آخوند از ابتدا وی را ستود که، للشیخ الإلهی صاحب الإشراق و الاتوار می در سرحوم آخوند از ابتدا وی را ستود

و مراده أنّ العقول علل النفوس على ما سيجيء بيان كرديم كه عقول وسايط نفوس به حق سبحانند. و هي أقرب في مرتبة الععلولية إلى الواجب لذاته، و العلّة لابدٌ و أن تكون أشرف من المعلول و أقوى تحصّلاً و قواماً هم نفوس و هم عقول در مرتبة معلوليت واجب قرار دارند، ولى عقول در مرتبة معلوليت اقرب به ذات واجبند و نفس ابعد است، زيرا واسطه خورده است و علت، يعنى عقول مطابق بحث بايد اقوا و اشرف از معلول، بعنى نفوس باشند فما هو أقرب إلى الواجب فلابدٌ و أن يكون أفضل من الأبعد منه و أكمل دماه، يعنى عقولى كه اقرب به واجبند و ننفوس ابعدند. اكنون نستيجه مى گيريم: و إذا كانت النفوس وجودات مجرّدة غير مركبة الذات من جنس و فصل، إذ كل ما ماهيته نفس الوجود فهو بسيط الحقيقة لاتركيب فيه. و قتى نفوس كه ذات من هستند وجودات مجرد و بسيط دارند و مركب از جنس و فصل نيستند، زيرا هر جه كه ماهيت وى عين وجود باشد، كه نفوس نيز چنين هستند پس حقيقتي بسيط دارند. حالا كه نفس اين طور است، پس فما فوقها من العقول و ما هو فوق الجميع، يعنى حالا كه نفس اين طور است، پس فما فوقها من العقول و ما هو فوق الجميع، يعنى واجب تعالى و وراء الكلّ أولى بذلك. اولى به اين است كه محض وجود باشد. پس

ذات من و نفسم محض وجود است. عقول، كه علت وى هستند، و علة العلل، كه فوق عقول است، به طريق اولى محض وجود است. اكنون علت اولويت آنها را بيان مى كند: إذ كل كمال و شرف يمكن بالإمكان العامي للموجود بما هو موجود، و لا يوجب تجسّماً و لا تركيباً و لا نقصاً بوجه من الوجوه، فإذا تحقّق في المعلول، فقد وجب تحققه في العلمة، إذ المعلول رشع و فيض من العلة.

اینجا جای امکان عامی است، زیرا امکان خاص در ماسوی الله پیش می آید، ولی امكان عام با وجوب هم مىسازد، و ما اكنون دربارهٔ موجود بماهو موجود، كه شامل واجب هم می شود، بحث می کنیم، پس باید امکان عامی را بیاوریم. هر کمالی که به امکان برای موجود ممکن است و دارای این اوصاف باشد: ۱. باعث تنجشم، ۲. و تركيب ٣. و نقص نشود در واجب لازم التحقق است. بنابراين واجب تعالى، كه كمال محض است، باید همهٔ صفات کمالی را داشته باشد، ولی مراد ازاینکه همهٔ کمالات را داراست این نیست که حق سبحانه مرکب از علم و اراده و قدرت باشد، بلکه وی خود وجود است و همهٔ این کمالات وجودی به وجود احدی متحقق هستند، پس ترکیب و تجسّم و نقص در ذات راه ندارد. گرچه در مقام تشقیق و استزاع و تـفریق مـفاهیم فراوانی را از وی انتزاع، و بر او حمل میکنیم. پس وقتی کمالی در معلول تحقق پیدا كرد؛ مثلاً در نفوس كمالاتي بود بايد در علت نفوس و مافوق أن موجود باشد لذا أنجه در نشأهٔ شهادت مطلقه مشاهده می شود همه از خزاینی فرود آمدهاند، همین که نداریم و دم به دم به سویش مسافرت میکنیم و ارتقا می جوییم دلیل بر وجود ایس خزاین است. لذا اسکندر افریدوسی از استادش ارسطو پرسید: دما به چه دانیم که از آنجا آمدهایم؟ در پاسخ گفت: چون هر چه داراتر می شویم به آنجا نزدیک تر ميشويم، و با أنجا أشناتر ميشويم، پس بدان كه ما از أنجا أمدهايم، ١ بنابراين هر چه داراتر می شویم با آنجا انس پیدا می کنیم و صفات ملکوتی ما قوی تر می شود.

۱. هزار و یک کلمه، ج ۲، ص ۳۵۳.

ای برادر تو هسمان اندیشهای ما بقی تو استخوان و ریشهای در این بقیه با موجودات دیگر جسمانی، در همین صورت شریک هستی، ولی در جان و شیئیت، آگاهی و علم است.

نیست انسان جمز خمبر در آزمون هر که او علمش فزون جانش فزون خمبر را به علم تعبیر کرد و علم عین جان شده و او سعهٔ وجودی پیدا می کند. جواب و حیث توجه علیه الإشكال جند سطر بعد «فأجاب» است.

اشكال اين است: اگر واجب تعالى وجود بحت و صرف دارد، و ماهيت وى همان وجود اوست پس اگر نفس نيز عين وجود باشد پس نفس و عقول هم واجب الوجودند. بنابراين در اين گفتهٔ شيخ كه في كون النفس وجوداً قائماً بذاته؛ نفس وجودى قائم به ذات دارد دو اشكال پيش آمد: من وجهين: أحدهما: أنّ الوجود الواجبي إنّما كان واجباً لكونه غير مقارن لماهيّة علت وجوب، نداشتن ماهيت است كه دليل نقصان و حدّ است، پس ماهيت در وجود صمدى راه ندارد، إذ لو كان مقارناً للماهيّة لكان ممكناً پس ماهيت وحداگر در واجب آيد ممكن مى شود و إذا كان كذا فكل وجود كه از آن جمله وجود نفوس و عقول است لا يقارن ماهيّة بنابر فرمايش شما آنها نيز مقارن با ماهيت نيستند و در اين صورت حدّ ندارند فهو واجب، فيلو كانت النفوس ماهيّاتها القائمة بأنفسها هي عين الوجود لكانت واجبة چون انيّات محضهاند پس واجبند ماهيّاتها القائمة بأنفسها هي عين الوجود لكانت واجبة چون انيّات محضهاند پس واجبند

و ثانیهما: أنّ الوجود من حیث هو وجود لو اقتضی الوجوب، لکان کلّ وجود واجباً بالذات چون شیخ حرفش این بود که «نفس و مافوقها إنّیات محضة» مراد از انّیات، یعنی وجودشان مجرد از عوارض ماده و طبیعت است. پس مراد از وجود من حیث هو وجود لو اقتضی الوجوب، یعنی لو اقتضی التجرید. بنابراین، یعنی انیّت محضه باشند، پس مقتضای تجرید وجوب است. با این مقدمهٔ مطویه، مطلب تمام می شود. پس نفس هم، که انیّت محضه یعنی مجرد است، واجب می شود.

تفاوت بین وجه اول و وجه دوم در این است که، مناط اشکال در اول، مشارکت نفوس با واجب در اقتضای تجرد است. در این صورت لازم می آمد که هر مجردی واجب باشد. پس اشکال اول از ناحیهٔ عدم مقارنت با ماهیت پیش آمده است، ولی در اشکال دوم از راه اقتضای خود نفس وجود پیش آمد که وجود مقتضی تجرد است، پس هر وجود مجرد واجب است. این دو وجه با اینکه خیلی نزدیکند، ولی فرق بین آنها روشن است.

فأجاب عن الأوّل: اولاً، جنواب احبيث كه فعل مناضى الجاب است الفاء نمى خواهد، گرچه اگر اليس مى بود الفاء مى آوردند، چون در حكم جنمله اسميه است، ولى اگر فعل جامد باشد خود آن فعل جواب است. الجاب در اينجا چنين است، مگر اينكه فاصله زياد شود، در اين صورت براى اينكه خواننده در زحمت نيفتد افاء مى آورند، ولو ماضى متصرف باشد در اينجا افاء الازم نيست و البته اواو، حتماً صحيح نيست.

اکنون به جواب بپردازیم: فأجاب عن الأوّل: بأنّ النّهس و إن شارکت الواجب لذاته في کونه وجوداً محضاً این پاسخ از آن سؤال دوم است، و أجاب عن الثاني بطریقین: المنع و المعارضة أما الأول فهو إنّا لانسلّم أنه کان واجباً لذاته بمجرد عدم المقارنة، این پاسخ از سؤال اول است. پس این دو پاسخ جا به جاشده است و همهٔ نسخ چاپی و خطی این گونه است و چیزی هم دربارهٔ اینجابه جایی گفته نشد، اما می توان جواب اول و دوم را به حال خود گذاشت و در «وجهین» دست برد؛ و تفاوت نیز در خود آن زمان است. شیخ اشراق نیز در اینجا می فرماید: چنین نیست که اگر مراتب وجودات و مرف وجود شده اند واجب ذاتی شوند، بلکه مراتب وجود تفاوت تشکیکی دارد، و آنکه اشعه و آبات و تسجلیات و مظاهر وی هستند و لو انّیات صرفه باشند اما ضعیفند، واجب نیستند. پس گرچه نفس در وجود صرف بودن با واجب مشارکت دارد، لکن التفاوت حاصل بینهما مین جهة الکمال و

النقص و هو تفاوت عظیم جداً تفاوت بسیار عظیم است آن هم عظیمی که به مد واجب مدّش بدهیم. فإنّ الوجود الواجبی لایتصور ماهو أعلی منه فی التسمام و الکسمال، لأنه غیرمتناهی الشدّة فی قرّة الوجود، و وجود النفس ناقص، إذ هو معلول له بعد وسائط کثیرة، و مرتبة العلّة فی الکسال فوق مرتبة المعلول، کما أنّ نور الشمس أشدّ من النور الشعاعی الذی هو معلوله در لاللی منظومه بیان شد که تشکیک در نور بازگشت به تواطی می کند، زیرا در حقیقت اختلاف در قوابل است، پس بهتر بود که به تشکیک خاصی مثال میزد و نه به تشکیک عامی، لذا عذر می خواهد که در مقام تنظیر است و نه تمثیل، لذا فرمود: و هذا تمثیل لمطلق کون المعلول أنقص من العلّة، و إلّا، فالتفاوت بین کمال الباری و کمال النفس لایقاس إلی هذا. ما به همین اندازه که می خواهیم بگوییم معلول انقص از علت است مثال نور شمس را زدیم لذا شما خرده گیری ننمایید که در اینجا تشکیک عامی است، خاصی نیست، چون که در نور شمس تفاوت در قوابل است و تشکیک عامی است، خاصی نیست، چون که در نور شمس تفاوت در قوابل است و تشکیک عامی است، خاصی نیست، تواطی بر میگردد. پس نکته عذرخواهی در همین تمثیل است.

و قد حقَّق، روح الله رمسه، في سالف القول؛ أنَّ تفاوت الكمال و النقص لايفتقر إلى مميّز فصلى ليلزم من ذلك تركيب الواجب لذاته.\*

قبلاً در همین اسفاد، و نیز در تمهید القواعد بیان شد که تفاوت وجود صمدی با دیگران در همین تشکیک است، زیرا تمایز وجود صمدی با دیگران در چیست؟ بیان شد که تمایز بر دو قسم است: ۱. تمایز تقابلی، مثل تمایز زید از عمر و و این تفاوت به عوارض و مشخصات و به فصول و امثال آن است.

تمایز محیطی و محاطی در مثال زید و تمایز وی از چشم چه چیز بایدگفت.
 آخر زید کیست که چشم وی از وی جدا باشد؟ اینجا تمایز کل را از جزء به تسمایز محیطی و محاطی تعبیر کردید. شیخ اشراق نیز می فرماید: تمایز بین مراتب یک شیء واحد متفاوت به کمال و نقص چنین نیست که تمایز تقابلی باشد، به اینکه ماهیت و

**<sup>\*</sup>** درس صد و هفتاد و پنجم.

هویتی از دیگری با اضافاتی تفاوت و تمایز داشته باشد، بلکه آن دو به نفس حقیقت خویش از همدیگر ممتازند، پس تمایز به کمال و نقص است و به طور لاعلاجی و نداشتن لفظ چه بسا در کتابها از آن تعبیر می شود به تفاوت هجزء و کل ه نه اینکه در اینجا جزء و کل صدق بیاید. پس تفاوت به کمال و نقص به ممیز فصلی نیازی ندارد، تا از آن ترکیب واجب تعالی لازم آید و معنای امکان نفوس نیز نقصان آنهاست و مراتب موجودات هم متعدد است لذا مراتب نقصان هم تفاوتی فراوان دارد. از این رو فرمود: و إمکان النفوس هو نقص وجودها تفاوت به کمال و نقص است و نه ترکیب و کذا إمکان غیرها من المعلولات و مراتب النقص متفاوتة تفاوتاً لایکاد ینحصر، زیسرا ﴿ وَ لا یکان غیرها من المعلولات و مراتب النقص متفاوت به حصر درنمی آید. و أمّا الوجود یُغلّم جُنُودَ رَبِّک ۖ إِلّا هُوَ ﴾ نفوس و عقول و مجردات به حصر درنمی آید. و أمّا الوجود الراجبی فوجوبه هو کمال وجوده الذی لا أتم منه، بل و لایجوز أن یساویه وجود آخر، لاستحالة وجود واجبین. الایجوز أن یساویه، یعنی لم یکن له کفوا أحد.

مراد از اشبای قائم به ذات جواهر است، و تشکیک در ذاتیات، یعنی در ماهیات جواهر نمی آید، پس برخی از برخی دیگر اشد نیستند. قائل توهم کرده است که تعریف جوهر بر هر چیزی که قائم به ذات است صادق می آید، در حالی که وجود با ماهیات و جوهر نوعی، که ماهیت است، قابل قیاس نیست. توضیح اینکه، شیخ در فصل بیست و پنجم نمط رابع اشارات با این عنوان اوهم و تنبیه فرمود: «ربّما ظنّ أنْ معنی الموجود لا فی موضوع بعم الأول تعالی، و غیره عموم الجنس فیقع تحت جنس الجوهر، آن گاه در رد این وهم وارد شد. خلاصهٔ اوهم، این است که وهم، معنای جوهر را به چیزی که قائم به خودش می باشد دانست آن گاه از این حرف به واجب تعالی جستن کرد که حق تعالی جوهر است، زیرا الایکون فی موضوع، پس موضوع، پس موضوع، است ده اینکه موجود اعم باشد. در اینجا نیز وجود را با جوهر مقایسه کرده و آن را جزء مقولات دانسته است، در حالی که وجود فوق مقولات و فوق ماهیت

است، چنان که بعدها خواهیم گفت علم نیز چون به وجود بر می گردد فیوق مقوله است. در هر صورت تشکیک در جوهر راه ندارد؛ مثلاً آب جوهر است، تشکیک در آب به اینکه ماهیت در جایی آب بوده و در جایی آب تیر، راه ندارد. بله، آبها در اعراض مثل سرما و گرما و کمی و زیادی با هم تفاوت دارند، اما در جوهر یکی هستند و تواطی، یعنی صدق معنای جوهر آب بر همهٔ آبها به یک نحو است. پس تفاوت آبها و خاکها به عوارض زاید بر ذات است. بنابراین جواهر تشکیک پذیر نیستند. قائل می گوید: چون جواهر قابل تشکیک نیستند پس چیرا می گویید: می تبهای از وجود فوق کمال است و مرتبهای از آن ناقص می باشد، و تفاوت های غیرمتناهی را در جوهر آوردید، در حالی که تفاوت تشکیکی در جواهر نمی آید؟ پاسخ آن است که به وجود جوهر گفتید، در حالی که وجود فوق جوهر و فوق مقولات است.

فإن قيل: الأشياء القائمة بأنفسها لا يجوز أن يكون بعضها أشدٌ من بعض، إذ لا أشدٌ و لا أضعف فيما يقوم بنفسه. پس در جيزهايي كه قيام به ذات دارند تشكيك روانيست.

قلنا: إنَّ دعواكم تحكم محض ليس لكم عليه حجّة، إلا عدم إطلاق أهل اللسان و هو ممًا لاعبرة به في تحقيق الحقائق. اگر در پاسخ راه ما را طی می كرد به اینكه اطلاق جوهر را بر وجود ممنوع می كرد و می فرمود: اگر در جوهر تشكیك روا نیست قبیاس آن با وجود، مع الفارق است، زیرا وجود جوهر و عرض نیست و فوق مقوله است، ولی ایشان چنین فرمود: چرا در جوهر تفاوت نبوده باشد؟ اما شیخ اشراق از كلمه جوهر به سراغ گوهر لغوی و نه گوهر فلسفی می رود. در هر صورت اگر اهل لسان تشكیك را در جوهر لغوی نمی آورند چه باك، زیرا در تحقیق حقایق اصطلاح اهل لسان معتبر را در جوهر نفس در روایات هم شده است: فی آصول الكافی ا بإسناده إلی نیست. اطلاق گوهر بر نفس در روایات هم شده است: فی آصول الكافی ا بإسناده إلی

۱. معرّب، ج ۱، ص ۴۷.

الإمامِ أبي عِبْدالله، عليه الصّلاةِ و السلام، وقال: إنَّ إبليس قاسَ نَفْسَه بِآدمَ فَقالَ: خَلَقْتَني مِنْ نارٍ وَ خلقْته من طين، وَ لَو قاسَ الجَوهَر الذي خلَقَ الله مِنْه آدَمَ، عليه السلام، بِالنَّارِ كان ذلك أكثر نوراً و ضياءً مِنَ النَّارِه.

پس گوهر نفس را که از انیات محضه است با آتش مقایسه کرده و گفته است که این طین است و آن نار. اگر شیطان از گوهر نفس با خبر بود می دید که نور آتش در مقابل نور نفس نوری نیست. این از غرر احادیث و از روایات خیلی سنگین است که راوی خیلی قابل بود که چنین فرمایشی را امام به او القا فرمود.

عین ماهیت باشد، یعنی بدون ماهیت، و محض وجود باشد، پس نفس و عقول نیز محض وجودند پس واجب باشند، زيرا مقارن با ساهيت نيستند. در پياسخ فسرمود: عكس موجبة كليه موجبة جزئيه است: ٩ كل واجب يجب أن لايكون وجوده مـقارناً لماهية، ولى نه اينكه «كل ما لايكون وجود، مقارناً لماهية فهو واجب! اكر چنين باشد، عكس موجبة كليه، موجبة كليه خواهد شد. البته اين «كل واجب...» يك فرد بیش ندارد، ولی به طور کلی صحیح است. این موجودات یاد شده مجرد هستند، ولی هر مجردی واجب نیست، واجب آن است که طرف همه میباشد و اکمل از آنهاست، و این موجودات آیات و مظاهر وی بوده و به وی قائم هستند، و واجب تعالی به صرف مجرد بودن واجب نشده است؛ به عنوان مثال و تقریب به ذهن نفس ناطقه و قوای او را در نظر بگیرید: اگر نفس ناطقه و قوای آن مجردند، آیا می توان گفت قوای نفس نفسند؟ پس اگر نفس بسيط است و اين قوا بسيط هستند پس آيا بايد گفت اين قوا نفسند؟. اين طريق منع بود. و أجاب عن الثاني بطريقين: الممنع و السعارضة: أمَّــا الأوّل: فهو أنّا لانسلّم أنّه إن كان واجباً لذاته بمجرّد عدم مقارنته لماهيّة ما به دليل مجرد مقارنت با ماهیت نمیگوییم او وجوب ذاتی دارد، تا شما بگویید، عقل و نفس همم مجرد از ماهیت هستند، پس واجبند بل وجوبه، لأنّه وجود لا أتمّ منه چون وجـودي است که وجودی اتم از او نیست واجب است، ولی آیا این سخن را در مجردات و

عقول و نفوس هم مي توانيد بگوييد كه آنها هم وجودي هستند كه «لا أتم منه»؟ در آنها چنین سخن راه ندارد. و من لوازم کونه لا أتمّ منه أن لایکون مقارناً لماهیّة و قتی ایس موجودات پایین وجودشان مجرد از ماهیت است. به طریق اولی او که وجودی ولا أتم منه، دارد، مجرد از ماهيت است. فلولا التفاوت فيما يقوم بنفسه بالتماميّة و النقص لكان هذا السؤال متوجّهاً، لكنّه اندفع بالتامّ و الناقص، و إنّما يقع هذا موقعه في المستواطئ لاالمشكُّك. تشكيك عامي مرجع و مآلش بمه تـواطـي است، ولي در ايمنجا تشكـيك خاصی است که بین مراتب تفاوت عظیم است، و چنانچه تفاوت بــه کــمال و نــقص نميبود و تواطي بود، يک حقيقت واحده بر افراد کثيره حمل ميشد، در اينجا عرصه اشكال باز بود. پس لازم مي آيد كه هر موجودي چنين بـاشد، خـواه واجب و خـواه ممكن، ولي وقتى تفاوت تشكيكي است و بين مراتب تفاوت عظيم است اين سخن نمي آيد. پس با أنكه وجودات قائم بنفس (فيما يقوم بنفسه) هستند، ليكن مراتب آنها با همدیگر تفاوت دارد و اگر تفاوت این طوری نبود و تواطی بود اشکال وارد بود. پس وجودات ناقص مثل نفوسی که در راه استکمالند، وجودات و نفوس مکتفی و به تعبیری مستکفی، که از اعتدال مزاج و پختگی و استحکام بافت مزاج به ایس مرزاج تعلق گرفته اند، نفوس انسان های کامل است که گفتن نوابغ به آنها روا نیست، زیرا ایشان فوق نبوغند، اینها تک افرادی هستند که سفرای الهیی و وسسایط فیض الهیی می شوند. یکی باید به جان کندن سالیانی دراز کتاب و درس و بحث و گفت و شنود داشته باشد، تا از این کاوشها چیزی عایدش شود، و این طفل یک شبه ره صد ساله مي رود، دإذا شاء أن علم علم، او مكتفي و خودكفاست. دما طبيبانيم و شاگر دان حق، ﴿ وَ عَلَّمَهُ شَدِيدُ ٱلْقُوىٰ ﴾ ` دربارهٔ آنها صادق است. معلم آنها ماوراء الطبيعه است در میان ما نیز عدهای اعتدال و جودی دارنـد که دارای مـزاجـی مـعتدلند، و چگـونگی پیشرفت آنها سریع است، و با راه افتادن زود به مقصود می رسند.

۱. نجم (۵۳) آیهٔ ۵

صاحب کشف اللام میگوید: مرحوم فاضل هندی فرمود: من در یازده سالگی یافتم و رسیدم، و قوه و مُنّهٔ اجتهاد داشتم: ﴿ ذَالِكَ فَضُلُ ٱللّٰهِ يُؤْتِيهِ مَنْ يَشَاءُ ﴾. شيخ رئيس در شرح حال خويش نوشت: من در هجده سالگی از تحصيل علوم منعارف زمان فارغ شدم و نيازی به معلم نداشتم. ا

بس از نفوس مکتفی وسایط افاضه و ملقیات ذکر هستند. به عقول موجودات تامه میگویند، بعد از آن ﴿ أَلَا لَهُ الخَلْقُ وَالأَمْرُ ﴾ آست ﴿ وَاللّٰهُ مِنْ وَرائِهِمْ صُحِيطٌ ﴾ " پس ناقص و مکتفی و تمام و فوق النمام مراتب نفوس به طور کلی است.

و أما الثاني، يعنى معارضه. اگر در واجب تعالى با ما همراهيد كه وجود وى عين ماهيت وى است؛ به اين معنا كه در آنجا ماهيت راه ندارد، زيرا وجود صمدى است. گرچه ظاهر كلمات ايشان در وحدت واجب وحدت عددى است، و شيخ در شغاه به زبان آورده است كه واجب واحد بالعدد است، ولى شيخ يك آدم عادى نيست، زيرا مى داند كه واحد عددى داراى تمايز تقابلى است و آن با فصول و عوارض ممكن است لذا تركيب در واجب لازم مى آيد و اين عين نقص است. حاشا كه شيخ اين مطلب را نداند. لذا در پى آن بر آمدند كه كلام ايشان را توجيه كنند، و لذا صاحب تمهيد فرمود: مراد مشاء واحد بالعدد نيست ، لذا اگر عرفاى شامخ وجود را به حقيقت نوعيه تعبير مى كنند آيا مرادشان حقيقت متواطى است، و نوع به معناى منطقى كه «لا يمتنع فرض صدقه على كثيرين و متّغقين في الحقيقة الواحدة و مختلفين في العوارض المشخصة، است؟ قطعاً مرادشان اين نوع منطقى نيست. حضرت برهان الموحدين سيد الساجدين على در صحيفه كامله فرمودند: «لك يا إلهي! وحدانية العدد، قايا مراد از اين الساجدين على العادرة و محتلفين أيا مراد از اين

۱. ر.ک: دانش نامهٔ حلالی، مقدمه.

۲. اعراف (۲۷) آیهٔ ۵۴

۲. بروج (۸۵) آیهٔ ۲۰.

۲. تمهید القواعد، ص ۲۶، (چاپ سنگی).

۵ صحیمهٔ سجادیه، دعای ۲۸.

جمله وحدت عددی است؟ در هر صورت شیخ اشراقی به عنوان معارضه با مشاء به ایشان می گوید: اگر شما می گویید: ماهیت واجب تعالی عین انیّت وی می باشد، یعنی انیّت محضه است، پس باید همه جا انیّت محضه باشد و اگر وجود مین حیث هو وجود انیّت محضه نیست پس واجب هم نباید انیّت محضه باشد، بینابرایین واجب تعالی در تجرد نیاز به غیر پیدا کند تا آن غیر او را تعریه و تقشیر نماید. پس هر چه در پاسخ از این اشکال می گویید. پاسخ من نیز در اینجا همان است؛ یعنی شما در آنجا به تشکیک در وجود قاتلید، و با این تشکیک دفع آن اشکال می کنید، من هم در اینجا به همان تشکیک دفع اشکال می کنید، من هم در اینجا به همان تشکیک دفع اشکال می کنید، من هم در اینجا به همان تشکیک دفع اشکال می کنید، من هم در اینجا به

در «بحث و تحصیل» خواهیم گفت که، مشّاء مفهوم وجود را اعتباری و آن را لازم عام ملزومات متباین می دانند که این لازم عام به تشکیک بسر ایس سلزومات حمل می شود، و بازگشت این تشکیک عامی به تواطی است، در حالی که تشکیک به مذهب شیخ اشراق تشکیک خاصی است. پس به شیخ اشراق می گوییم آن پاسخ در دفیع اشکال از شما مفید نیست، زیرا مراد شما از «وجود» در این جمله «النفس و مافوقها انیات صرفة و وجودات محضة» آیا مفهوم و جود است و یا وجودات عینیه خارجیه؟ لذا مرحوم آخوند در «بحث و تحصیل» همین سخن را با شیخ اشراق دارد، و اگر من لذا مرحوم آخوند در «بحث و تحصیل» همین سخن را با شیخ اشراق دارد، و اگر من همی نفتید. گاهی ذهن و فکر مطالب را قبل از پیاده شدن می گیرد، نذا برای من پیش می گفتید. گاهی ذهن و فکر مطالب را قبل از پیاده شدن می گیرد، نذا برای من پیش آمده است قبل از رسیدن به «بحث و تحصیل» همین سخن آخوند به ذهن من تبادر کرده که خلط بین مفهوم وجود و خارج وجود در کلام شیخ اشراق باعث این سخن شده است.

و أمّا الثاني: فبأن نقول لمن اعترف ــو هو جمهور المشّائين ــبتجرّد الوجود عن الماهيّة في الواجب تعالى و مقارنته واجب لها ماهيت في الممكن: إنّ مفهوم الوجود من حيث هو وجود إن اقتضى التجرّد عن الماهيّة، فيجب أن يكون كلّ وجود مجرّداً، و هو بخلاف مــا زعمتم في الممكنات اگر مفهوم وجود من حيث هو اقتضاى تجرد از ماهيت كند، بايد همة وجودات، خواه در ممكن خواه در واجب مجرد از ماهيت باشند، در حالى كه در وجودات ممكنه چنين نمى گوييد. و إن اقتضى اللا تجرد عنها أي عن الماهية فالوجود الواجبي يجب أن لايتجرد عنها، و هو بخلاف ما اعترفتم به و اگر مفهوم وجود من حيث هو اقتضاى مقرون بودن با ماهيت كند، در اين صورت وجود واجبى بايد مجرد از ماهيت نباشد، در حالى كه شما اعتراف داريد كه وجود واجبى مجرد از ماهيت است، ماهيت نباشد، در حالى كه شما اعتراف داريد كه وجود واجبى مجرد از ماهيت است، زيرا مى گوييد: وى انبت محضه است و إن لم يقتض شيئاً منهما تجرد و لا تجرد وجب أن يكون تجرد وجود الواجب لعلة همان گونه كه ما معانى را از دل كثرات تقشير و تجريد مى كنيم، تجرد واجب نيز بايد به واسطة چيزى باشد فيفتقر تجرد واجب إلى غيره فلايكون واجباً هذا خلف، در حالى كه فرض ما استغناى واجب از ديگران است.

فإن لم يلزم هذا الإيراد هاهنا لم يلزم إيرادكم هناك اگر اين سه وجهى كه در اينجا گفتيم باعث اشكال نمى شود، در اينجا نيز باعث اشكال نمى شود و إن كان مدفوعاً هناك بأنّ المفهوم المشترك ليس مقولاً بالتواطق، بل بالتشكيك فقد دفع هاهنا پاسخ مشاء در باب تجرد مفهوم وجود در واجب و عدم تجرد در ماهيت اين است كه مفهوم وجود مفهومى تشكيكى است؛ به اينكه اين لازم واحد عام در علّت و در معلولات به نحو تشكيكى حمل مى شود و نه به صورت متواطى. همين پاسخ در باب سخن شيخ اشراق نيز بيايد.

در نسخ، خیلی روشن به جای «فقد دفع» «فقد وقع» دارد، در حالی که از سیاق عبارت «و إن کان مدفوعاً» «فقد دفع» بهتر است، در هر صورت اگر «فقد وقع» باشد؛ یعنی تشکیک در اینجانیز واقع شده است.

## بحث و تحصيل

چون در پاسخ شیخ اشراق به طریق معارض کلام مشّاء در بـاب تـجرد واجب و

اقتضای وجود من حیث هو را ذکر کرد و چون کلام مشّاء در باب مفهوم وجود و تشکیک عامی آن است و کلام شیخ اشراق در تفاوت وجودات بین نفس و مافوقی آنها در تشکیک خاصی است، لذا این «بحث و تحصیل» را در بیان خلط بین وجود مفهومی و وجود عینی ذکر کرده است. در کلمات متأخرین مشّاء، به تعبیر ابن ترکه، تشکیک خاصی نمی یابید، بلکه تشکیک عامی را در باب مفهوم وجود قائلند.

بحث و تعصیل: الفرق بین الموضعین فرمایش شیخ اشراق و فرمایش مشاء واضع، فإنّ الوجود المشترك عندهم لیس طبیعة نوعیّة و لاجنساً چون وجود لازم خارج ملزومات متباین است، و طبیعت نوعی این ملزومات نیست، زیرا ملزومات حقایق متباین هستند، چنان که جنس آنها نیست، لأنّ الماهیّة و کذا جزأها جزء ماهیت لایمکن أن یقع عندهم علی أشیاء مختلفة بالتشکیك، بالتشکیک، مفعول به واسطهٔ دیقع است؛ یعنی تشکیک در ماهیت و اجزای ماهیت، یعنی جنس و فصل صحیح نیست. وقتی می گوییم در ناطق تشکیک نیست، دهن به سوی وجودات خارجی نرود، در عوارض می گوییم در ناطق تشکیک نیست، دهن به سوی وجودات خارجی نرود، در عوارض وجود خارجی مثل ادراک کلیات تشکیک رواست، لذا یکی مدرک و دیگری مدرک تر است. این عوارض امور ثانوی و زاید بر ذات و اجزای ذاتی می باشد، بل إنّما یکون الواقع بالتشکیك عرضاً خارجیاً لازماً تختلف ملزوماتها بالحقیقة و الساهیة البته مبنای مشای متأخر اختلاف حقایق نیست، بلکه تباین آنهاست، جنان که حاجی، مبنای مشای متأخر اختلاف حقایق نیست، بلکه تباین آنهاست، جنان که حاجی، رحمه الله، فرمود: دو عند مشائیة حقائق تباینت. او عند الشیخ سهرور دی حقیقة واحدة بسیطة نوعیة. ا

المنظومة، تصحبحح و تعليق أبةالله حسنزاده، ج ٢، ص ١٠٢.

مراد از بسیط، معلوم است، اما مراد از نوعیه، حقیقت نوعیه در منطق نیست تا یک طبیعت کلی دارای افراد کثیر
متفق در حقیقت و مختلف در عوارض به نام وجود باشد، بلکه اهل عرفان حقیقت نوعیه را بر حقیقت وجود
اطلاق میکنند گرچه این حقیقت، حقیقتی واحد و شخصی است، لذا ابن ترکه در تههید «تواعدبر حقیقت وجود»
اطلاق حقیقت و طبیعت نوعیه کرده است. در هر صورت مراد آن است که مفهوم وجود گرچه کلی است و

قلهم أن يدفعوا السؤال عن أنفسهم بوجه غير جهة التشكيك، و هو أنّ الوجود المشترك عرض للوجودات الخاصة ليس ماهيّة و لاجزءاً لشيء منها. مراد از سؤال، همان اشكال بالاست كه بإنّ مفهوم الوجود من حيث هو وجود إن اقتضى التجرد... و إن اقتضى اللاتجرد...». پس مشّاء از اين سؤال مى توانند جواب گويند به اينكه، مفهوم وجود امرى عرضى و لازم حقايق مختلف است، و اين سخن غير از تشكيك خاصى است. در هر صورت مفهوم وجود، كه مشترك در همه است و عارض بر همه، ماهيت هيچ كدام نبوده و جزء وجودات خارجيه نيز نيست.

و اتّحاد اللازم مفهوم وجود لا يوجب اتّحاد الملزومات في الحقيقة پس مسلزومات ممكن است حقايق متباين باشند. اكنون براى آن مثالى مى آورد: كما أنّ النور معنى واحد مشترك واقع على الأنوار لا بالتساوي اين تشكيك عامى است، زيرا اختلاف انوار در اختلاف به قوابل آنهاست لذا در حقيقت به تواطى بر مى گردد مع أنّ نور الشمس يقتضي إبصار الأعشى دون سائر الأنوار شبكور در روز مى بيند و در شب ناتوان از ديدن است برخلاف شب پره كه در روز نمى بيند و در شب مى بيند. پس اعشى به واسطة چراغ هم در شب قادر بر ديدن نيست فيكون مخالفاً لها في الحقيقة.

پس با دیگر انوار در حقیقت تخالف دارد، مثال دیگر: و کذلك الحرارة المشترکة بین الحرارات مع أن بعضها یوجب استعداد الحیاة دون البواقی حرارت شمس مثلاً موجب در آمدن زمین و آمادگی برای رشد، و باعث پیدایش حیات و پرورش و دیگر برکات فراوان می شود، امّا برخی دیگر از حرارت ها چنین نیستند؛ مثلاً حرارت آتش می سوزاند، حرارت صاعقه زمین را تا به هر کجا رسید از قابلیت می اندازد. خلاصه هر حرارتی پروراننده نیست. مثلاً دربارهٔ نور ماه و خواص آن در کتابهای ما مطالبی

حصصی دارد که افراد وجودند، ولیکن مآل آن به همین وجود عینی بر میگردد؛ به اینکه این وجود عینی یک
 حقیقت بسیط است و این حقیقت مراتبی تشکیکی دارد، پس این حقیقت، تمام حقیقت انیتهای منکئره است
 که مراتب و مظاهر و آیات آنند، و از این معنی نیز به حقیقت نوعیه تعبیر میکنند. ترجمهٔ پاورقی استاد دمقرره.

نوشتند؛ مثلاً بیدایش جزر و مدّ به واسطهٔ نور ماه است، اما نور آفتاب جنین خاصیتی ندارد. ۱

چنان که در مطؤل خواندیم نور ماه کتان را از بین می برد برخلاف نور خورشید که چنین اقتضایی ندارد. قدما رسائلی جداگانه دربارهٔ خصوصیت نور ماه نسوشتند، در شفاه نیز در آن بحث شده است. خلاصه حدود چهل وجه از ویژگیهای نور ماه در کتابهای ما نوشته شد. راجع به احکام نجوم نیز چیزهایی نوشته شد؛ یسعنی هسمان گونه که نور ماه در زمین باعث جزر و مدّ می شود، در نفوس و امزجه خواه رجال و خواه نساء نیز باعث آثاری است. در این باره سخنانی در شفای شیخ آمده است. خلاصه حرارت مشترک خواص گوناگونی دارد و ذلك لاختلاف میلزومات النور و العرارة و ملزوم نور شمس، خود شمس است و در نور قمر ملزوم جرم قمر است العرارة و ملزوم نور شمس، خود شمس است و در نور قمر ملزوم جرم قمر است المتخالفة صغت ملزومات است شدة و ضعفاً صفت دیگر برای «میلزومات» است عرضی با اینکه همه در مفهوم واحد عرضی با اینکه همه در مفهوم واحد عرضی به نام حرارت و نور مشترکند، اما ملزومات آنها تفاوت فراوانی دارند. مشاء عرضی به نام حرارت و نور مشترکند، اما ملزومات آنها تفاوت فراوانی دارند. مشاء راجع به حقایق وجودات هم همین سخن را می گوید.

انعم، از اینجا آخوند وارد اعتراض بر مشاء می شود، ولی به شیخ اشراق می گوید این اشکال ما بر مشاء دخلی به اعتراض شما ندارد، و این اعتراض همان است که شیخ اشراق در جاهای دیگر از جهات دیگر بر مشاء وارد کرده و مرحوم سبزواری آن را در منظومه آورده و فرموده است:

ممّا به توحّد ما لم يـقع ٢

لأن معنى واحداً لاينتزع

۱. توضیح اینکه جاذبهٔ ماه به واسطهٔ قرب به زمین باعث کشش زمین شده و این کشش در اقیانوس ها به واسطهٔ سیّال بودن، خود را به مدّ نشان می دهد، اما خورشید به واسطهٔ دوری چنین خاصیتی ندارد. قدما این خاصیت را به نور خود ماه دادند، چون از وجود جاذبهٔ ماه بی اطلاع بودند ومقرره.

درس صد و هفتاد و ششم.

٢. شرح المنظومه، تصحيح و تعليق آية الله حسن زاده، ج ٢، ص ١٠٢.

يعنى اگر اين ملزومات حقايق متباين هستند، چگونه يک معناى واحد از آنسها انتزاع مى كنيد؟ نعم، الكلام في أصل قاعدتهم في أنّ الواقع على أشهاء بالتشكيك مراد از اين چيز كه واقع مى شود مفهوم وجود عام است، مراد از واقع شونده وجود حمل شونده به تشكيك بر ملزومات متباين است إنّما يكون عرضياً، واردٌ، «الكلام» مبتدا و «وارد» خبرش است. مراد از «الكلام» يعنى الاشكال كما ذكره في كتبه، يعنى خود شيخ اشراق آن را ذكر كرده است.

و لمّا كانت نسبة الوجود الانتزاعي، يعني همين مفهوم عام إلى الوجـودات الحـقيقيّة كنسبة الإنسانية المصدرية إلى الإنسان معناى مصدرى و عام انسانيت از انسان انتزاع میشود و همین معنای واحد از مصادیق گوناگون با خصوصیات و وینژگیهای گوناگون، مثل زید با این بلندی و عمرو با آن کوتاهی، و بکر با سفیدی و عمرو با سیاهی انتزاع میشود. پس این مصادیق گوناگون که چنین از همدیگر متخالف و ممتازند دارای معنا و مفهوم واحدی به نام انسانیت هستند. پس در باب وجودات نیز نباید معنای متباین، تباین ریشهای آنها از همدیگر باشد، بملکه آنها نیز متخالف و متفاوت باشند. مثال ديكر: و الحيوانيّة المصدريّة إلى الحيوان فحيث إنّ المأخوذ عنه و المنتزع منه نفس ذات الموضوع بلا حيثيّة أخرى غيرهاكان الوجود حقيقة واحدة اكنون جواب «لمّا كان» را بيان ميكندكان الوجود حقيقة واحدة، لامتناع أخذ مفهوم و احد من نفس حقائق متباننة اكنون همين مطلب را به عبارت ديگري بيان ميكند و انتزاع معنى واحد من صرف ذواتها المتخالفة بلاجهة جامعة تكون جهة الاتّحاد. و قد مرّ ذكـر هــذا الأصل في نفي تعدُّد الواجب لذاته، على أنَّ حقيقة الوجود ليست ماهيَّة كلَّيَّة و إن كانت متَّققة السنخ و الأصل في جميع المراتب المتعيّنة بنابراين چون حقيقت واحده سنخي است لذا یک معنای واحد از ان انتزاع میکنیم لا بتعیّن زائد علی نفسها و جوهرها، بل الامتياز بنفس مايقع به الاشتراك فيها لاغير.

در نسخهٔ چاپ اسلامیه «مجرّداً لمعروض» به جای «مجرّد المعروض» آمده و این

غلط بدی است. گفته آمد که این فصل خلاصه و ماحصل سخنان گذشته است تا با آن منهج پایان یابد، لذا اقوال بسیاری را نقل فرموده است و در آخر هم می فرماید: «فانظر ما أعجب حال الوجود» همه در وجود متحیر شدند. یکی از این اقوال، قول این طایفه است.

اگر مراد این طایفه از وجود مطلق، مطلق سعی و صمدی باشد، این سخن درست است و منافاتی با حفظ مراتب وجود ندارد؛ خلق خلق است، و خالق خالق، و فروع و آیات هر کدام در جای خود قرار دارند: ﴿ وَهُوَ اللَّذِي فِسَى ٱلسَّمَاءِ إِلَىٰهُ وَفِسَى الأَرْضِ آیات هر کدام در جای خود قرار دارند: ﴿ وَهُوَ اللَّذِي فِسَى ٱلسَّماءِ إِلَىٰهُ وَفِسَى الأَرْضِ آیات هر کدام در جای خود قرار دارند: ﴿ وَهُوَ اللَّذِي فِسَى ٱلسَّماءِ إِلَّا يُسَبِّحُ بِحَمْدِهِ ﴾ آ. ﴿ هُو َ اَلاَ وَالآخِرُ وَالظَّاهِرُ وَالباطِنُ ﴾ آ.

در هر صورت گاهی از چیزی خوشمان نمی آید؛ مثلاً از حیوانی بدمان می آید، و یا گیاه و خوراکی برطبق سلیقهٔ ما و ذایقهٔ ماست، حتی گاهی متعلق تکلیف قرار گرفتن چیزی باعث خوش آیند و یا کراهت ما می باشد، چنان که خوردن مارماهی به دلیل اینکه فَلْس ندارد حرام است، پس از این جهت از وی دوری می کنیم، ولی این موجود حرام گوشت و غیر مأکول نیز مرزوق و دارای حیات و شعور است، چنان که سگ هم نجس است، و در مقام تکلیف نباید دست تر به آن زد و یا خوک نیز چنین می باشد، ولی با قطع نظر از تکلیف آنها موجودی دارای حیات و ادراک و شعورند و مرتی و پرورنده و ربّ دارند. پس اگر نسبت را برداریم و آنها را دلو خلّی و طباعها، نظر کنیم همانند انسان هستند. حضرت امیرالمؤمنین فرمود: «تبوحیده تبمییزه عن خَلْقهه"، چون در خلق اندازه و تقدیر است، حاشا حق سبحانه محدود و دارای اندازه باشد لذا چون در خلق اندازه و تقدیر است، حاشا حق سبحانه محدود و دارای اندازه باشد لذا

١. زخرف (٤٣) آية ٨٢

۲. اسراء (۱۷) آیهٔ ۲۴.

٣. حديد (٥٧) آية ٣.

F. تهج البلاغة، ح ۱۷۷.

با آنکه حق از موجودات تمییز دارد، به اینکه خدا منزّه از خلق و اندازه است، ولی این بینونت و تمییز از خلق به معنای تباین صوری و تفریق صوری نیست، به اینکه حق تعالی یک طرف و عالم طرف دیگر باشد، زیرا ما دو موجود واجب و متأصل و مستقل نداریم، بلکه خداست دارد خدایی می کند، و مراتب هم باید محفوظ باشد. در نهایت، یا حقیقت واحده ذات مراتب. بنابراین خلق آیات و مظاهر و کلمات و اسمای حقند، پس ماسوی الله قائم به ظل الله هستند و ظل الله صادر نخستین و رق منشور است. همه موجودات از قلم اعلا و خلق اول تا به انزل مراتب و جود قائم به این رق منشورند. پس حق حق است، و مراتب بی نهایت در اسماء و صفات دارد و مراتب پایین نیز همه آیات وی هستند، پس باید با هر دو چشم توحیدی نظام هستی را نگاه کرد:

دائه ما او پادشاه مسطلق است در مقام عز خود مستغرق است پس همه موجود و متدلّی و متکی به او هستند. وجود آنها از اوست و از خویش استقلالی ندارند، و تمام حرکات و سکنات و احوال و اطوار آنها، خواه به زبان بیاورند و خواه به زبان نیاورند و بحول الله و قوته أقوم و أقعد، است.

ما همه شیران ولی شیر علم حمله مان از باد باشد دم به دم حمله مان از باد و نابیداست باد جان فدای آنکه نابیداست باد

مراد از عَلَم پرچم است که خیلی در حرکت و جنب و جوش است، اما این جنب و جوش و حملهٔ شیر پرچم از باد است. بنابراین تمام حرکات، و آمد و شدنها، رشد و تکاپو و وحدت صنع تحت ادارهٔ الهی و متکی به وی هستند و خداست دارد خدایی میکند، لذا بینونت عزلی راه ندارد. اکنون این طابفه، وجود مطلق را واجب دانستند، بعدها در «نقاوة عرشیه» هم همین سخن می آید، ولی مرحوم آخوند در مقام اشکال برآمده و گفته است: اگر مراد مفهوم وجود مطلق است این اشکال، و اگر خارج آن است، اشکال دیگر بر شما وارد است. لذا فرمایش ایشان بی دغدغه نیست، زیرا اگر

وجود مطلق سعی باشد محمل صحیح دارد. پس ما کتاب را می خوانیم و راضی به شرح و تفسیر ایشان از کلمات آنها نیستم، چنان که جناب حاجی هم در حاشیه فرمود: اگر مراد از وجود مطلق وجود احاطی باشد حرف تمام است.

ثم إن الدائر على ألسنة طائفة من المتصوّفة با اینکه ما در صحف نوریهٔ اهل عرفان توغل داریم، امّا به این سخن بر نخور دیم، ای کاش مصدر کلام خویش را بیان می کرد. محشین بر شوادق از جملهٔ مرحوم ملا اسماعیل، استاد جناب حاجی نیز در این اسناد خدشه می کند، و می گوید: چنین اسنادی صحیح نیست و فرمایش ایشان وجه وجیه دارد، و اطلاق کلمهٔ متفلسفه از تفتازانی بسر ایشان به معنای فیلسوف نماست، و می نماید که برداشت تفتازانی است که در شرح تجرید نقل شده است. ا

أنّ حقيقة الواجب هو الوجود المطلق تمسكاً بأنّه لايجوز أن يكون عدماً أو معدوماً و هو ظاهر اگر حقيقت واجب وجود مطلق سعى باشد ايرادى نيست، چون ايشان مراتب و آيات را از اصل حفظ مى كنند، و اما در عين حال مى گويند، هيچ آيتى از او بينونت عزلى ندارد، هرگز ايشان نمى گويند، كه اين مورچه ربّ مطلق و واجب بالذات است. «تمسكا» دليل آنهاست «لا يجوز أن يكون عدماً أو معدوماً»؛ يعنى به هر دو حمل عدم نيست؛ يعنى نه به حمل هو هو و مواطاتى، و نه به حمل ذوهو و اشتقاقى و يا حمل ذوهو و اشتقاقى. حمل مواطاتى مثل الجسم ابيض، و حمل اشتقاقى و يا حمل ذوهو مين الجسم ذو بياض. علت نام گذارى به مواطات اين است كه موافقت و هو هو بين موضوع و محمول برقرار است. و اطأه، أي وافقه؛ قدم بر قدم و گام برگام نهاده است.

١. در حاشيه جناب استاد فرمود: مرحوم آخوند در منقولات خويش در اينجا ناظر به مقدد و شرح آن از تفتازانى است وى در اين مقام گفته است: دقد اشتهر في ما بين جمع من المتفلسفة و المتصوّفة أن حقيقة الواجب هـو الوجود المطلق تمشكاً بأنه لايجوز أن يكون عدماً أو معدوماً و هو ظاهر... (ص ٧٣، ط تركيه) و أنت تعلم أن التفتازاني بمعزل عن فهم لطائف أو دعت في إشارات هذه الطائفة. ثمّ إنّ عبارته: دجمع من المتفلسفة... تنادي بأنه أخبر عمّا فهم هو من كلماتهم، لا أن طائفة خاصة منهم ذهبوا إلى ما أسند، هو و صاحب الأسفاد إليهم مع أن لكلامهم هذا وجهاً وجهاً، فافهم.

پس نیازی به اشتقاق و ذو ندارد، ولی اگر به ذو و امثال آن نیاز باشد، به آن حمل ذوهو و حمل اشتقاقی گفتند، چنانکه خواجه طبوسی، در فبصل هفتم نبهج اول منطق اشارات عنوان كرد. در هر صورت «الواجب عدمه كه حمل هو هو باشد و يا «الواجب معدوم، كه حمل اشتقاقي باشد، هر دو قضيه غلط است و اين سخن واضح است. و لا ماهيّة موجودة بالوجود أو مع الوجود تعليلاً أو تقييداً لما في ذلك من الاحتياج و التركيب اصالت ماهیات در ماسوی الله باطل است و ظاهر حرف قائلین به آن وفق نمی دهد، چنانکه بیان کردیم. ظاهر قول کسانی که می فرمایند: ماهیات اصیل است، حستی در واجب تعالى ماهيت مجهول الكنه است، و وجود عبارت ديگري از كلمه «هست» در فارسی است و مرادف تقرر است، نه اینکه در ورای این کلمه در خارج چیزی باشد. ا کنون سؤال این است که آیا ماهیات که در ماسوی الله متحققند، در واجب معیت ماهیت با وجود چگونه است؟ زیرا در خارج یک چیز تحقق و تقرر دارد، و آن ماهیت مجهول الكنه است، اما ماسوي الله در تحقق خود، يمعني در وجمود خمود معلل بــه واجبند و وابسته به علت خویش هستند، اما در واجب ماهیت در تحقق و وجود خود وابسته به چیز دیگری نیست پس حیثیت تعلیلی ندارد. اما کسانی که وجود را اصیل و مخلوق را محدود ميدانند ميگويند: وجود مع الماهية در خارج است و تبركيب وجود با ماهیت، ترکیبی انضمامی نیست؛ وجودات متحققند، ولی از حدود ایس وجودات ماهيات انتزاع ميشوند و تأثيرات خاص آنها نيز از همين ماهيات و حدود آنهاست؛ اگر در خارج یکی حار و دیگری بارد است به خاطر طبایع و ماهیات آنهاست. پس ماهیت مقید به وجود است، بنابراین اگر در خارج وجود اصیل باشد، ماهیت بالوجود است پس و جود قید برای ماهیت است، در همین صورت نیز ایـن وجود بستهٔ به علت خود نیز میباشد، پس علاوه بر حیثیّت تقییدی، حیثیت تعلیلی نیز دارد، ولی در آن جایی که ماهیت اصیل بود تنها حیثیت تعلیلی موجود بود و تقیید به وجود در آن نیست. بنابراین اگر چیزی دارای حیثیت تعلیلی و یا تـقییدی بـاشد

محتاج و مرکب خواهد بود، پس واجب الوجود هيچ کندام از آن دو را نندارد، پس واجب عدم، و معدوم و ماهيت موجود كذايي نيست. فتعيّن أن يكون وجوداً اكنون كه لازم است واجب وجود باشد، باید دیـد چگـونه وجمودی است و لیس هـو الوجـود الخاصّ، لأنَّه إن أخذ مع المطلق فمركّب، أو مجرّد المعروض فمحتاج بــه قــول مــرحــوم حاجی اگر وجود مطلق بگیریم به معنای مطلق سعی است و ایرادی پیش نسمی آید، ولي اگر وجود خاص بگيريم در اين صورت وجود را به دو قسم كرديم: ١. وجود واجب، در این صورت وجودات دیگر چه هستند و دربارهٔ آنها باید چه گفت؛ آیا باید دو وجود قائل شد؟ در این صورت به وحدت عددی هر کدام امتیازی از هم دارند و اگر این وجود و آن وجودات را تلفیقاً واجب بگوییم ترکیب پیش می آید و اگر از آنها ببرّیم بقای آنها چگونه میشود؟ در حالی که با این فرض آنها واجب میشود و یا آنها معدوم شوند، پس وجود خاص بـودن واجب نـیز مشکـل است. بـنابرایـن چگـونه مرحوم أخوند اين كلام ايشان را چنين نقد و ايراد ميكند كه، اگر واجب وجود مطلق باشد، آیا مراد مفهوم و جود مطلق است؟ در این صورت واجب مفهومی ذهنی است، تعالى الله عمًا يقوله الظالمون. و اكر مراد از وجود مطلق همهٔ وجودات باشند، پس همه، حتى قاذورات واجب خواهند شد، باز نمي شود. در پاسخ گوييم: جناب عالى كه يک حقيقت فارده و ذو مراتب مي كوييد، الكلام الكلام. ايشان هم به وحدت شخصيه قائل هستند، ولی آن را دارای مظاهر میدانند. پس واجب و جود خیاص نیست. ا در همر صورت آخوند در این سؤال و پرسش از این طایفه، از آنها میپرسد که، آیا مراد از

۱. زیرا اگر وجود خاص با مطلق سعی اخذ شود محالاتی لازم می آید؛ زیرا این وجود خاص در قبال آن است، پس واجب واحد عددی خواهد شد، سپس لازم می آید که آنچه را مطلق فرض کرده بودی مطلق نباشد و اگر این وجود خاص با مطلق مفروض اخذ شود ترکیب واجب لازم خواهد آمد، زیرا واجب در این هنگام وجود خاص است که معروض مطلق می باشد و این عروض هم عروضی تلفیقی و انضمامی در خارج است و اگر با مطلق اخذ نشود پس وجود محتاج است همانند احتیاج مقید به مطلق، و اگر واجب نباشد ارتفاع این وجود لازم خواهد آمد و با ارتفاع آن، همه موجودات دیگر از بین می روند، چنان که روشن است (حاشیه جناب استاد دمقرره).

وجود مطلق مفهوم وجود است... تعجب اینجاست که این طایفه چه قدر بهاید در معارف تنزّل داشته باشند که مفهوم وجود را واجب الوجود بدانند، در حالی که اگر کسی تنها باب حادی عشر خوانده باشد نسمی گوید مفهوم، واجب الوجود بالذات است. و مراد از اخذ وجود خاص با مطلق آن است که وجود خاص به انضمام دیگر وجودات واجب شوند، پس واجب از وجودات منضم به هم تشکیل می شود پس ترکیب لازم می آید. لذا فرمود: «فمرکب». و اگر وجود خاص که معروض وجود مطلق است واجب باشد، پس چون هر خاصی به مطلق، که در اینجا وجودات دیگر وجوب سازگار نیست. ا و ضرورة أنّه یلزم من ارتفاعه ارتفاع کلّ وجود و چون فرض این بود که واجب وجود خاص است، و اکنون معلوم شد که با بود وجودات دیگر ومطلق وجود این واجب واجب می شود والا واجب نیست. پس وجود خاص بدون آنها منتفی است، و با فرض انتفای این وجود خاص، که طبق فسرض واجب است، دیگر وجودات منتفی است، و با فرض انتفای این وجود خاص، که طبق فسرض واجب است، دیگر وجودات منتفی می شوند. با این تنفسیر و توضیح مطلب ایشان به کسرسی دیگر و محودات منتفی می شوند. با این تنفسیر و توضیح مطلب ایشان به کسرسی می نشیند، و محمل صحیح پیدا می کند، اما مرحوم آخوند به آنها اشکال می کند.

و هذا القول منهم يؤدّي في الحقيقة إلى أنّ وجود الواجب غير موجود اكنون اشكال را به دو شعبه كرده: وجه اول: وجود واجب با فرض مطلق مفهومي در خارج صوجود

۱. توضیح اینکه اگر فرض کردیم که وجود خاص، که در اینجا از آن به ۴ مجرد المعروض ۴ نام برده واجب الوجود باشد، در وجود خود نیازمند به مطلق است، و طبق فرض مطلق وجود مطلق مفهومی نیست، بلکه همه وجودات دیگر تحت عنوان مطلق جمعند و هر خاصی نیز به مطلق نیازمند است، پس همان گونه که در همه جا مقید بدون مطلق تحقق پیدا نمی کند، و مقید چیزی جز مطلق به انضمام قید نیست پس در این صورت نیز وجود خاص گرچه به ظاهر واجب الوجود است ولی به معنا نیازمند به مطلق است و تامطلق متحقق نشود مقید، یعنی وجود خاص محقق نمی شود، بنابراین واجب الوجود نیازمند به مطلق می شود و چون این مطلق وجود اتند پس ترکیب در وی راه پیدا می کند، و دوباره به شق اول، که مقید به انضمام مطلق واجب بود، باز می گردد، و علاوه بر احتیاج، ترکیب نیز در وی راه پیدا می کند «مقرر».

نیست، زیرا مفهوم فقط در ذهمن موجود است. وجمه دوم: و أنَّ کلٌّ موجود حمتي القاذورات واجب، تعالى عما يقول الظالمون اگر وجود مطلق خارجي بــاشـد، در ايــن صورت همهٔ وجودات حتى قاذورات هم واجب هستند. گوييم در كتب علمي براي بيرون راندن حريف لفظ مـزبور را آوردن شايسته نـيست، ولي بـالاخره قـاذورات موجودند و آثار حیاتی دارند و چیزی هستند یا نه؟ آنها مثل کلب، و خوک، و مارماهی و مثل همهٔ موجودات دیگرند، و بالاخره آیا قاذورات خلق هستند و یا نه؟ با ایمنکه حضرت فرمود: «توحیده تمییزه عن خلقه» ولی باز قاذورات را جدا نکرده و فرمود: «و حكم التمييز بينونة صفة لا بينونه عزلة.» بنابراين آنكه به توحيد صمدي و ﴿ مُسوّ أَلاُّوَّلُ وَالآخِرُ ﴾ قائل است براي وجود مراتب قائل است. «تعالى عما يقول...، ي يمنى خدای برتر از این است که مفهوم و یا این سخن دوم باشد. لأنّ الوجود المطلق مفهوم كلِّي من المعقولات الثانية الَّتي لاتحقَّق لها في الخارج در اين الأنَّ بيان متعالى بو دن خدا مي كند، كه شايسته نيست وجود واجب، وجود صطلق باشد، زيرا وجود مطلق مفهومي عام موجود در ذهن است و در خيارج تبحقق نيدارد. و لا شك في تكثّر الموجودات التي هي أفرادها اين اشكال ديگري بر اين طايفه است و آن اينكه وجود مطلق افراد متكثر دارد، اگر وجود مطلق واجب باشد همهٔ آن افراد نيز بـايد واجب باشند، زيرا اين كلي مفهوم به نام وجود عام بر همه آنها صادق است. و ما توهموا من احتياج الخاص إلى العام باطل، بل الأمر بالعكس، إذ العام لاتحقق له إلّا في ضمن الخاص. اینکه وجود خاص به وجودی عام و مطلق نیازمند باشد تـوهمی بـاطل است، زیـرا عکس این توهم، که وجود عام نیازمند به خاص است، در اینجا صحیح است، زیرا مفهوم وجود باید از وجودات خاص انتزاع شود، پس وجود مطلق به وجودات خاص نیازمند است. نعم، إذا كان العامّ ذاتيًّا للخاصّ يفتقر هو خاص إليه به عــام في تقوّمه في العــقل دون العين و أمّا إذا كان عارضاً فلا. در اين «نعم» استدراك مي كند و مي كويد: اكر عام و مطلق مقوم و ذاتی خاص باشد مثل حیوان نسبت به انسان، در این صورت انسان، که خاص

است، بدون این عام تحقق ندارد. اما ناگهان آخوند حرفی می زند که و فق نمی دهد. در مقام عقل، یعنی در مقام تجزیه و تحلیل، حیوان جنس انسان و مقوم و ذاتی وی است، اما در عین و در خارج حیوان مقوم و ذاتی نیست، در حالی که حیوان چه در ذهن و چه در عین مقوم و ذاتی انسان است گرچه تفاوت ذهن و عین در آن است که عقل ذاتیات را از همدیگر تفصیل می دهد، ولی در خارج ذاتیات متحد و به یک وجود موجودند، ولی اگر عام عارض باشد چنین نیست که خاص به این عام نیازی داشته باشد؛ مثل مفهوم و جود، که از وجودات خاصه انتزاع شده است.

و أمّا قولهم: «يلزم من ارتفاعه ارتفاع كلّ وجود حتّى الواجب فيمتنع عدمه، و ما يمتنع عدمه فهو واجب» ایشان قائل شدند که اگر وجود خاص محتاج به مطلق باشد ارتفاع كل وجود لازم مي آيد؛ يعني چون خودش واجب بالذات نمي شود، از واجب بودن به در می آید، نفی و ارتفاع این واجب باعث ارتفاع کل است. مرحوم آخوند می فرماید: نه خير، چرا ارتفاع كل لازم بيايد؟ بالذات ارتفاع كل لازم نمي آيد، بلكه بالعرض ارتفاع كل لازم مي أيد، پس بالذات ارتفاع خودش لازم مي أيد و بالعرض ارتفاع دیگران، پس باید بین بالذات و بالعرض تفاوت گذاشت. گوییم: آیا ارتفاع دیگران بالذات و يا بالعرض لازم مي آيد و يا خير؟ همين مقدار در حجّت ايشان كافي است و ايشان بيش از اين را نمي خواهند. فمغالطة جواب «امّا» منشؤها عدم الفرق بين ما بالذات و ما بالعرض، لأنَّه إنَّما يلزم الوجوب لوكان امتناع العدم لذاتــه و هــو مــمنوع در بــاب وجودات و در باب وجود خاص امتناع عدم لذاته هست، و در اینجا هم نمی توان عدم را حمل کرد. پس ایشان بین امتناع ذاتمی و استناع غیری فرق نگذاشتند. پس در صورتي وجوب لازم مي آيد كه امتناع عدم ذاتي باشد؛ يعني امتناع همه ذاتي باشد، در حالي كه امتناع عدم در آنجا ذاتي نيست و بالعرض است، بلكه به خاطر امتناع عـدم وجود خاص است وجوب لازم مي آيد و كلام در اين نيست. بل ارتفاعه يستلزم ارتفاع بعض أفراده الذي هو الواجب كسائر لوازم الواجب مثل الشيئيَّة و العلِّيَّة و العالميَّة و غيرها.

پس ارتفاع كل مستلزم ارتفاع برخى از افراد كل است كه همان واجب است. پس ارتفاع كل ذاتاً محال نيست، بلكه به خاطر وجود خاص است بنابرايس بالعرض مى باشد. لذا آن قضيه كه ديلزم من ارتفاعه ارتفاع كل... صحيح نيست به اينكه از آن وجوب ذاتى ثابت شود.

اگر کسی از ایشان جانبداری کند و بگوید: در بیان فرق بالذات و بالعرض حق با شماست که امتناع بالذات دربارهٔ آنها صادق نیست و فقط در موطن واجب صادق است، اما ما حق داریم که بگوییم صحیح نیست که شیء به نقیض متصف شود. آیا اتصاف شیء به نقیض امتناع ذاتی دارد؟ پس ارتفاع غیر از وجود خاص به معنای اتصاف آنها به عدم است پس دوباره به عدم ذاتی بازگشت. پس اگر بپذیریم که از ارتفاع وجود خاص ارتفاع کل بالذات لازم نیاید، ولی آیا اتصاف شیء به نقیض خود منع ذاتی دارد یا نه؟ لذا قیل چنین می گوید: بل یمتنع لذاته، لامتناع اتصاف الشیء بنقیضه. مراد از این شیء ماسوای وجود خاص است.

قلنا: الممتنع اتصاف الشيء بنقيضه، بمعنى حمله عليه بالمواطاة مثل الوجود عدم لا بالاشتقاق. مشكل اين است كه بين حمل مواطاتى و حمل اشتقاقى فرق نمى گذاريد، اگر در جايى حمل مواطاتى باشد، امتناع ذاتى لازم مى آيد، ولى در حمل اشتقاقى چنين نيست. پس در واقع بين امتناع بالذات و امتناع بالعرض فرق نگذاشتيد؛ مثلاً اگر وجود شريك البارى را در ذهن در نظر بگيريد، صحيح نيست كه به اين وجود ذهنى اطلاق عدم بنماييد پس فوجود شريك البارى عدم عصيح نيست، زيرا وجود وجود است، ولى صحيح است كه بگوييد: فوجود شريك البارى معدوم، كه به حمل اشتقاقى معدوم را بر او حمل مى كنيد. در بحث ما نيز چنين است: حمل عدم بر اسوى الله صحيح نيست. پس امتناع ذاتى در جايى صدق مى آيد كه حمل عدم بر آن ماسوى الله صحيح نيست. پس امتناع ذاتى در جايى صدق مى آيد كه حمل عدم بر آن شود، ولى در ماسواى وجود خاص حمل معدوم صحيح است نه حمل عدم. بنابراين مثال مى زند: مثل قولنا الوجود معدوم، كيف، چگونه «الوجود معدوم»، كه حمل اشتقاقى مثال مى زند: مثل قولنا الوجود معدوم، كيف، چگونه «الوجود معدوم»، كه حمل اشتقاقى

است، درست مى باشد؟ براى آن شاهد مى آورد: و قد اتّفقت الحكماء على أنّ الوجود المطلق العامّ من المعقولات الثانية و الأمور الاعتبارية التي لاتحقّق لها في الأعيان. مكر وجود عام مفهومى وجود نيست؟ در حالى كه به حمل اولى ذاتى صحيح نيست بكوييم وجود مطلق عدم است؛ يعنى به حمل مواطباتى حمل عدم بر آن صحيح نيست، اما به حمل ذو هو و اشتقاقى صحيح است بكوييم: وجود مطلق معدوم است؛ يعنى در خارج تحقق ندارد.

عنوان بحث و تفصیل مقال لتوضیح الحال و بود و در آن مشارب گوناگون و جود را بیان می کرد، فانظر ما أعجب متفرع بر این مسالک گوناگون است. در نقل این اقوال و عبارات به تفتازانی در اوائل مقاصد و شرح آن انظر دارد. در شوارق از شرح المقاصد نقل فرموده است. شوارق از کتاب های کلامی درسی بود که طالب علم پس از شرح تجرید جناب علامه و شرح تجرید قوشچی، آن را می خواند. میلا اسسماعیل استاد جناب حاجی و مرحوم ملاعلی نوری و شیخ علی نوری، بر شوارق حواشی دارند. در شوارق چنین فرمود: و نکتة: قال فی شرح السقاصد: و ما أعجب حال الوجود مین اختلافات العقلاء فیها بعد اتفاقهم علی آنه أعرف الأشیاء و نیز مطالب اینجا در اوایل شرح مقاصد موجود است. و شم إن الدائر علی ألسنة طائفة من المتصوفة و در شرح مقاصد است. کتاب اسفار مآخذ فراوان دارد، و استادی و دانش میلاصد را در آرای مخصوص وی است، ولی در هر صورت اسفار نیاز به تحریری دوباره دارد تا مطالب اختصاصی وی است، ولی در هر صورت اسفار نیاز به تحریری دوباره دارد تا مطالب مکرر آن حذف و برخی از مطالب پراکنده در یک جا جمع شود؛ مثلاً در باب نفس مکرر آن حذف و برخی از مطالب پراکنده در یک جا جمع شود؛ مثلاً در باب نفس ناطقه در مباحث گوناگون سخن به بیان آمده است:

<sup>\*</sup> درس صد و هفتاد و هفتم.

۱. ص ۷۵ (طبع ترکیه).

۲. ص ۲۸. (چاپ اول، رحلی سنگی).

۳. همان، ص ۶۳ – ۷۶.

۴. همان، ص ۷۳.

مرحلهٔ دهم تجرّد برزخی نفس ناطقه در مقام خیال را بسیار محکم بحث کرده است؛ ۲. در کتاب نفس تجرد عقلی آن را بحث نموده است؛ ۳. بالاتر از آن دو در اینکه نفس دارای حد یقف نیست و دارای فوق تجرد است در اثنای کلمات آمده و فصلی جداگانه برای آن نیاورده است، در حالی که شایستگی عنوانی جداگانه داشته است.

مثال دیگر، بحث بسیار مهم فلسفی دربارهٔ تکامل برزخی است؛ آیا انسان بعد از این نشأه با قطع علاقه از ماده دارای تکامل هست؟ اگر تکامل زیر سر ماده و استعداد است، پس چگونه در آنجا حرکت تکاملی اتفاق می افتد؟ در پسی حل ایس مطلب مطالب بسیاری از جمله حرکات اهل بهشت و اهل جهنم، تبدّل عذاب ها و نعمت ها، تطوّر عذاب ها، تعاقب از منه حل می شود. با آنکه در اسفاد در بین فرمایش ها از ایس مطالب سخن گفته و اشارات و لطایفی را بیان کرده است، اما در بین مطالب و اشنای گفتارهاست و فصلی جدا برای آن عنوان نشده است.

پس چنین دسته بندی و تحریری که روش مرحوم آخوند و حکمای اصیل انسان را بیان داشته، و آیات و روایات و منطق و حی را بیان کند در اسفادنیاز است.

فانظر ما أعجب حال الوجود من جهة اختلافات العقلاء فيه، بعد كونهم متفقين على أنه أظهر الأشياء همان گونه كه در باب وجود اختلاف است، در باب لفظ جلالة الله الله نيز چنين اختلافات بين علما وجود دارد. در مطول و قتى به آن برخوردم اختلافات در آن را ملاحظه كردم، به دنبال اين بحث رفتم، بعداً در مصباح الانس نيز به آن برخوردم جز آنكه در مطول اهل ادب كلمه «الله» را از نظر ادبى مورد بحث قرار دادند؛ ولى در مصباح الانس از جنبه عرفانى مورد بحث قرار گرفت. سرانجام در باب اشتقاق «الله» اختلافات فراوان شده است، به طورى كه من ياداشت كردم از بيست قبول متجاوز شده است؛ در اينكه لفظ «الله» جامد است و يا مشتق، اگر مشتق است از چه اشتقاق عافته، آيا لفظى عربى است و يا غير عربى. در اثناى جستجو به كلام ميرسيد شريف يافته، آيا لفظى عربى است و يا غير عربى. در اثناى جستجو به كلام ميرسيد شريف برخوردم، از سخن وى خوشم آمد. ايشان گفت: همان طور كه عقلا درباره حقيقت

الله دارای اختلاف رأی و نظرند در لفظ الله نیز میان علما اختلاف است و لذا در باب لفظ هم به حیرت افتاده ، ودند. البته این لفظ هم به حیرت افتاده ، بودند. البته این حیرت، چنانکه در شرح فصوص فرمود، حیرتی ممدوح و محمود است، نه حیرتی مذموم، که ضلالت و سرگشتگی را می رساند و نمی داند کجایی است. حیرت محمود مبتنی بر علم است. کسی که علم تشریح نخوانده و در طبّ و علم تشریح وارد نیست، اگر کسی را ببیند و صورتی را مشاهده کند، بی خبر از آن است، اما آن کس که علم تشریح می داند و به تار و پود انسان عالم است، و قتی به چشم عقل انسان را ملاحظه کند در حیرت می افتد. لذا علم تشریح او را بیدار می کند. در قانون جناب شیخ در قسمت تشریح و قتی عضوی را تشریح کرد و طبقات قسمت تشریح و قتی عضوی را تشریح کرد و طبقات هفتگانهٔ آن را بیان نمود و به قول حافظ:

اشک حسرم نشین نسهانخانهٔ مسرا زان سوی هفت پرده به بازار میکشد وقتی بخواهد از آن عضو به عضو دیگر برود میگوید: «عظم سلطانه» و یا «بسهر برهانه، «جلت عظمته»، «تعالی شأنه».

این چنین حیرت محمود هر چه بیشتر، علم وی بیشتر است، لذا در شرح فصوص به روایت حضرت خاتم انبیا ﷺ متمسک شده که، «رَبّ زِدْنی فیك تحیراً ا أی علماً، و لازمهٔ این علم حیرت است، چنان که در قرآن مجید فرمود: ﴿ قُلْ رَبُ زِدْنِی عِلْماً ﴾. اکنون که گدایی می کنید و از درگاه من چیزی می خواهید، چیزی بخواهید که در خور این درگاه باشد.

اكنون اختلافات علما رابيان ميكند:

فمنها: اختلافهم في أنَّه كلِّي أو جزئي، فقيل: متفرع بر اختلاف در كليت و جزئيت

١. تصحيح سيد جلال الدين آشتياني، ص ٥٢٧

۲. مثلاً در صفحهٔ ۲۳ قانون (جاپ بیروت) وقتی از نشریح عضلات رأس بـه عضلات حـنجره مـیرود، چـنین جملاتی دارد.

وجود این دقیل، است که می گوید: جزئی حقیقی لاتعدد فیه أصلاً و إنسا التعدد فیی الموجودات لأجل الاضافات الیه. در نظر داشته باشید که جزئی حقیقی منطقی با کلی مفهوم در علم منطق را چه بسا با جزئی و کلی انبساطی اشتباه می کنند. کلی سعی را در فروَسِفْت کُلُّ شَیء رَحْمَة ﴾ ۱، ﴿ أَحاطَ بِکُلُّ شَیء عِلماً ﴾ ۲ و ﴿ وَهُو الَّذِی فِی السَّماء إلِنه وَ فِی الأَرْضِ إِلله ﴾ ۳ دنبال کنید. پس جزئی به معنای وحدت شخصیه وجود با جزئی منطقی اشتباه نشود. پس این فرمایش که وی جزئی حقیقی است؛ یعنی یک وجود حقیقی است؛ یعنی یک وجود حقیقی است که و حدت شخصی داشته و مبدأ کثرات موجوده می باشد، و این کثرات و موجودات ماهیات متحققه هستند؛ یعنی ماهیاتی هستند که منسوب به وجودند، و امناف به همین یک وجود دارند. و اطلاق کلمهٔ «موجود» بر این ماهیات منسوبه به معنای نسبت آنها به وجود دارند. و اطلاق کلمهٔ «موجود» بر این ماهیات منسوبه به معنای نسبت آنها به وجود است. و از این معنا به وحدت وجود و کثرت موجود تعبیر می کنند. اکنون می خواهیم نظر خویش را بگوییم:

و الحق أنّ الموجود بما هو موجود كلّي، و الوجودات أفراد له، و حصص لحقيقة الوجود، باعتبار أنّ تشخصاتها لاتزيد على حقيقتها المشتركة بينها در اينجا اگر مراد وى از كلى، كلى مفهومى باشد در اين صورت مفهوم عام كلى داراى حصصى مفهومى است و مراد از افراد، حصص مفهومى وجود است كه بر وجودات خاصه صادق است و اگر مراد از كلى، كلى احاطى سعى باشد مراد از افراد و حصص مراتب و جودات هستند. دربارة حصص مفهومى مرحوم سبزوارى فرمود:

و الحصّة الكلّي مقيّداً ينجيء تقيّد جنزء و قيد خارجي "

ا كنون اگر به سطر بعد توجه كنيم كه فرمود: «و حقيقة الوجود ليست كلّية و لا جزئيّة مي توانيم أن را قرينه بر احتمال اول از «الموجود بما هو موجود كلّي» بگيريم

١. غافر ( ٢٠) أية ٧.

۲. طلاق (۶۵) آیهٔ ۱۲.

٣. اعراف (٧) آية ٥٤.

٣. شرح المنظوم، تصحيح و تعليق آية الله حسن زاده، ج ٢، ص ١٣٠.

که مراد از آن کلی مفهومی بوده و حصص آن حصص مفهومی است، نسه صراد از حصص، مراتب وجود عینی باشد. پس اگر وجودات حصص باشند؛ یعنی تشخصات آنها زاید بر حقیقت مشترکه بین افراد نیست و اگر تشکیک خاصی باشد مراتب و حصص و افراد وجود در عین اتفاق در حقیقت وجود به خود وجود از همدیگر متفاوت هستند پس تشخصات آنها به خود ذات آنهاست برخلاف تشکیک عامی باشد، حصص پس از اشتراک در حقیقت مفهوم وجود به قوابل و امور زاید بر ذات و کمالات ثانوی از همدیگر متفاوت و جدا می شوند؛ مثل اختلاف نور خورشید نسبت به قوابل و تشخصات.

اکنون از عنوان وجود به معنون آییم و ببینیم حقیقت وجود در خارج چیست؟ آیا وجود در خارج کلی است و یا جزئی، در پاسخ فرمود: و حقیقة الوجود لیست کلیة و لا جزئی، و لا عامة و لا خاصة، و إن کانت مشترکة بین الموجودات وجود یک حقیقت است که کلی و جزئی به معنای متعارف منطقی نیست، بلکه کلی احاطی سعی است، و عموم و خصوص آنها را ندارد و مراتب آن گوناگون و تفاوت آنها به خود ذات آنهاست و هذا عجیب لا یعرفه إلا الراسخون فی العلم؛ جز کسانی که کارکشته در علمند، دیگران متوجه این معنا نمی شوند و مراد از همشترکة بین الموجودات اشتراک سعی و انبساطی است نه اشتراک مفاهیم کلی بین افراد آن.

پس از آنکه امام باقر گااز دنیا رحلت فرمود، ابابصیر ' به همراه تنی چند، در حالی که جنب بود، به خدمت امام صادق گاهی رسد. دوستان وی از حال وی آگاهی ندارند، سلام کردند و نشستند. حضرت برای اولین بار به ابوبصیر رو کرد و فرمود: ابوبصیر! مگر نمی دانید که جنب حق ندارد در محضر حجة الله بنشیند؟ عرض کرد: چراا به مسأله آگاهی دارم، فرمود: پس چرا با این حال به اینجا آمدید؟ عرضه داشت:

۱. معادل آن به زبان فارسی روشندل است، زیرا برای احترام به نابینا «روشندل» میگویند، چنانکه در عربی ابوبصیر میگویند

میخواستم شما را بیازمایم، که آیا حجّت بعد از حجت هستید. ا غرض ایسنکه مرد توانایی بود.

در کافی از ابوبصیر روایت شده که از این روایت، که مؤمنین در قیامت خدا را می بینند پرسید، حضرت به ایشان فرمود: مگر الآن نمی بینید؟ ابوبصیر در پیشگاه امام و تصرّفات وی بود؛ سلطان آیه ﴿ وَفِی أَنْفُسِكُمْ أَفَلا تُبْصِرُونَ ﴾ آبرایش ظهور و قیامتش قیام کرد. ابوبصیر تأمّلی کرد و متنبّه شدگفت: می بینم، اجازه می فرمایید به دیگران هم بگوییم؟ آقا فرمود: اگر به آنها بگویید و آنها این گونه که شما فهمیدید، نفهمند چطور؟

طعم توحید هر خسی نـچشد

بار تـوحيد هــر كســى نكشــد

و يا

پر دلی باید که بار غم کشد
اکنون اگر از شما بپرسیم: آیا وجود ممکن است و یا واجب؟ در پاسخ میگویید:
هم واجب است و هم ممکن. سؤال: آیا این تناقض نیست؟ پاسخ: خیر، وجود،
واجب است به وجود اطلاقی، و ممکن است در حال تقیید به مظاهر. امّا امکانی که در
باب وجود نمی آید امکان ماهوی به معنای استواثیت طرفین است و البته امکان اخص
در باب ماهیات، و در باب وجود امکان به اصطلاح آخوند می آید، و آن امکان به
معنای امکان فقری است. مراحل وجودات، آیات و مراتب وجودی فقر محض به
واجب الوجودند، پس وجود به اطلاق، واجب است و به مظاهر و آیات، ممکن به
امکان فقری است.

و منها: اختلافهم في أنّه واجب أو ممكن. فقد ذهب جمع كثير من المتأخّرين إلى أنّ مفهوم الوجود واجب، و ذلك هو الضلال البعيد اين قول نيز از شرح مقاصد نــقل شــده

١. مدينة السعلجز، معجزة ٧٢، ص ١٣٨، (چاپ سنگي).

۲. ذاریات( ۵۱) آیهٔ ۲۱.

است، ولی چه کسی میگوید مفهوم وجود واجب است؟ مفهوم وجود پس از تـولد زید و رشد و بالندگی وی از وجودات خاصه انتزاع مـیشود، از ایمن فـرمایش چـه میخواهند؟ آیا میخواهند بفرمایند که، عنوان فانی در معنون است، و مـراد ایشـان وجود محقّق در خارج است؟

و منها: اختلافهم في أنَّه عرض أو جوهر، أو ليس بعرض و لا جوهر مرحوم آخوند مي فرمايد: وجود هم عرض است و هم جوهر، ما هو الجوهر؟ و ما هو العرض؟ آنكه در این مرحله جوهر است همان وجود است، و آنکه در این مرحله عرض است باز وجود است. پس این عرض هم وجود است، زیرا همهٔ منظاهر و منجالی و آیات و شؤون وجودند. ماهیات از حریم وجود خارجند، و به لحاظ وجود من حیث هو وجود با قطع نظر از تقیید به جوهر و عرض، وجود فوق مقوله است، ولی به لحاظ مظاهر و آیات و کثرات، اسمای مزبور برای وجود پیش می آید. خیلاصه در این اختلاف عدهای گفتند: و جود نه جوهر است و نه عرض، تعلیل آنها این است. لکونهما من أقسام الموجود و الوجود ليس بموجود. قبلاً بيان شد كه عده اي در اشار الت الحسنين پنداشتند که، جوهر جنس همهٔ موجودات بوده و شامل حق تعالی همم می شود، در حالی که معنای جوهر و عرض را متوجه نشدند و خیال کردند حق تعالی به معنای جوهر موجود قائم به ذات است، در حالي كه جوهر ماهيتي قائم به ذات است و وجود ماهیت نیست و فوق مقولات ماهوی است. پس ایس عده گفتند: وجود از اقسام موجود نیست، زیرا وجود ماهیت نیست، در حالی که جوهر و عرض از اقسام مو جو د است.

فقیل: هذا هو الحقّ. مرحوم آخوند این سخن را به «قیل:» که مشعر به تمریض است نسبت داد، زیرا خودش قائل است که وجود هم جوهر و هم عرض است، ولی در مرتبهٔ مظاهر و آیات، گرچه وجود من حیث هو نه جوهر است و نه عرض. و في کلام

۱. نمط ۴، فصل ۲۵.

الشيخ الرئيس و أتباعه ما يشعر في الظاهر بأنّه عرض با آنكه شيخ در نمط چهارم چنين فرمود: افي الوجود و علله؛ كه مفهوم وجود امري اعتباري است و اين مفهوم از وجودات گرفته شده است. پس شیخ و پیروان وی به اصالت وجود معتقدند، بلکه تا قبل از شیخ اشراق مسلک اصالت ماهیت و جود نداشت. در هر صورت این نسبت به شیخ چندان مناسب به نظر نمی رسد. بله، این کلام در شرح مقصد چنین آمده است: «و في كلام الإمام مايشعر بأنّه عرض. ، بس اين سخن از فخر رازي دور نيست. لذا اگر عده ای ماهیت را اصیل دانسته و در واجب این ماهیت را مجهول الکنه بدانند، و كلمة اهست، را اعتباري بدانند، چندان بعدي ندارد، ولي نسبت به شيخ صحيح نیست. و لذا این عده حتی در موجودی قائلند که اصلاً مبدأ اشتقاق ندارد، و معنایی وهمي است، و از اين معناي انتزاعي وهمي لفظي به نام موجود درست ميكنيم والا واقعیتی ندارد. اکنون می فرماید: اینکه و جود عرض باشد صحیح نیست و هو بعید. لأنَّ العرض ما لايتقوَّم بنفسه، بل بمحلَّه المستغنى عنه في تقوَّمه اكر وجود عرض باشد، عرض بر محلّی، که خود تقوم دارد، عارض می شود پس محل مستغنی از عرض خود یعنی وجود است، در حالی که هیچ چیز نمی تواند بی نیاز از وجود باشد و لا پتصور استغناء الشيء في تقوّمه و تحقّقه عن الوجود.

و الحقّ عندي \_ كما مرّ \_ أنّ وجود الجوهر جوهر بنفس جوهريّة ذلك الشيء و وجود العرض عرض كذلك اكنون مطلب حق را بيان مىكند، كه ما توضيح داديم، پس وجود در جوهر، و در عرض، عرض أست، زيرا در خارج وجود و ماهيت عينيّت دارند لاتحاده معها في الواقع، زيرا وجود در خارج باماهيت متحد است. اكنون اگر وجود را با صرف نظر از مظاهر و آيات در نظر بگيريم: وجود نه عرض است و نه جوهر لذا فرمود: و إذا اعتبر حقيقته في نفسها فهو ليس بهذا الاعتبار مندرجاً تبحت شيء من المقولات، إذ لاجنس له و لافصل له، لكونه بسيط الحقيقة، و لا له ماهيّة كليّة يحتاج في وجودها إلى عوارض مشخصة، چون بسيط الحقيقة است جنس و فصل ندارد، و ماهيت

كلى نيست تابه عوارض مشخصه در تشخص نيازمند باشد فليس كليًا و لا جزئيًا، بل الوجودات هي حقائق متشخصة بذواتها، متفاوتة بنفس حقيقتها تشكيك خاصى است و حصص وجودى اند. در اينجا حصص مفهومي راه ندارد، لذا افراد در حقيقت وجود مشتركند و به خود اين حقيقت از همديگر ممتازند، مشتركة في مفهوم الموجودية العامة التي هي من الأمور الاعتبارية، كما سبق القول إليه. بس اشتراك آنها در آن امر عام مفهومي اعتباري است.

و منها: اختلافهم في أنَّه موجود أولا قائلين به اصالت ساهيت وجـود را سوجود نمی دانند، خواه در مبدأ و خواه در ممكن، زيرا به عقيدهٔ ايشان و جود مرادف دهست، در فارسی است، و ما از متقرر در خارج به وجود و هستی تعبیر میکنیم، نـه ایمنکه موجود مبدأ اشتقاقي داشته باشد، كه كلية موجود از أن مشتق شده باشد. فقيل: إنَّه موجود بوجود نفسه فلا يتسلسل. اين كونه موجود به وجود خودش موجود است تــا اشکال پیش نیاید که اگر موجود است موجودیتش از چه باب است. مثل اعتراضی که در باب ماهیت کردند که اگر و جود عارض بر ماهیت می شود، عارض بر ماهیت معدومه می شود و یا موجوده، اكر ماهيت موجوده باشد تسلسل لازم مي آيد. و قيل: بل اعتباري لا تحقّق له في الأعيان. و قيل: ليس بموجود و لا معدوم. چمنين مسعنايي هممان حمال است. خمدا رحمت کند جناب شعرانی را از او می پرسیدیم از حال باید چه تعبیر کرد؟ می فرمود: با یک دای، باید از آن عبور کرد و گذشت. و الحق أنّ العامّ اعتباری، و له أفراد حقیقیّة. و منها: اختلافهم في أنَّ الوجـودات الخـاصَّة نـفس المـاهيَّات أو زائـدة عـليها. آيــا وجودات در ذهن زاید و بر ماهیات و در خارج عین آنها هستند. پس در ذهن و عین با همدیگر متعاکسند، در ذهن ماهیت موصوف و وجود صفت و در خارج بالعکس است. و الحقّ أنّها نفس الماهيّات الممكنة في الواقع، و غيرها بحسب بعض الاعتبارات في الذهن. بس وجودات عين ماهيات در خارجند، و در ذهن غير آنند.

و منها: اختلافهم في أنَّ لفظ الوجود مشترك بين مفهومات مختلفة أو متواطئ آيا لفظ

وجود مشترک بین افراد مثل لفظ انسان است که مشترک بین زید و عمر و است و یا به نحو تشکیک است؟ و اگر به نحو تشکیک است از قبیل تشکیک عامی است و یا تشکیک خاصی؟ حرف مشاء تشکیک عامی و حرف حکمت متعالیه تشکیک خاصی است و آنها هم قائل به تواطی هستند. یقع علی الموجودات بمعنی واحد لاتفاوت فیه أو مشکك یقع علی الجمیع بمعنی واحد هو مفهوم الكون، لكن لاعلی السواء اگر وجود به معنای واحد است، پس چرا در حمل بر هسمه علی السواء نیست؟ آیا تناقض گویی شده است؟ خیرا مشاء گفتند: این حقایق متباین در یک معنای واحد به نام وجود عام، که مفهوم «کون» است، مشتر کند، زیرا همهٔ موجودات مثل فلک و ملک ... کائن هستند: دهذا کائن» و «ذلك کائن» پس مفهوم کون بر همه ملک ... کائن هستند: دهذا کائن» و «ذلك کائن» پس مفهوم کون بر همه صادق است؛ ولی صدق این «کون» بر همه علی السواء» نیست و هذا هو الحق.

اکنون فرمایش سید المدققین را بیان می کند. و موجود مفهومی بسیط دارد که در به معنای متحد بودن آن با مفهوم موجود است، و موجود مفهومی بسیط دارد که در فارسی از آن به دهسته تعبیر می شود، و نیز این مفهوم بسیط بسه نام موجود مبدأ اشتقاق ندارد، چنان که معدوم مبدأ تحقق ندارد، جز آنکه ادیب موجود را مشتق از وجود می داند. مثل اینکه چنین می گویند: و جد، و هو واجد و ذاك موجود، چنان که معدوم مشتق از عدم است، مثل این سخن: عدم یعدم، و هذا عادم و ذاك معدوم. پس موجود و معدوم در اینکه مبدئی محقق ندارند، مساوی اند.

و منها: اختلافهم في أنّ الوجود سواء كان حقيقياً أو انتزاعياً معتبر في مفهوم الموجود اختلاف ايشان در آن است كه چه وجود را حقيقى و اصيل بدانيم و يا ماهيت را اصيل، و وجود را انتزاعى بدانيم، در هر دو صورت آيا اين وجود در مفهوم موجود، كه مشتق است، معتبر مى باشد، چنان كه در ابيض بياض معتبر است؟ يعنى همان گونه كه ابيض از بياض گرفته شده است، آيا موجود هم از وجود گرفته شده است و وجود مبدأ

درس صد و هفتاد و هشتم.

اشتقاق برای مشتق شرط است؟ و یا اینکه بر فرض که بیاضی در عالم وجود نداشته باشد مع الوصف ما مشتقى به نام ابيض داريم و انتزاع و اشتقاق ابيض صحيح است، پس مبدأ اشتقاق در مشتق شرط نيست: و قيام المبدأ بالشيء حقيقة و مجازأ شرط في كونه موضوعاً للحكم عليه بأنّه موجود أم لا «و قيام المبدأ» منصوب است؛ يعني وفي أنّ قيام المبدأ، و قيام مبدأ اشتقاق به شيء خواه قيام حقيقي بـاشد و خـواه مـجازي، در اینکه شیء موضوع برای حکم بر مشتق به اینکه «شیء موجود است» شرط است و یا خير؟ مراد از قيام حقيقي اصالت وجود و مراد از قيام مجازي اصالت ماهيت است. همان گونه که قبلاً بیان شده عدهای به اعتباری بودن وجود و اصالت ماهیت قبائل شدند، و گفتند: حتى در واجب الوجود نيز ماهيت اصيل است و ماهيت واجب مجهول الكنه است. پس انسان نمي تواند به ماهيت واجب دست پيدا كند، اما ماهيت ممكنات را مييابد. اين عده نمي توانند واجب الوجود را غير متناهي بـدانـند، زيـرا واجب را با این بیان واحد به وحدت عددی و جدای از دیگران می دانند، پس واجب در طرفي و ممكن در طرف ديگر قرار دارد. سخن از ماهيت مجهولة الكنه در واجب همانند وجود صمدي غيرمتناهي در وي نيست، زيرا محققان وقتي سخن از صمدیت و غیر قابل اکتناه بودن واجب و عدم درک وی به میان می آورند، مرادشان این است که همه محدود و متناهی اند و او غیر متناهی است. و چـون ادراک احـاطهٔ مدرک به مدرک میباشد، چگونه محاط و محدود می تواند به محیط نامحدود احاطه پيدا كند؟ لذا مجهول مي شود، اما اين كس كه به ماهيت مجهولة الكنه در واجب قائل است ناچار به کثرت عددی قائل است، وی با آنکه اطلاق لفظ موجود بر واجب مي كند، اما مي گويد اين كلمه لفظي است كه مبدأ اشتقاق ندار د. در متن واقع وجودي نداریم تا مبدأ اشتقاق باشد، بلکه مردم در محاورات خویش به وی اطلاق موجود ميكنند. يس سيد المدققين به «لا» در اين اختلاف قائل است، زيرا تنها اطلاق ادبي و عرفی موجود را روامی داند بدون اینکه وجود در خارج واقعیت داشته باشد. چنان که

از ادیب سؤال شود که معدوم چه صیغهای است؟ می گوید: همعدومه از اعدم یعدم، عدمه مشتق است و عدم هیچ است و واقعیتی ندارد، پس اشتقاق معدوم از عدم مثل اشتقاق عالم از علم نیست، زیرا علم واقعیت دارد، در حالی که ادیب آن را نیز همانند عالم از عدم مشتق می داند. در اینجا نیز موجود چنین است. بل الموجود مفهوم بسیط من غیر دخول المبدأ فیه چنان که الفاظ فراوان دیگری نیز همانند معدوم و موجود داریم. و لیس للمبدأ تحقق وجود که مبدأ موجود است تحققی ندارد نه در عین و نه در ذهن، و نه به حقیقت و نه به صورت مجاز لا عیناً و لا ذهناً و لاقیام بالموضوع لاحقیقة و لا مجازاً، بل موجودیة کل شیء اتحاده مع مفهوم المشتق لاغیر همین اطلاق موجود بر شیء می شود و بیش از این نیست و الأول هو الحق الذی لاشبهة فیه.

## نقاوة عرشيه

در این «نقاوه» خلاصه و پاکیزه و نقی بحث را ذکر میکند. در کتابهای دیگر عنوان «فذلکته می آورند؛ یعنی خلاصه بحث. پس اکنون امهات مسائل و خلاصه و زبدهٔ مسائل وجود را در این «نقاوه» می آوریم. در این نقاوه مطالبی نیز می آورد که تاکنون آنها را نفرموده است، و نیز اصولی در این نقاوه عنوان می شود که هنوز نیامده است و این طلب را از آخوند داریم. چنان که در اسناد این اقوال نیز اشکالاتی داشتیم که بیان شد. پس در واقع این «نقاوه»، آن طور که باید، نقی نیست، گرچه اصول و امهات یاد شده در این نقاوه سنگین و شریفند، و دغدغهای در آنها روا نیست. این نقاوه ناظر به شرح خصوص قیصری، فصل اول تا «تنبیه للمستبصرین» است و البته برخی از عبارات را تحریر کرده و زیاداتی برای روشنی آنها افزوده است. قد تبین لك مئا برخی از عبارات را تحریر کرده و زیاداتی برای روشنی آنها افزوده است. قد تبین لك مئا برخی از عبارات را تحریر کرده و زیاداتی برای مقید بالاطلاق و التقیید در مصباح الانس این بحث به تفصیل عنوان شده است که حق تعالی نه مقید به اطلاق است و نه مقید به این بحث به تفصیل عنوان شده است که حق تعالی نه مقید به اطلاق است و نه مقید به این بحث به تفصیل عنوان شده است که حق تعالی نه مقید به اطلاق است و نه مقید به این بحث به تفصیل عنوان شده است که حق تعالی نه مقید به اطلاق است و نه مقید به این بحث به تفصیل عنوان شده است که حق تعالی نه مقید به اطلاق است و نه مقید به

۱. ص ۵۲ (چاپ سنگی).

تقیید، اما صادر نخستین و ظلّ الله و ظل ممدود و رقّ منشور، مقید به اطلاق است. حق سبحانه از این اطلاق هم رهاست و به قید اطلاق هم مقیّد نیست. گاهی در مقام تبیین و توضيح لفظ كلِّي مي آوريم، ولي مراد كلي احاطي سعى است. اطلاق و كلِّيت در اينجا به معنای کلی احاطی سعی است. حق سبحانه از این قید اطلاق هم مطلق است. در اطلاق واحد برحق سبحانه ميگويند: وي واحد به وحدت حقة حقيقيه است. ايس مطلب نیز در مفتاح الغیب و الوجود، که از قونوی است، و شرح آن به نام مصباح الأنس بين الغيب و الشهود از اين فنارى، هست. اما در انسان كامل، كــه ﴿ عَــلُّمَ آدَمَ الأَسْسَاءَ كُلُّها﴾ او ﴿كُلُّ شَيءٍ أَحْصَيْنَاهُ فَسِي إِمْـامٍ مُسبينٍ﴾ "دربـارة وي نــازل شــد، و حــضرت رسول الشﷺ به امير المؤمنين ﷺ اشاره فرمود اين دامام مبين، است و در هر صورت انسان كامل وحدت حقة ظلِّيه دارد، چنانكه حق تعالى وحدت حقة حقيقيّة انبساطيه دارد. این وحدت از اسمای مستأثرهٔ حق تعالی است و ممکنات نمی توانند اسمای مستأثره داشته باشند. مثلاً اگر به مؤسسه ای نگاه کنید و آن را بررسی نمایید، میبینید عده ای مشغول فعالیت هستند، از جملهٔ آنها معاون و نایب رئیس است، اما عنوان و مقام ریاست و نیز عنوان ربّ البیت در منزل از عناوین مستأثرهٔ آنهاست که به دیگری قابل دادن نیست. پس حق تعالی چون شریک و ندّ ندارد، و عالم تکوین دو بسردار نیست پس اسمای مستأثرهٔ وی را دیگری نمی تواند داشته بیاشد. حتی در مصباح الأنسِّ بيان شده است كه اطلاق دواحد، بر حق تعالى تــفخيماً و تــعظيماً است، والا حرف بالاتر از این تعبیرات میباشد، چنانکه در عالم انسانی به ناچار انبیا و اولیا بسرای بیان مقاصد، مطالب خويش را در قالب الفاظ مي ريختند، ولي حرف فوق اين كونه تعبيرات است. غير مقيّد بالإطلاق و التقييد و الكلّيّة و الجزئيّة و العموم و الخصوص، و لا هو وأحد

١. بقره (٢) آية ٣١.

۲. یس (۳۶) آیهٔ ۱۲.

۳. ص ۶۲، (چاپ رحلی).

بوحدة زائدة عليه و لاكثير مراد از اينكه حقيقت وجود مقيد به هيچ كدام نيست خود «الوجود من حيث هو هو» است، والا منظاهر و آيات وى چنين خصوصياتي را مي بذيرند. اينكه فرمود: وحدت زايد بر ذات ندارد، زيرا در غير اين صورت واحد به وحدت عددى مى شد، بلكه وى واحد به وحدت حقيقيه است، اين وحدت حقيقية انبساطيه است.

و لا متشخّص بتشخّص زائد على ذاته، كما سنزيدك انكشافاً اگر انسان بخواهد در خارج موجود شود، بايد شخص و فرد شود، پس ذات انسان حيوان نباطق است و براى تحقق در خارج تا عوارض مشخصه پيدا نكند فرد نمى شود، پس اين عوارض زايد بر ذات انسان است، اما وى در تحقق خارجى خود عوارض مشخّصه زايد بر ذات نمى خواهد. و لا مبهم، بل ليس له في ذاته إلاّ التحصّل و الفعليّة و الظهور نه تنها مبهم نيست و عين تحصّل و فعليت و ظهور است، بلكه همة تحصّلات و فعليات و ظهور به او مى باشد. و إنّما تلحقه هذه المعاني الإمكانيّة و المفهومات الكليّة و الأوصاف ظهور به او مى باشد. و إنّما تلحقه هذه المعاني الإمكانيّة و المفهومات الكليّة و الأوصاف الاعتباريّة و النعوت الذهنيّة بعسب مراتبه و مقاماته پس تا وجود مراتب پيدا نكرده و مقامات پيدا نكرده و مقامات پيدا نكرده و ما مي خورده و من حيث هو باشد معانى مزبور بر وى وارد نمى شود، ولى وقتى مقامات پيدا نكرده و مفاهيم كليه بر وى عارض مى شود، لذا مرحوم علامه مى فرمود: وقتى در قرآن ضمير متكلم مع الغير ونا عارض مى شود، لذا مرحوم علامه مى فرمود: وقتى در قرآن ضمير متكلم مع الغير ونا آستُهنا مِنْهُمْ ﴾ أو وقتى دل ما را به درد آوردند و غمگينمان كردند، ماهم انتقام گرفتيم. انتهنا مِنْهُمْ ﴾ أو وقتى دل ما را به درد آوردند و غمگينمان كردند، ماهم انتقام گرفتيم.

تا دل مرد خدا ناید به درد هیچ قومی را خدا رسوا نکرد پس ضمیر متکلم وحده در ﴿ نَفَخْتُ فِيهِ مِنْ رُوحي ﴾ ۲ با ﴿ أَرْسَلْنَا الرَّيْاحَ ﴾ ۲ با

۱. زخرف (۴۳) آیهٔ ۵۵

۲. حجر (۱۵) آیهٔ ۲۲.

۳. همان، آیهٔ ۲۹.

همديگر تفاوت دارند. پس انتساب به مظاهر و مقامات و آيات مطلبي است و انتساب به خود وي مطلبي ديگر: المنبه عليها مقامات و مراتب بقوله تعالى: ﴿ رَفِيعُ الدَّرَجاتِ ﴾ ' و چون خودش رفيع الدرجات است، لذا موجوداتي را كه برافراشت و منشأ آثار قرار داد رفيع الدرجات مستند.

«وليس بجوهر» جوهر به دو معناست: ١. معناى لغوى و محاورهاى. در اين اطلاق مى توان برحق سبحان نيز اطلاق جوهر كرد؛ ٢. معناى فلسغى جوهر كه تعريف آن چنين است: اماهية إذا وجدت في الخارج كانت لا في موضوع» طبق اين معنا واجب تعالى جوهر نيست. لذا فرمود: و ليس بجوهر كالماهيّات الجوهريّة المحتاجة إلى الوجود الزائد و لوازمه، چون ماهيت در تحقق خود نيازمند به وجود است، به همين بيان عرض هم نيست، زيرا تعريف عرض نيز چنين است: اماهية إذا وجدت في الخارج كانت في موضوع» لذا فرمود: و ليس بعرض، الآنه ليس موجوداً بمعنى أنّ له وجوداً زائداً، فضلاً عن أن يكون ضمير به عرض بر مى گردد في موضوع المستلزم لتقدّم الشيء على نفسه، زيرا اول بايد موضوع محقق باشد تا عرض بر وى عارض شود، پس اگر وجود عرض باشد بايد محل وى قبلاً محقق و موجود باشد، زيرا معدوم ممكن نيست محل

١. غافر (٣٠) آية ١٥.

۲. یکی از لطایف شیرین در ورفیع الدرجات، نکته ای است که در درسهای پنجشنیه و جسعه بیان شده است (درسهای پنجشنیه و جسمه در علم هیئت بوده که تمام این دروس به نام دروس هیئت و دشته های دیگر دیانی چاپ و متنشر شده است). اینکه، همان گونه که درایر اعم از دوایر صغار و دوایر عظیمه به ۱۳۶۰ درجه نقسیم شده اند، دوایری که افلاک قمر و شمس دارند نیز چنین است. کلمهٔ ورفیع به حساب ابجد نیز ۱۳۶۰است. چنان که لطیفهٔ دیگری در آیهٔ (کُلُ فی قُلُل پَشتِکُون) می باشد، و آن اینکه افلاک حرکات دوری دارند، و حرکت دایری پیوسته آن جایی را که نرک کرده و قصد می کند و به همان موطن اول بر می گردد، در «کل فی فلك» نیز چنین است، حروف آن طوری چیده شده است که از آخر دوباره همین کلمهٔ «کلٌ فی فلك» درست می شود. پس وجود در مراتب و مقامات مزبور قید می پذیرد، فذا فرمود: «فیصیر مطلقاً و مقیداً و کلیاً و جزئیاً و واحداً و کثیراً من غیر حصول التغیر فی ذاته ، با اینکه وجود تنزل پذیرفته و مقامات پیدا کرده، چیزی از و جود کاسته نشده است پس خلفت چیزی از او نکاسته است: بیا من لاینقص من خزانه شی ه ...»

شیء موجود باشد، چون تقدم شیء بر ذات خودش لازم می آید. و لیس أمراً اعتباریاً، کما یقوله الظالمون لتحقّه فی ذاته مع عدم المعتبرین ایّاه فضلاً عن اعتبارهم. وجود امر اعتباری نیست، زیرا تحقق ذاتی دارد. به همین خاطر اگر عقلا، یعنی «معتبرین» نیز نباشند وجود محقق است، چه برسد به نبودن اعتبار عقلا، یعنی اعتبار وجود. پس اگر وجود اعتباری باشد باید بعد از تحقق عقلا و بعد از اعتبار ایشان تحقق ذهنی پیدا کند. و کون الحقیقة بشرط الشرکة أمراً عقلیاً، و کون ما ینتزع عنها من الموجودیة و الکون المصدری شیئاً اعتباریاً، لایوجب أن تکون الحقیقة الوجودیة بحسب ذاتها و عینها کذلك. «و کون الحقیقة» مبتداست و کون ما ینتزع» عطف بر این مبتدا و «لایوجب» خبر هر دو است؛ ولی چون دو مبتدا هست انسان ابتدا خیال می کند که باید «لایوجبان» باشد، در حالی که ضمیر «لایوجب» به «کیل واحد» مستفاد از آن دو بسرمیگردد، در هس صورت «و کون الحقیقة» و نیز «کون ما ینتزع» جواب از سؤال مقدر است.

مراد از حقیقت به شرط شرکت مفهوم عام است و مراد از ۱ کنون ما پنتزع من الموجودیة نیز امر اعتباری عام است که ذهن آن را از موجودات انتزاع می کند. در هر صورت، از اینکه مفهوم عام کلی وجود کلی مفهومی است، و نیز این مفهوم مفهومی اعتباری باشد. و اعتباری است موجب این نیست که حقیقت و ذات وجود در خارج اعتباری باشد. و هو أعم الأشیاء بحسب شموله و انبساطه علی الماهیّات حتی یعرض لمفهوم العدم المطلق و المنضاف و القوّة و الاستعداد و الفقر و أمثالها من المفهومات العدمیّة. وجود از سعه رحمت شامل مقابل و ضد خویش نیز می شود، در ﴿ وَسِعَتْ کُلُّ شَیْ رَحْمَته ﴾ شیء را و قوه، چون فعلیت پیدا نکرده، و استعداد، که هنوز صورت فعلیت نیافته و نیز فقر، در ذهن تحقق می یابند. گرچه اعدام من حیث العدم از هم امتیازی ندارند، چنان که در ذهن تحقق می یابند. گرچه اعدام من حیث العدم از هم امتیازی ندارند، چنان که حاجی فرمود: ۱ لامیز فی الأعدام من حیث العدم اما عدم و ملکه از همدیگر ممتازند، پس تا پای وجود در کار اعدام نیامده متمایز نمی شوند. لذا فرمود: و بنور الوجود تتمایز بس تا پای وجود در کار اعدام نیامده متمایز نمی شوند. لذا فرمود: و بنور الوجود تتمایز بس تا پای وجود در کار اعدام نیامده متمایز نمی شوند. لذا فرمود: و بنور الوجود تتمایز بس تا بای وجود در کار اعدام نیامده متمایز نمی شوند. لذا فرمود: و بنور الوجود تتمایز بس تا بای وجود در کار اعدام نیامده متمایز نمی شوند. لذا فرمود: و بنور الوجود تتمایز

الأعدام بعضها عن بعض عند العقل حيث يحكم العقل عليها بر اعدام بامتناع بعضها، مثل شريك البارى و إمكان الآخر. إذ كلّ ما هو ممكن وجوده ممكن عدمه، و غير ذلك مسن الأحكام و الاعتبارات.

اکنون حکم دیگری از وجود را بیان میکند: • و هو أظهر من کلّ شيء تحقّقاً و إنّیّة، حتی قبل فیه: إنّه بدیهی وجود اظهر از همهٔ اشباء است و اولین چیزی که خود را نشان می دهد، نور وجود است و منشأ هر اثر از نور وجود می باشد:

دلی کز معرفت نبور و ضیا دید به هر چیزی که دید اول خدا دید

غیر از این راه ندارد. پس از طلوع آفتاب اولین چیزی که دیده می شود نور است و تا قبل از آن ظلمت بوده است، ولی چون پیوسته و جود ظهور دارد، لذا ذهول و غفلت از آن داریم. پس همان گونه که اولین بار چشم به نور می افتد آن گاه اشیاء به واسطهٔ نور دیده می شوند، دربارهٔ و جود نیز چنین است. و آخفی من جمیع الأشیاء حقیقة و کشها دیده می شوند، دربارهٔ و جود نیز چنین است. و آخفی من جمیع الأشیاء حقیقة و کشها شهود می توانیم و جود را دریابیم و ادراک شهودی نماییم، ولی این ادراک شهودی نیز محدود به حظ ما از و جود و به اندازهٔ جدول و دارایی ماست، لذا هستی چیست؟ و جود چه حقیقتی دارد؟ تنها شهوداً نمی توان و جود را انکبار کرد و ایس ادراک شهودی و ذوقی و این چشیدن باعث اقرار به آن است، لذا می داند که این همه آثار از همین حقیقت است، ولی در بیان ایس ادراک عاجز است، و ایس شهود و ذوق را نمی تواند پیاده کند، سنانی به مطایبه نگفته و خطابه نخوانده است، بلکه به حقیقت نمی تواند پیاده کند، سنانی به مطایبه نگفته و خطابه نخوانده است، بلکه به حقیقت فرموده:

تو كه در علم خود زبون باشى عسارف كردگار چون باشى اين دمن، كيست كه نمى تواند خودش را پياد، كند و كتاب وجود خود را درست بنگارد على أنّه لايتحقّق شيء في العقل و لا في الخارج إلّا به همه در عقل و در خارج به

درس صد و هفتاد و نهم: تاریخ ۱۱/۸ ۶۸/۱۱/۸

وجود تحقق مي بابند، بنابراين فهو المحيط بجميعها پس وجود به همة اشياء احياطه دارد. و به قوّم الأشياء، لأنّ الوجود لو لم يكن لم يكن شيء لا في العقل و لا في الخارج یکی از خصوصیات و جود آن است که همهٔ اشیاء متقوم به آنند، به طوری که اگر وجود نباشد هیچ چیز تقرر و تحققی ندارد، حتی در عقل و ذهن نیز اشیاء بندون وجود تحقق و تقرر ندارند. بنابراین احکام خاصهٔ ماهیات در صور تی در ذهن بر آنها بار میشود، که ماهیت تقرر و وجود ذهنی داشته باشد. بل هو عینها، یعنی وجود عین اشیاء است. این جمله در خطبهٔ رسالهٔ تذکره آغاز و انجام چنین آمده است: «سیاس آفریدگاری را که آغاز همه از اوست و انجام همه بدوست، بلکه خود همه اوست.» متأسفانه این جمله از خطبهٔ رسالهٔ مذکور از جناب خواجه، بـه واسبطهٔ اشباه عـلما حذف شده است. وی گمان کرده است که این کلمه با ذات حضرت حق تنافی دارد. اکنون که اندکی کتاب رازیرو رو کردیم می دائیم که اینکه و جود عین اشیاء است به چه معناست؛ يعني وجود به حسب تحقق عين ماهيات ميباشد، نه اينكه وجود مشترك لفظي باشد، چنانكه اشعري به حقايق متباين قائل شده است و به تبع ماهيات وجود، که عین ماهیات است، وجودات نیز متباین میشود، در حالی که ما بیان کردیم که وجود به لحاظ جنس و فصل عين ماهيات نيست، بلكه به لحاظ خارج عين اشياء مىباشد. پس وجود كه مرادف حق است، عين خارج است، ولي نه ايمنكه اگر بيان کردیم که وجود مساوق حق است حق غیرمتناهی را در یک جزء و یک آیه و کلمه محصور کرده و نسبتهای ناروا بدهند. پس ایشان چون یک کتاب را درست پسیش اهل فن ورق نزدهاند، بــه نــزد خــود تــخيّلات و گــمانهايي دارنــد و بــا أن گــمانها درجنگند. و هو الذي يتجلَّى في مراتبه، و يظهر بصورها و حقائقها في العملم و العمين، فتسمّى بالماهيّة و الأعيان الثابتة، كما لوّحنا به.

اگر از مقام واجب الوجود تنزل نماییم و از غیرمتناهی به متناهی بیاییم و به ظل ممدود و صادر نخستین و نفس رحمانی و وجود منبسط برسیم و از آن به مراتب نازل وجود، یعنی هیولای اولی برسیم همه مراتب وجودند. و خواهی بگو همه، مظاهر و مجالي و كلمات وجودياند. پس همه پرتو وجودند و وجود در آنها تنجلي كنرده است. مراد از «يظهر في العلم» در علم انسان و عقول و ماوراي طبيعت و در خود ذات. و عارف در موطن علمي به ماهيت اعيان ثابته ميگويد. علم در انسان از حدود و جنس و فصل اشیاء به دست مي آيد. اين علم حصولي است، اگر كم كم بالاتر رويم به صور علمی در ذات میرسیم که در آنجا فوق علم حصولی و انتزاعی و انشائی اینجاست و آن علم، عین ذات است. این علم فیض اقدس است که عین ذات میباشد و مراد از اقدس بودن فیض آن است که این فیض، اقدس و اعلا و انزه از آن است که علم غیر از عالم بوده باشد، بلکه عین ذات میباشد، پس اقدس از دوگانگی و تغایر است. اعیان خارجی از علم به عین آمدهاند، لذا نمودی از خود دارند و پرچمم دوگانگی را بلند کردهاند، ولی این صور علمی در ذات عین ذاتند، پس اعیان خارجی فيض مقدسند، ولي پايين تر از فيض اقدس. مراد از صور علمي و ماهيات به أن كونه که شایع شد، و از کلمهٔ اعتباری بودن ماهیات این شایعه قوت گرفت که ماهیات اعتباری انیاب اغوال هستند صحیح نیست، بلکه اعتباری به معنای نامتحصل است که در مقابل وجود متحصّل قرار دارد، والا ماهيت و اعيان ثابته، حمدود اشمياء و صور علمية آنها هستند. در فص موسوى القيصري فرمود: «الأعيان الشابتة هيي الصور العلمية.»

و هي مع سائر الصفات الوجوديد مستهلكة في عين الوجود، فلامغايرة إلا في اعتبار العقل ماهيات با ديگر صفات وجودى در عين وجود مستهلكند و به وجود احدى در مقام ذات يك وجود دارند. پس عين ثابت و صورت علمى و ماهيت در موطن علم، عين عالم است. علم و عالم و معلوم در واجب و ممكن متحدند، پس آنها در عين وجود مستهلكند. بنابراين مغايرت تنها در ذهن و اعتبارات ذهني است؛ مثل اينكه

١. شرح فصوص اللحكم، ص ٢٢٨، (چاپ سنگى).

علم حضوری نفس به خودش، که خود را جوهر مجرد قائم به ذات می بابد، و چنین جوهر مجرد قائم به ذاتی عقل و عاقل و معقول است، پس او عالم است و همو معلوم نیز می باشد. در اینجا در تغایر بین عالم و معلوم چه می گویید، عالم کیست و معلوم کدام است؟ پس مغایرت عالم و معلوم بالاعتبار است و ذهن می گوید: او به این اعتبار عالم است و به آن اعتبار معلوم، ولی از این اعتبار ذهنی که بگذریم یک هویت واحده در اینجا موجود است، اعیان ثابته نسبت به ذات عالم این گونه اند. و الصفات السلبیة مع کونها عائدة إلی العدم أیضاً راجعة إلی الوجود من وجه. در واقع جواب از پسسش مقدر است: اگر صفات وجودی و اعیان ثابته مستهلک در وجود باشند و جهی دارد امّا دربارهٔ صفات سلبیه چه می کنید؟

جواب: معنای صفات سلبی آن نیست که ما صفاتی متشخص و متعین داریم که این صفات در مقابل صفات ثبوتی باشند، به اینکه این دسته از صفات ثبوتی و آن دسته دیگر صفات سلبیه باشند. در منظومهٔ جناب حاجی فرمود ا:

و وصفه السلبي سلب السلب جاء في سلب الاحتياج كلاً أدرجا و معناى سلب دوم، يعنى نقص پس سلب نقص بازگشت به كمال وجودى مى نمايد، پس اينكه صفات سلبى را از حق تعالى سلب مى كنيم؛ يعنى نواقص را از او سلب مى نماييم. بر سر زبانها هست كه، «نه مركب بود و جسم و نه مرئى نه محل، اگر مى گوييم: حق تعالى جسم نيست از اين جمله چه مى خواهيم؟ در تعريف جسم قيام به ذات هم آمده است آيا مى خواهيم بگوييم حق تعالى قيام به ذات ندارد و يا اينكه مى خواهيم نقصى كه در جسم است از حق تعالى سلب كنيم؟ پس چون جسم اينكه مى خواهيم نقصى كه در جسم است از حق تعالى سلب كنيم؟ پس چون جسم حد دارد و علت دارد؛ يعنى متكى به غير است، اين سلوب و نواقص را از وى سلب كنيم، و سلب نواقص برگشت به كمال وجود مى كند پس صفات سلبى با آنكه بازگشت به عدم مى كند و واقعيتى ندارند و سلوب و نواقصند به وجود نيز راجعند.

١. شرح المنظومه، ق وحكمت، ص ١٥٣، (طبع ناصري).

اوجه برگشت به وجود این است که وقتی وی دارای نقص نباشد؛ یمعنی در غایت کمال است.

و الوجود لايقبل الانقسام و التجزّي خارجاً و عقلاً انقسام و تجزّى از خواص ماده و طبیعت است، و در عالم مجردات طول و عرض و عمق و تقسیم و تجزیه راه ندارد، لذا نمی توان گفت: این آقا دو کیلو علم دارد و یا علمش دو متر و یا صدمتر است، و یا علم فلاني دو چندان بهمان است. گرچه در روايات از امام صادق ﷺ روايت شده كه، «أَنتَ كُلِّي وَ أَنَا بَعْضُ مِنْ الْكلِّ.» ' اطلاق اين كل و جزء مثل اطلاق كلى بر وجود سعى و انبساطی و احاطی است. پس مراد از کل و جزء همین است و به معنای کل و جزء در عالم نیست، زیرا در ماورای طبیعت چنین مطلبی نمی آید؛ وجود در خارج تجزیه نمیپذیرد، چون اگر جسم را در خارج تجزیه میکنید، ماده و صورت و یا جسس و فصل آن را در ذهن از همدیگر جدا میکنید و یا آن را به صورت تنصیف و تسربیع و امثال آن در می آورید. در هر صورت چون جسم مرکب است چنین انقسامی را مي پذيرد، در حالي كه و جود بسيط است. اكنون كه جسم بسيط است: فلا جنس له و لا فصل له این اجزای ذهنی است، ولی اجزای خارجی را به خود ما حواله کرده است که بكوبيم: وفلامادة و لاصورة له، زيرا هر كجاكه جنس و فصل باشد به طريق اولى ماده و صورت نیست. پس فلا حد له کما علمت چون تعاریف از جنس و فصلند پس چیزی كه جنس و فصل ندارد تعريف هم ندارد. و هو الذي يلزمه جميع الكمالات، و به تقوم كلّ من الصفات هر كجاكه وجود قدم نهاد، و در هر وعايي كه وجود متحقق گرديد، منشأ كمالات او شده است. لفظ وجاء از ضيق تعبير است والا ماوراي طبيعت جا و مكان ندارد. خلاصه به تعبير استاد بزرگوار ما، هر كجا سلطان وجود قدم نهاد عساكر اسماء و صفات در معیت او هستند، و این معیت ذاتی است. علم و قدرت و اختیار و

۱. حدیث نقل به معنا شده است برای آگاهی از اصل آن ر.ک: هزار و یک کلمه، کیلمهٔ ۹۸، بیه نـقل از: حوارف المعارف.

دیگر صفات همراه وجود و پا به پای وی هستند، چنانکه هر کجا وجود بـاشد اراده است. لذا جبر و تفویض در عالم راه ندارد: «چون ندیدند حقیقت ره افسانه زدند.»

وجود محض اختیار است و وجود مختار و عالم و مرید و شعور است، لذا همه کمالات لازمة وجود می باشد و کمالات وی عین ذات او هستند، منتها مطابق اوعیه وجودات و مراتب آن کمالات به شدت و ضعف خویش را نشان می دهند؛ در جایی چون مزاج و امتزاج و ترکیب پیش آمده است، حیات به خوبی خود را نشان می دهد؛ مثل حیوانات و انسانها، که به واسطهٔ تعلق نفس به جسم، که بالقوه حی بود، بالفعل واجد حیات می شود. پس حیات نفسانی نداشت، اکنون واجد حیات شده است. لذا فواجد حیات شده است. لذا غیر او جمادند، و از این نشأه، که به نشأه دیگر قدمی برداشتیم و سفری کردیم، همه حیات اینجا و قیام و قعود اینجا را ظل آنجا می یابیم، و لذا فوائ الدار الآخیرة لَهِی الحیوان شده است. پس این حیات است که رندگی و حیات از آن می جوشد هو حیاة تفوره است. لذا به جای حی در این جمله، اطلاق حیات شده است؛ یعنی آن قدر حیات از وی می جوشد که دلت نمی آید به آن حی بگویید. الله ی الحیوان او حیات است، پس با اینکه حی برگویید، بلکه به آن «حیات» می گویید. الله ی الحیوان او حیات است، پس با اینکه این هم حیات است، ولی این حیات کجا و آن حیات کجاا این سایه و آن اصل است.

و به تقوّم كل الصفات همة صفات به وجود تقوم دارند. فَهُوَ الحَيُّ الْعَلَيم الْمريد القادر السّميع الْبَصير بذاته لا بواسطة شيء آخر در كتاب چاپ قبلي المتكلم، آمده است كه در كتاب ما ندارد، و كلمة «إذ، در كتاب ما و شما افتاده است. إذ به يلحق الأشياء كلّها كمالاتها، بل هو الذي يظهر بتجلّيه و تحوّله في صور مختلفة بصور تلك الكمالات و به

۱. عنكبوت (۲۹) آية ۶۴

۲. کتاب جناب استاد، چاپ اول سنگی است، و کتاب مخاطبین و شاگردان، چاپ اول حروفی و در نه مجلد. اما
 جناب استاد بر اساس نسخ و تجربیات دوره های تدریس، کتاب شفار را با تعلیقات و تصحیحات خود چاپ
 کرده و اکنون در دسترس همه است دمقرره.

وجود كمالات اشياء به آنها لاحق مي شود: «كمالاتها» فاعل «يلحق» است، بلكه وجود به صور این کمالات در می آید، زیرا همه، خواه مادی و خواه الهی خواهان کمال بوده و بنه سنوی آن در خبرکت هستند. پس هبرکس هبر چنه را میخواهند، وجنود را میخواهد، خواه علم بخواهد و خواه حسن. فیصیر تابعاً للذوات یکی از مواردی که در «نقاوة عرشية» أمده، ولي در اين كتاب تاكنون نيامده همين جمله است، بـا أنكـه نقاوه، خلاصه است، ولي اين مطلب تأسيسي است. در اين جمله مي فرمايد: وجود تابع ماهیات است و این حرف تازهای است. در چند جای فصوص همین مطلب به خوبي آمده است، و نيز در چند جاي مصباح الأنسآمده است، چون اين مطلب خيلي مربوط به اینجا نبود خیلی مِن و مِن کردم که آیا یادداشتهای خویش را بیاورم بالأخره مطلب اين است كه، ذهن در اينكه وجود تابع ماهيات باشد در ابتدا از پذيرش سر باز میزند، زیرا تابع فرع است و متبوع اصل، وجود فرع چیزی نیست. پس چگونه وجود تابع میگردد، در حالی که واجب الوجود بالذات است، و چگونه شؤون و آیات او را تابع بدانیم؟ اما باید به زبان و فرهنگ هر قومی آشنایی داشت. این تابعیت به معنای نقصان نیست؛ مثل اینکه، شخص ذوالفنونی در جمعی حاضر میشود و میخواهد درس بگوید. با اینکه حاضرین تبایعند و او متبوع است، ولی اکنون که مطلب علمی خود را می خواهد پیاده کند، آیا به هر گونه می تواند پیاده کند یا باید به اقتضای استعداد مخاطبان و به اندازهٔ فهم آنها سخن بگوید؟ پس استاد در این جهت تابع استعداد شاگرد است. و نیز در آمو ختن بچه اندک اندک مطالب سهل به او آموخته می شود با آنکه استاد مطالب فراوانی می داند، ولی به اندازهٔ فهم شاگر د مطالب را پیاده میکند، و به او فیض میرساند لذا فیض از ماورای طبیعت به اندازهٔ استعداد اشخاص و افراد است و بر طبق خواهش و مطابق علم عنایی حق تعالی و نظم و نضد عالم هستی میباشد: اگر نجاری بخواهد برای این خانه دری بسازد بر طبق اقتضای این خانه این گونه در میگذارد و برای آن خانهٔ دیگر آن گونهٔ دیگر. پس نجار تابع این

خانه است. پس معنای تابعیت وجود معلوم شده است، پس وجمود تبابع مماهیات می شود؛ یعنی به اندازهٔ وی به او وجود می پوشاند و کمالات را اظهار می کند. مراد از لأنها أيضاً وجودات خاصة همان مطلبي است كه در «وهم و فهم» داشتيم، اين «وهم و فهم» از قیصری بود. ملاصدرا پس از نقل آن به نقل از کلمات ملاسعد شفتازانی در شرح مقاصد پرداخت و دوباره به شرح قیصری برگشت. در آنجا به تفصیل بیان شد که چگونه ماهیات وجودات خاصهاند، و چگونه تحقق آنها در خارج یکسان است.

وكلَّ تالٍ من الوجودات الخاصَّة مستهلك في وجود قاهر سابق عليه همان كونه كه بدن مقهور نفس است، و اگر روح از بدن مفارقت کند، چند نفر هم نمی توانند جسد وی را حرکت دهند، این روح چه نیرویی دارد که بدن را حرکت می دهد، و او را به این سو و آن سو میکشد، چنانکه شیخ رئیس در یکی از کلمات خود گفت¹: امردم از آهنربا، که برادهٔ آهن را جذب میکند، تعجب میکنند، ولی چگونه از خود تعجب نمیکنند که چگونه بدن را به این سو و آن سو می کشانند.، به یک غضب نیروی وی چند برابر می شود و با نشاطی نیرویی مضاعف پیدا می کند. به طور عادی اگر می خواست به جایی برود چه قدر طول میکشید، ولی اکنون که عشق و شور پیدا کرده چه مقدار سرعت گرفته است.

کیست این بدن، که مثل برگ کاهی گرفتار گردباد روح است. پس هر تالی از وجودات خاصه در وجود قاهر مستهلک است. به همین مضامین روایاتی وجود دارد که هر کدام از نبات و حیوان و ستاره دارای ملک و فرشتهای هستند که آنها را میگردانند و اداره مینمایند و با مُلک و اقتدار آنهاست که آنها در گردش و حرکت هستند. بنابراین آنچه از بالندگی و طراوت و تازگی موجود در بدن از روح است، زیبایی های انسان و گیاه از حسن مطلق است.

مسدتی از پسسرتو مسسن زیسستی

تسن همي نازد به خوبي و جمال روح پينهان كرده كر و فر و بال گــويدش اي مــزبله! تــو كيستي؟

١. ر.ک: الانسفار الاتربعه، ج ٩، ص ٢، (جاپ دوم).

رنے و نازت مینگنجد در جهان بینی از گیند تر گیرد آن کسی

باش تساكه من شوم از تو نهان که بنه بیش تو همی مردی بسی پرتو روح است نطق و چشم و گوش پـــرتو آتش بــود در آب جــوش

این زیبایی ها از جلال و جمال روح است، که از حسن مطلق دارد. تازه اینها مظهر و آیت حسن تامند و زیبایی و حیات آن سویی است. و الکلّ مستهلکة فسی أحدیّة الوجود الحقّ الإلهي امستهلكة، خبر اول مضمحلّة في قهر الأوّل و جلاله و كبريائه خبر بعد از خبر است. كلمة «الأول» يكي از اسماء الله است. همه در قهر أو هستند، همه در همين أن مقهور او هستند: «يا مَنْ قَهَرَ عبادَه بالموت و الفناء». بعدها دربارهُ اين موت و فنا بحث ميكنيم كه مراد از آن چه موت و فنايي است؛ در باب معاد بحث آن مي آيد. در آنجا بحث می شود که مراد از فنای ملائکه چیست و در آخر مردن عزرائیل به چه معناست. انسان در قیامت صغری و کبری وقتی بیدار شود همه را مقهور او میبیندلذا اگر توحید صمدی و عزّت الهی طلوع کند همه سر به عدم میگذارند هم اکنون نیز كبرياي الهي همه راكرفته ﴿ عَنَتِ الْوُجُوهُ لِلْحَيِّ الْقَيْرِم ﴾ \ و در آخر سورة جاثيه فرمود: ﴿ فَلِلَّهِ الْحَمْدُ رَبِّ الْشَمْوَاتِ وَ رَبِّ الْأَرْضِ رَبِّ الْعَالَمِينَ وَ لَهُ الْكِبْرِياءُ فِس الْشَمْوَاتِ وَ الأرض و هُوَ الْعَزِيزُ الْعَكِيمُ ﴾ ٢.

كما سيأتي برهانه در اواخر كتاب بحث معاد خواهد آمد. فهو الواجب الوجود الحقّ، سبحانه و تعالى، الثابت بذاته المثبت لغيره اكنون چند خبر بسراى دهمو، آورده است. الموصوف بالأسماء الإلهيَّة، و المنعوت بالنعوت الربَّانيَّة، المدعوَّ بلسان الأنبياء و الأولياء الهادي خلقه إلى ذاته، أخبر بلسانهم أنّه بهويّته مع كلّ شيء لا بمداخلة و مزاولة، و بحقيقته غير كلُّ شيء لابمزايلة.

حديث مزبور فراوان از حضرت امير و اثمه اطهار ﷺ نقل شده است: «مَعَ كُلُّ شيءٍ

١. طه (٢٠) آية ١١١.

۲. جائيه (۴۵) آية ۲۷.

لا بالممازِجَة، وَ خارجُ عَنْ كُلِّ شيء لا بِمُزايَلَة». الكر از اشياء خارج است، نه اينكه جدا از آنها باشد، بلكه معيت قيوميه با همه دارد، و آن را در همه ذرات بياوريد، ولى نه به اين معناكه او را در ذرات محدود نماييد. پس او با هر حدى معيت دارد، ولى محدود به أن حد نيست. هويت وى با همهٔ اشياء هست ولى نه به نحوى كه وحدت عددى لازم آيد، زيرا او رب العالمين است و هذا و ذاك با مربوبين وفق نمى دهد.

عنوان إيجاده للأشياء و اختفاؤه فيها در ابنجا با «نقاوة عرشية» نمي سازد، زيرا چنين مطلبي تاكنون عنوان نشده بود. أكنون كه وي ﴿ هُوَ الْأَوِّلُ وَ الْآخِرُ وَ الظَّاهِرُ وَ الْبَاطِنُ ﴾ است خلق و خالق كدامند، و موجد و موجد و ايجاد چه هستند، لذا ميفرمايد: بين وجبود و ایجاد فرق بگذاریم. و مراد از ایجاد، یعنی اختفای آیت و شأن و اسم وی در اشیاء است نـه اختفای وجود مطلق صمدی. مثل اینکه می فرمایید: در قوهٔ باصرهٔ چشم، نفس موجود هست، زيرا دالنفس في وحدته كل القوي، ٢ اما نمي كوييد: نفس در چشم محدود است، زيرا كوش هم نفس است، قوای داخلی نفسند، و نفس دارای مراتب است، پس اختفای شأن و جود و آیت او در اشیاء مراد است. مع إظهاره إيّاها كه البته اشياء با آن وجود ميگيرند و به نور وجود اظهار می شوند. و إعدامه لها فی القیامة الكبرى ظهوره بوحدته یكی از فرمایش هایی كه با دنقاوه» نمی سازد همین است: بحث قیامت صغری و کبری در فصل ۱۶ و فصل ۲۷ باب یازدهم کتاب نفس قرار دارد. اقسام قیامت و ساعت پنج قسم است. آنهایی که کتابهای هموص و مصباح خواندهاند میدانند که قیامت کبرایی که مأنوسیم که در طول زمان واقع مي شود، غير از اين قيامت صغرا و كبرايي است كه الآن در آن هستيم. يكي از معاني قیامت صغری همین موت طبیعی است و قیامت کبرایی که الآن می خواهیم بگوییم با این قیامت صغری مناسب است؛ گاهی انسان قبل از موت طبیعی صوت ارادی پیدا مي كند دمو توا قبل أن تمو تواه، دپيش تر از مرگ خود اي خواجه مير. ٤

١. در خطبة اول نهيج البلاغه فرمود: صع كلُّ شيءٍ لابمقارنة و غير كلُّ شيء لابمزايلة.

۲. شرح المنظومه، ص ۳۱۴، (چاپ ناصری).

۳. بىمار 1لاتوار، ج ۷۲، مى ۵۹

این موت مراتب دارد. در ابتدای امر برای وی تمثلاتی پیش می آید و دارای مشاهداتی میگردد و حالاتی دارد، و این هنوز خیلی شدّت نگرفته و نسبت به قیامت کبری پایین تر و مرتبهٔ نازل است. به همین جهت به آن قیامت صغری میگویند، ولی بالاتر از آن بـه جـابی مىرسد كه سلطان اسم شريف عزت براي وي ظهور پيدا ميكند و اسم دواحد قهار، براي وي ظاهر می شود و احدیت قیام می نماید. با اینکه در بین ما و شماست، ولی می فرماید برای شما حجاب هست، ولي براي من حجاب نيست، زيرا سرُ القدر مكشوف وي است، «لَـوْ كُشِـفَ الْغِطاء لَمَا ازْدَدْتُ يَقيناً.» ابن موت بالاتر از موت ارادي نخستين است. موت، يمعني فنای فی الله، و این فنانه اینکه خودش را از بین ببرد و آتش بزند و خاکستر کند، بلکه به معنای اتصاف به دخلق عظیم، و صفات ربوبی است، و به معنای تأدّب به آداب الهی است؛ لذا چنین کسی فنای فی الله پیدا کرده و از جنبهٔ بشری و پندارهای این سویی و متعارف و عادی به در آمده است. مفاد حدیث شریف جناب عیسی روح الله، سلام الله علیه، این است که، «لَنْ يَلِجَ مَلَكُوتَ الشمواتِ مَنْ لَمْ يُولَدُ مَرَّتين» ٢؛ اكر كسى دوباره از رحم عادتها به درنسايد و بس از رحم مادر از رحم پندارها و اوهام و افكار و عادتها به در نيامده و زاييده نشده بــه ملكوت أسمانها راه پيدا نسميكند. پس ايس موت، اكبر از أن موت اصغر است. بنابراین مراد از فنا این نیست که کلمهای از بین برود و شیئیت اشیاء نابود شود، بلکه همانكونه كه جناب رسول الله در ذيل آية ﴿ فَإِذَا نُفِخَ فِي الصُّورِ فَلِا أَنْسَابَ بَيْنَهُمْ يَوْمَثِذِ﴾ ٢ فرمود همه نسبتها جز يک نسبت قطع ميشود، و أن نسبت به حق تعالى است. در این باره به تفاسیر روایی مثل صافی مراجعه کنید. چون ممکن نیست نسبت به حق تعالى از بين برود، زيرا همه قائم به او هستند. موت انسان در نهايت بـه ايسن مطلب منتهی می شود که، انسان از غیر خودش منقطع شود و تینها وی و اعتمال و

۱. همان، ج ۴۶، ص ۱۲۵.

۲. نطاعت معنوی، شرح بحر العلوم، ص ۱۵۱، (چاپ هندوستان) به نقل از: همندیث مثنوی، دفتر سوم، ص ۲۳۴. ۲.مؤمنون(۲۳) آیهٔ ۲۰۱.

اخلاق و ملکات وي، که سازندهٔ وي هستند، به هر گونه که خود را ساخته است، میماند، بقیّهٔ نسبتها همه از وی قطع میشود، و از همه گریزان میشود، مگر ولئ کاملی که با همه مربوط است، نسبت به وی قطع نمیشود. در هـ و صورت مـوت، انقطاع انسان از غیر خودش و از اسنادها و اضافههای اعتباری است؛ اضافههایی که غير خودش را به خودش مربوط مي ساخت، و با جملهٔ اين از آن من است و آن مال من است، آنها را به خود مربوط ميساخت. اين انتسابات مجازي از بين ميرود ﴿ وَ أَنَّ لَيْسَ لِلْإِنْسَانِ إِلَّا مُا سَعِيٰ ﴾ ' تنها سعى و تلاش كه باعث ايجاد اخلاق و ملكاتند، نسبتي حقیقی با وی دارند، بنابراین با وی ماندگار هستند. فارایی در فصوص می فرماید: دخدای تعالی عدم را اعدام میکند. اعدام کردن یک شیء از بین بردن آن است، عدم را اعدام کردن به معنای و جود یافتن است. پس مراد از اعدام در اینجا نیز از بین بردن و نابود کردن انسان نیست، بلکه فنای انسان در قیامت کبری به هنگامی که سلطان عزت قيام كرده اعدام وي است. اگر اسم شريف العزيز و القهار براي كسي قيام كند، مشاهده مي كند كه خداست دارد خدايي مي كند ﴿ هُوَ الَّذِي فِي السَّمَاءِ إِلَّهُ وَ فِي الْأَرْضِ إِلَّهُ ﴾ ٢. به جای خود محفوظ است، ولی شخص در بینش توحید از پندار کثرت و شرک خفی رهایی بیدا میکند، و آنکه خدای شعالی را واحمد عمددی می شناخت و همذا و ذاك می کرد و از این خداپرستی به معنا و حقیقت شرک، بیرون می آید. اگر اطلاق مشرک بر وی می شود، نه اینکه به اصطلاح مشرک باشد و احکام شرک بر وی بار باشد، اما قائل به وحدت عددی بود، پس اکنون بیدار می شود و قیامت کبرای وی قیام میکند. پس اعدام و فنای مزبور در قیامت کبری به معنای اتصاف و تخلق به اخلاق الهی و آداب ملکوتی و تجلّی اسمای الهی است. پس قیامت کبری به یک معنا همین است که همه در طول هسمند، قوی در ضمن اقوا قرار دارد و از همدیگر بریده نیستند و لذا قیامتها در طول همند.

۱. نجم (۵۳) آیهٔ ۳۹.

۲. زخوف (۴۳) آیهٔ ۸۴.

و إيجاده للأشياء اختفاؤه فيها مع إظهاره إيّاها. وإعدامه لها في القيامة الكبرى ظهوره بوحدته، و قهره إيّاها بإزالة تعيّناتها و سماتها موحد توجه به اين سخن دارد كه، در نماز به ما تعليم دادند كه اگر «بحول الله و قوته أقوم و أقعد» در نماز بگوييم اختصاص به نماز ندارد، بلكه تعليم عبد است كه بداند در همة حالات به طور كلى آثار از آن سوست. «و جعلها متلاشية، كما قال: ﴿ لِنَنِ ٱلمُلْكُ ٱليَوْمَ لِلّٰهِ ٱلواحِدِ ٱلقَهّارِ ﴾ أو ﴿ كُلُّ شَيءٍ هالِكَ إِلّا وَجُهّهُ ﴾ ٢. در اين «لمن الملك» سائل و مجيب خداست، و يا مجيب عباد حق تعالى هستند كه در مقام فناى خويش مى گويند: «لله الواحِدِ القَهّار» و در «كل شيء هالك» اسم فاعل دلالت بر حال و پيوستكى دارد؛ مثل ﴿ إِنّى جَاعِلٌ فِي الأَرْضِ خَلِفَةً ﴾ ٢ هلاك نيز پيوسته در جريان است، و «يهلك» نيست، و يا در آنجا «أجعل» به صيغة متكلم نيست مثل اينكه شمس مى گويد: «أنا منيرة» و اناره به زمانى اختصاص ندارد، متكلم نيست مثل اينكه شمس مى گويد: «أنا منيرة» و اناره به زمانى اختصاص ندارد، لذا ذات نيز پيوسته بدون نماينده و خليفه و انسان كامل نيست.

وو في الصغرى تحوّله من عالم الشهادة إلى الغيب. \*

همانگونه که در قیامت کبری بیان و معلوم شد که قیامت کبری با عرض عریض خود دارای معانی طولی است، در قیامت صغری نیز چنین است. یک معنا از قیامت صغری، همان موت طبیعی است: «إنّما تَنْتَقِلُون مِنْ دار إلی دار». معنای دیگر از قیامت صغری، همان موت طبیعی است: «إنّما تَنْتَقِلُون مِنْ دار إلی دار». معنای دیگر از قیامت صغری آن است که، سالک در منزلهٔ یقظه یا بنهد، و به راه افتد تا آرام آرام از اوصاف و عادات و احوال و اوضاع خاکیان رهایی یابد و آسمانی گردد:

چون اویس از خویش فانی گشته بود آن زمسینی آسسمانی گشسته بسود گرچه در میان مردم است ولی در میان ایشان نیست. من در میان جمع و دلم جای دیگر است.

۱. غافر (۴۰) آیة ۱۶.

۲. قصص (۲۸) آیهٔ ۸۸.

٣. بقره(٢) آية ٣٠.

درس صد و هشتادم: تاریخ ۶۸/۱۱/۹

مرد حضور و مراقبت و شخصی الهی است. اکنون احوالی برای او پیش می آید و آشنایی با نشأه ماورای طبیعت پیدا می کند و جانِ او صافی شده و از ماورای طبیعت عکس می گیرد، اشخاص را در صقع وجود خود می بیند و احادیث برزخی می شنود و محدث می گردد و بالاتر از آنها نبی و رسول و اولواالعزم و امام و انسان می گردد. در ابتدای امر پشت به این شهر و رو به شهر دیگر شده و از اخلاق حیوانی به در آمده و الهی و ربانی می شود. همان گونه که به ما دستور داده آند: وقتی ناخن می چینید به این نظر باشید که من سبع نیستم، بلکه من خوی حیوانی را از خود قیچی می کنم. پس حتی دستور شرع برای انسان سبع نیستم، بلکه من خوی حیوانی را از خود قیچی می کنم. پس حتی دستور شرع برای انسان الهی درباره ناخن گرفتن چنین نیت الهی است. انسان سبع و درنده نیست و این خوی پلید را برای چه می خواهد به خلق خدا طعن زدن و تعریض گفتن و دشنام دادن و تله برای بندگان خدا به برای چه می خواهد به خلی خدا طعن زدن و تعریض گفتن و دشنام دادن و تله برای بندگان خدا نابایدار چه دلها شکستن، خوی درندگی و سبعی است. اگر دلی شکسته شد، چه حیله گری و نابایدار چه دلها شکستن، خوی درندگی و سبعی است. اگر دلی شکسته شد، چه حیله گری و دلقک بازی در می آورد تا خویش را تطهیر کند و در این کار نیز مر تکب کارهای دیگر می شود، بی خبر از ایس که پیغمبر گیگ، فرمود: دل شکسته التیام پیدا نسمی کند. می شود، بی خبر از ایس که پیغمبر گیگ، فرمود: دل شکسته التیام پیدا نسمی کند.

تا می توانی دلی را نشکن و با عرض و آبروی مردم و حیثیت مردم اجتماع در نزد طایفه و قبیله و همسالان و محیط کارشان بازی نکنید. اگر انسانی الهی شد، نور می شود. جناب وصی علیه فرمود: مؤمن همهٔ حالاتش نور است، حرف و قلم و دهان و خوراکش نور است، در مقابل عدهای هستند که برای سلامت ماندن از آنها باید سلام به آنها رشوت داد.

این چه رو به قبله ایستادن و مکه رفتن و عبادت است و این چه محراب و منبر رفتن است. اما اگر از این نشأه رخت بربست و آن سویی شد، به ابتدای امر وی نسبت به مقامات بالاتر، قیامت صغری میگویند. ۱

۱. در این باره ر.ک: فصل ۱۶ و ۲۷ باب دوازدهم کتاب نفس (ج ۴، ط ۱، ص ۱۷۳ و ۱۸۹) و یا به دو نکتهٔ ۶۶۳ و

دو في الصغرى تحوّله مراد از تحوّل، تطور است دمن عالم الشهادة إلى عالم الغيب.

«فكما أنّ وجود التعينات الخلقية إنما هو بالتجليات الإلهيّة في مراتب الكثرة اين كثرات تجليات الهي و آيات و كلمات و فعل حقند، چنان كه تعيّنات كليه نظير آسمان و فلك و ملك نيز چنين هستند. پس انسان بيدار شده و قيامت قيام كرده صعوداً مي بيند كه سلطان عزت همه را در برگرفته و وحدت همه را پوشانده است. پس ظهور كثرات با تجليات الهي است كه فعل حقند، و زوال كثرات در حركت صعودي انسان و عروج وي مي باشد. پس همان گونه كه وجود تعينات چنين است «كذلك زوالها بالتجليات الذاتية في مراتب الوحدة الا يعني در عروج نيز همانند صعود است.

در دروس قبل جملهٔ «بل هو الذي يظهر بتجليه و تحوّله...» موجود بود اكنون، متفرع بر آن جملهٔ «فالماهيات صور كمالاته و مظاهر أسمائه و صفاته» را آورده است. مرحوم آخوند عبارات قيصرى را خلاصه كرده و مقدارى از عبارات را حذف و ترتيب آن را دگرگون كرده، والا عبارات قيصرى منسجم بوده است. در هر صورت اين جمله كه «ماهيات صور كمالات حقند» جملهٔ زيبايي است، و آن توهم عدهاى كه ماهيات را عدم محض و اعتبارى نيش غولى گرفتند صحيح نيست؛ زيرا ماهيات و اعيان ثابته مظاهر كثرت و صور علميه و قوالب وجودات هستند. خواص گوناگون و اسامى مختلف از ماهيات است. مراد از اعتبارى بودن آن است كه ماهيت و وجود دو اصل جدا نيستند، تا از انضمام آنها اشيا به وجود آمده باشند، بلكه ماهيت در خارج عين وجود است و از حدود آن انتزاع مى شود. پس ماهيات صور كمالات و منظاهر اسما و صفات الهي اند.

«ظهرت أولاً في العلم ثم في العين». فيض اقدس وجود علمي ماهيات و صقع علمي حق تعالى است. و صور علمي بعد از ذات هستند، مراد از اين بعديّت، بعديت

<sup>→</sup> ۱۷۱۴ز هزار و یک نکته و نیز به عین ۵۲ و ۶۰ عیون مسائل نفس و سرح العیون فی شرح العیون و نیز به تعلیقات ما بر رسالهٔ تذکره آغاز و انجام از محقق طوسی.

رتبی است. آن گاه بعد از ظهور فیض اقدس و ماهیات در رتبهٔ علم حتی تعالی در خارج به فیض مقدس تحقق یافتند.

«و كثرة الأسماء و تعدّد الصفات غير قادحة في وحدته الحقيقيّة و كمالاته السرمديّة كما سيجيء بيانه إن شاء الله تعالى.

دی شانه زد آن ماه خم گیسو را بر چمهره نمهاد زلف عنبربو را پوشید بدین حیله رخ نیکو را تا هر که نه محرم نشناسد او را

غزل معروف جناب امام خمینی، رضوان الله تعالی علیه، این است: من به خال لبت ای دوست گرفتار شدم.

چون رخ، وجه است و خال مقام وحدت، و خال بر وجه قرار میگیرد، بهتر بـود بفرماید: من به خال رخت ای دوست گرفتار شدم.

حافظ مىفرمايد:

زلف آشسفته او موجب جسعيت ماست

چون چنین است پس آشفته ترشباید کرد

این مزاحم با کثرت فعل و عوالم، دلیل بر عظمت و سلطنت اوست، پس وجود صمدی است و دلیل بر غیرمتناهی بودن اوست، نه این که عقل را محدود کند؛ زیرا عقل از این کثرات غیرمتناهی و اسما و صفات بی شمار به سلطان و حدت و عزت و عظمت و جود پی می برد و می گوید: ایا علی یا عظیمه. بنابراین کثرت صفات و اسما در و حدت حقیقیه و کمالات سرمدی وی ضربه ای نمی زند.

تذکراتی در پایان این منهج دارم:

 ۱. دربارهٔ دو لیس أمراً اعتباریاً، كما یقوله الظالمون، به نكتهٔ ۶۲۸ هزار و یك نكته مراجعه كنید.

۲. دربارهٔ ۱و هو عینها عده ای هیاهو کرده و دست به قلم کرده و آن را شرک دانستند و گفتند: موجودات متأصلند و حدیث بنا و بنا صحیح است ۱۹ هو معکم ۱۹ و فی آنفسکم اصحیح نیست. پس اگر امر دایر شود بین امثال بنده و جناب عالی و بین امثال خواجه نصیر طوسی، شنیدن حرف چه کسی اولی است ۲۱ جناب حاجی در حاشیه ای مطلبی را از رسالهٔ تذکره ۲ غاز و انجام خواجه نقل کردند، که من با مراجعه به چاپی آن جملهٔ مزبور را نیافتم، تا این که به نسخه ای برخور دم و دیدم حدود یک صفحه از خطبهٔ رساله را برداشتند در آن رساله این جمله است: ۱ سپاس آفریدگاری را که آغاز همه از اوست و انجام همه بدوست، بلکه خود همه اوست و چون با سلیقهٔ به اصطلاح مصحح موافق نبود، آن را برداشت، در حالی که، یا کتاب مردم را چاپ نکنید و یا امانت را حفظ کنید. مثله کردن کتاب روا نیست. جناب ابن شهر آشوب در قرن پنجم در اول کتاب مناقب خود از روات می نالد ۱ به این که ۱ هر بلایی سر روایات ما آمده از روات ماست ۱۰ راوی به اندازهٔ فکر خود کلمه ای را برداشته و یا تغییر داده است. چون محدث است باید نقل کند، اما کم و زیاد کردن احادیث صحیح نیست. مخصوصاً اگر محدثی وارد تحقیق شود، علم دچار گرفتاری می شود و چه خوب است هر اگر محدثی وارد تحقیق شود، علم دچار گرفتاری می شود و چه خوب است هر است هر است هر است هر است هر است و است هر است و است هر است هر است هر است هر است و است هر است هر است هر است و است هر است هر است و است هر است هر است و است و است و است هر است و است

۱. ر.ک: هزار و یک کلمه، کلمهٔ ۷۱.

کس کار خبویش را دنسال کند. دربارهٔ «بل همو عینها» روایاتی از ممعصومان ﷺ موجود است:

١. عن النبئ، صلّى الله عليه و آله و سلّم، في جواب أسئلة جائليق في حديث طويل؟
 قال: فأخبر عن الله، عزّوجلّ أين هو؟ فقال ﷺ: هو هاهنا و هاهنا و فوق و تحت، و محيط بنا و معنا:

٢. خطبة نخست نهج البلاغة: مع كلُّ شيء لا بمقارنة، و غير كلُّ شيء لابمزايلة.

٣. خطبة ١٨۴ نهج البلاغه: ليس في الأشياء بوالج، و لا عنها بخارج.

۴. خطبة ١٥٠ نهج البلاغه: و البائن لابتراخي مسافة، بأن من الأشياء بالقهر لها و
 القدرة عليها، و بانت الأشياء منه بالخضوع و الرجوع إليه.

۵ خطبهٔ ۱۹۳ از نهج البلاغه: إنّه بكلّ مكان، و في كلّ حين و أوان، و مع كلّ إنسان و جان.

جطبة ١٧٧ تهج البلاغه: قريب من الأشياء غير ملامس، بعيد منها غير
 مبائن.

 بخطبة ۱۷۷ نهج البلاغه: توحیده تمییزه عن خلقه، و حکم التمییز بینونة صفة لابینونة عزلة.

۸ خطبة ۱۴۹ نهج البلاغه: سبق في العلق فلاشيء أعملي منه، و قرب في الدنو فلاشيء أعملي منه، و قرب في الدنو فلاشيء أقرب منه، فلا استعلاؤه باعده عن شيء من خملقه، و لا قربه ساواهم في المكان به.

٩. خطبة ٣٣ نهج البلاغة: لم يحلل فيها فيقال: هو فيها كائن، و لم ينأعنها فيقال هو
 منها بائن (و نيز در كافى معرب، ج ١، ص ١٠۴ و بحار الانوار، ط ١، ج ٢، باب جوامع التوحيد، ص ٢٠٠).

١٠ و قال ﷺ: هو في الأشياء كلّها غير متمازج بها، و لا بائن منها (كافي، معرب، ج ١، ص ١٠٧، و بحاد الاتواد، ط ١، ج ٢، ص ٢٠١، ط ١).

 ا ا. و قال ﷺ: لاحجاب بينه و بين خلقه غير خلقه (بحار الانوار، ط ١، ج ٢، ص ٢٠١).

۱۲. و قال ﷺ: و هو حياة كل شيء و نور كل شيء (كافي معرب، ج ١، ص ١٠٠).
 ۱۳. و قال ﷺ: داخل في الأشياء لاكشيء داخل في شيء، و خارج من الأشياء لا كشيء خارج من شيء (كافي معرب، ج ١، كتاب توحيد، باب وإنه لا يعرف إلا به على ص ٩٧).

١٤. و قال ﷺ: فارق الأشياء لا على اختلاف الأماكن، و تمكن منها لاعن الممازجة
 (بحار الانوار، ط ١، ج ٢، ص ١٨٤).

۱۵. و مثل آن در دعاى اول ماه رجب الأصب: يا من بان من الأشياء، و بانت الأشياء
 مته بقهره لها و خضوعها له (اقبال سيد بن طاووس، ط ۱، ص ۶۴۱).

15. و قال ﷺ: هو في الأشياء كلّها غير متمازج بها و لابائن عنها (بحدر الانواد، ط ١، ج ٢، ص ٢٠١، و كاني معرب، ج ١، كتاب توحيد، ص ١٠٧).

۱۷. و قال ﷺ: باطن لابمزایلة، مبانن لابمسافة (بحار الانوار، ط ۱، ج ۲، باب جوامع توحید، ص ۱۹۶). (این بود روایاتی که جناب استاد در حواشی اسفار آورده است «مقرر»).

پس جدایی وی از اشیا همانند جدایی شیء و شیء نیست، بلکه جدایی شیء و فیء است. خلاصه ما برای بیان این همراهی و ایس جدایی لفظ نداریم و قامت الفاظ از بیان این معانی بلند کو تاه است. فارابی از تمنگی الفاظ عذر می خواهد و میگوید: چون الفاظ از این جا برخاسته اند، نمی توانند قوالب معانی وسیع آن جایی ماشند.

معانی هرگز اندر حرف ناید که بحر قلزم اندر ظرف ناید

آن گاه از خود می پرسد: آیا اگر الفاظ را نا کافی می دانیم می توان الفاظی و ضع کرد که مطابق آنها باشد؟ در پاسخ فرمود: باز الفاظ از این دهن و از این محدود برخاسته و از حروف تهجی تشکیل و ترکیب یافته و علایم وامارات است. پس موحد باید بداند که خداست دارد خدایی می کند و در عین حال ﴿ عَنْتِ أَلُوجُوهُ لِلْحَیِّ اَلْقَیُّومِ ﴾ و ﴿ وَهُوَ القاهِرُ فَوْقَ عِبادِهِ ﴾. پس باید موحد با دو چشم هر دو جانب وحدت و کثرت را بنگرد. اکنون دو گام و دو منهج را پشت سر گذاشتیم گام سوم از این نشأه به نشأه دیگری می گذاریم و به عالم ماورای طبیعت و وجود ذهنی می رویم.



## في الوجود الذهني

في الإشارة إلى نشأة أخرى للموجود غير هذا المشهود و ما ينوط به، و فيه فصول:

در این منهج پنج فصل موجود است که هر یک از فصول پنج کتاب و رساله است و مباحثی شریف و سنگین در آن پیاده شده است. بحث وجود ذهنی شعبه ای از مباحث علم است. مباحث علم در این کتاب به طور پراکنده بحث شده است، بخشی از مباحث آن در مرحلهٔ دهم، اتحاد عاقل به معقول بحث شده است، خیلی از آنها در الهیات عنوان می شود. ما این مطالب را جمع آوری کرده و هنوز موفق به تنظیم آنها نشده ایم.

علمای ظاهر و قسری حق ندارند در مبحث علم وارد شوند لذا فرمود:

«خالافاً لشرده من الظاهريين» زيرا به اشتباهاتی فاحش مبتلا می شوند،

چانان که فخررازی و پيروان وی علم را تحت «مقولة اضافه» بردند، در اين صورت بحث از وجود ذهنی بی معناست. فخر رازی مردی با اطلاعاتی وسيع بود؛ اما استفامت فکری نداشت؛ در جایی قائل به عدم اضافه بودن علم شد و در شرح اشارات علم را اضافه می داند. تلون در کلمات وی فراوان

است؛ اما خواجه بسیار استقامت در فکر دارد. یکی از اساتید ما، رضوان الله علیه، مسىفرمود: بسرخى از دهسنها به جمناب شيخ بمهائي، ابوالفيضائل، طبعن زدنيد کسه ایشمان مسجتهد نمبود؛ زیسرا شمیخ بسهائی بسر یک رأی شابت بمود و تسحوّل رأی نداشت؛ زيسرا منجتهد بنايد تنحول فكنرى داشته بناشد، در حيالي كنه ايسن شبات رأي دليل بر ثبت و تعمق و تبخرش بود و جـاي طـعن نـيست، بـلكه جـاي تـقدير و مدح است. خواجه نیز از ثبات رأی فراوان برخوردار است. جناب آخوند در مبحث نفس از خواجه و کتاب تذکرهٔ آغاز و انجام وی نـقل مـیکند. اسـتقامت در نظر وی در حد عالی است. ایس سرد بسیشتر فسنون را میدانست و در همر فسنی مسرد یک فسن بسوده است. در همر صمورت بسحث وجمود ذهمنی از شمعب بسحث علم است؛ زيسرا وقتي ميخواهيم علم را تقسيم كنيم چنين ميگوييم: «العلم إما تصور، و إما تصديق». اين تقسيم مربوط به علم فكرى و ارتسامي است؛ اما علم حضوری در آن داخیل نیست؛ زیراعیلم کیلی و صور کیلی، تیصور و پیا تصدیقند؛ اما در علم حضوری ذات خود شیء مورد مشاهده است. شخص و حمقیقت واحمدهٔ شمخصیه به عملم حضوری ادراک می شود و شخص، کملی نیست، بلکه جنزئی است. علم منجرد قائم به ذات، به خنود عین خنود اوست، پس ایسن عملم نمیز شمخصی و جرزی است پس معنای کلی در مقسم عملم به تصور و تصديق تقسيم ميشود و علم شخصي و حضوري تخصصاً خارج است. اکنون بحث ما در اتحاد مدرک و مدرک و ادراک است، به همین دلیل است که علم نفس را سعه وجبودی میدهد و شبرح صدر می نماید، و نبورانی و مملکوتی مسیکند، و بسا هسمین عملم تنصرف در مادهٔ کناینات مینماید و آن سویی میشود، قدرت و قوت پیدا میکند. کنجا عنرض بنا منوضوع خنود چنین كارى مي تواند بنمايد. پس صور علميه نمي توانند عبرض باشند. خيلاصة مطالب فوق این که، ۱. وجود ذهني از شعب مبحث علم است.

۲. مقسم تصور و تصديق علم حصولي است و نه علم حضوري.

۳. علم حضوری به تعبیر مشاء با مبنای ما تفاوت دارد؛ زیرا در این کتاب این معنا
 سبز میشود و به دل مینشیند که مطلقا علم، حضوری میشود، حسی علم به
 محسوسات نیز حضوری میگردد.

در همین بحث به این نکته نیز می پردازیم که چگونه نفس مَظْهر و یا مُظْهر صور علمی میشود و مراد از وجود ظلی چیست؟ نفس در ابتدا آینه و مَظْهر صور است و پس از قوت و قدرت مُظْهِر آنها میشود.

جناب قروینی می فرمود: تا نفس عقل بالملکه است و بالا نیامده و قوی نشده است صور از عالم اله به او افاضه می شود و او مَظْهر است؛ ولی وقتی قسوی شد و توانست خود انشای صور کند و افتدار بابد و نفسی اینجادی و انشایی گسردد، پس صسور را انشا می کند و مُظْهِر آنها می شود: «أظهره أی أوجده و أنشأه در حواشی نسخه های مخطوط فرمودند: تا نفس منفصل از عشل فسعال است مَظْهر است و تا متصل شد مُظْهر می گردد. مراد از اتصال و انفصال بعداً روشین می شود نه این که اتصال و انفصال عددی مراد باشد، بلکه به کمال و نقص تفاوت دارند. این سخن همان صورت کلیه علم است. ظاهر عبارات مشا، چنان که در لشالی، منطق منظومه بیان شد و در السنه راین و دارج است و نمی خواهیم به ایشان انتساب بدهیم و بر گردنشان بگذاریم، این است که علم حضوری هم مشمول تعریف علم می شود. ایشان در تعریف مطلق علم اکفتند: علم صورت حاصله لدی النفس است. بنابراین تعریف علم عرض است و این عرض کیفیت نفسانی است؛ زیرا این عرض دو عنوان علم عرض است و این عرض کیفیت نفسانی است؛ زیرا این عرض دو عنوان علم عرض است و این عرض کیفیت نفسانی است؛ زیرا این عرض دو عنوان علم عرض است و این عرض کیفیت نفسانی است؛ زیرا این عرض دو عنوان علم عرض است و این عرض کیفیت نفسانی است؛ زیرا این عرض دو عنوان علی دارد: از آن جسهت که اشسیای خارج را حکایت می کند علم به آنهاست و آن

١. شرح منظومه، تصحيح و تعليق أية الله حسن زاده، ج ١، ص ٧٤.

علم به اشیای خارجی، یعنی صورت آنها در نزد ما حاصل است، علم ما به این صورت چگونه است؟ ایشان می فرمایند: علم ما به صورت حاصله حضوری است، پس علم ما به اشیای خارج به حصول صورت آنها لدی النفس است؛ ولی علم ما به این صور علمیه حضوری است و به صورت علمیهٔ دیگر نیست والا تسلسل لازم می آید. ایشان در علم به همین اندازه اکتفا کردند؛ اما آیا این مبنا، یعنی عرض بودن و کیف نفسانی بودن علم رواست؟ ما عالم نبودیم و تحصیل کردیم و استاد خدمت کردیم، اندیشیدیم و ریاضت کشیدیم و دارای نور علم و سعه وجودی شدیم، آیا عرض می تواند محل و موضوع خود را سعه وجودی بدهد؟

از کلمات بسیار شریف مرحوم استاد رفیعی قزوینی در همین جای اسفاد این بود که، عرض را کجا چنین عرضه است که موضوع خودش را توسعه وجودی دهد.

سخن شریف و سنگین در اتحاد علم و عالم و معلوم، که همان اتحاد عقل و عاقل و معقول است، فرمایش مرحوم قزوینی است که، تا نفس در مرحلهٔ عقل بالملکه است مظهر است و او از این مرتبه به انفصال تعبیر کرده است و تا قوی و منشی شد از آن به اتصال تعبیر فرموده است؛ ولی معانی آنها یکی است؛

## فصل اول: إثبات الوجود الذهني

فصل ١: في اثبات الوجود الذهني و الظهور الظلي. ١

گفته آمد که نفس قبل از مقام فهنا و اتصال با عقل فعال، حقایقی از عالم قسدس حکسیم بسه او افساضه مسی شود، پس مَظْهر آن میگردد و پس از ارتقای وجودی و پیوستن به عالم اصر حکیم و قوت نفسانی، خیلاق صور و موجد

۱ درس صد و هشتاد و یکم: تاریخ ۱۱/۱۱/۱

و مسنشي آنسها مسي كردد و البسته در ايسن مسظهر بودن اذن الله فعلي را داراست، خسواه تسوجه و شعور به آن داشته باشد و خبواه غافل باشد ﴿ وَمَاتَشَاءُونَ إِلَّا أَنْ يَشَاءَ اللَّهُ ﴾ ' و در اين كتاب به خواست خـدا هـمهٔ ايـن مـطالب روشــن مــــــشود و در واقع این کتاب، تفسیر انفسی منطق وحی است. در هر صورت در این مسنهج از نشأهٔ ظماهر به نشأهٔ باطن و از دنیا به آخرت سفر میکنیم، پس نشأهٔ ديكسري است لذا فسرمود: «فسي الإشسارة إلى نشأة أخسري، نشأة ذهسن ماوراي طمبيعت است، عمالم شمهادت احكمامي دارد؛ شمجر موجود در عمالم ماده داراي احکامی است، اکنون اگر همین شمجر به نشأهٔ ذهبنی، که ماورای نشأهٔ شهادت است، بسا بگدارد و نميز در عمالم خمواب و در عمالم خميال و در عمالم بميداري و امسئال آن وارد شمود، دارای احکمامی دیگمر مسی شود. آن همنگام که نمهس از پنجرهٔ حواس با عالم ماده مرتبط می گردید و به وزان خارج شجری را انشا مهی کرد تیا زمیانی کیه بیدون کیمک حیواس نیفس در صبقع خبویش بیه مشیاهده صور می پردازد در این کتاب مورد بحث و کاوش قرار می گیرد و چگونگی کمک حواس برای انشبای ایس صبور و اعتداد آنها بسرای ارتباط نیفش با خبارج در ايسن جما ممورد بحث است. پس دهنذا المشهود، عالم شهادت است دو ما ينوط به، مباحث حول و حوش أنهاست و افتصل ۱۱ در اثبات وجود ذهني است. دفسي إثبات الوجمود الذهمني و الظهور الظلّية. وجمود عيني خارجي هممين وجمود شمجر است كه نفس به واسطة قوة بنصر خويش بها او مرتبط مسیشود و بسه وزان وی در خسود شمیجری انشسا میکند و ایس شمجر در صفع نسفس قسرار مسیگیرد. این شنجر منوجود در صقع ننفس ظهور ظلّی آن شنجر خسارج است. و نسيز مسراد از معلوم بالذات، همين شمجر ذهبني است و معلوم بالعرض معلوم خارج از ذات من است كه به واسطة اين معلوم بالذات به

۱. نکویر (۸۱) آیه ۲۹.

آن مسرتبط مسی شوم پس درخت مسوجود در خسارج مسعلوم بسالذات است. پس اگسر ایسن درخت مسوجود در خسارج سسوخته و از بین رود اما مسعلوم بسالذات مسن، که صسورت هسمان درخت خسارج است و مسخلوق و منشأ نفس مین است، هسرگز از بسین نسمی رود و زوال نسمی پذیرد. میراد از مسعلوم بسالعرض هر درخت موجود در خارج نیست، بسلکه آن درختی که بسا او میر تبط شده و از او صورتی در خود داریم، معلوم بالعرض میا شده است. لذا زید بیا ایس که مدرک و شاعر است، ولی نسباید گفت فسلان کلمه موجود در عالم مسعلوم بالعرض است مگر ان که زید با آن متصل شده و به وسیلهٔ مدارک خبویش از آن صورتی در ذهسن خود داشته باشد.

وقد اتفقت ألسنة الحكماء خلافاً لشرذمة من الظاهريّين؛ ساحل پيمايان نتوانستند مسألة علم را حل كنند و قائل شدند كه علم اضافة به خارج است. آنان متوجه وجود ظلّى آن نشدند و كتاب وجود خويش را فهميده، ورق نزدند و نتوانستند آن را هضم كنند و چون مواجه با اشكالات شدند و در حل آن درماندند، لذا از اصل، منكر وجود ذهنى شدند و علم را اضافة نفس به خارج دانستند. اشيا در خارج به اوصاف خويشند و انسان با دوربينى، مثل چشم با آنها ارتباط پيدا مى كند. و ما قبلاً بيان كرديم كه ايشان اشرف اوصاف انسانى و اكمل اوصاف وجودى را از اضعف مقولات قرار دادند.

دعلی أنّ للأشیاء سبوی هذا النحو من الوجود الظاهر و الظهور المكشوف لكل واحد من الناس، وجوداً و ظهوراً آخر عبر عبد بالوجود الظاهر، اسم فإن، «وجبوداً و ظهوراً» و «للأشياء» خبر آن است. «اتفقت علی أن...»، يعنی دعلی أن، مسفعول «اتفقت» است. اسم فياض ماورای طبيعت در كار است و از آن علم افاضه می شود. مفيض، عقل فعال و به عبارت اهل شرع جبرئيل است. و بسعدها خواهيم گفت كه مراد از كثرت ملائكه به اسامی جبرائيل

و مسيكائيل و استرافيل، سلام الله عليهم اجمعين، جيست؟ اگر نفس اتصال بيدا نكند منظهر است و بسعد از اتسمال و قرّت نفس، منظهر است. لذا ايس فسرمايش مسرحوم آخوند بسراعت استهلالي از مباحث اين علم است. البته فرمايش مشايخ در اين بود كه نفس در ابتدا منظهر و بعد از آن منظهر مي شود و اين سخن آنها را تخطئه نمي كنم؛ ولي به نظر مي رسد كه مرحوم آخوند، ابتدا نظر مشا را به منظهريت عنوان فرمود، بعد با هبل» از آن اضراب و نظر خويش را بيان كرده به اين كه نفس المنظهر است؛ يعني نفس فاعل و منشي است و انشاي صور مي نمايد. پس اين مقدمات و معدات را مرحوم آخوند انكسار نمي كند و لذا اگر پنجرة حواس نباشد نفس نمي تواند صور اشياى خارج را در خود انشا كند و نفس تا ضعيف است بايد به وسيلة اين معدات به صور اشيا برسد و آن گاه كه قوى شد، خود خلاق صور و معاني مي شود و به اعداد ايس معدات نيازي ندارد. پس عدول وي از منظهر به منظهر به ايس جسهت است. لذا فسرمود: «منظهره بل منظهره المدارك العقلية و المشاعر الحسية». ا

## تمهيد

مسراد از «سستعلم بالبرهان» مسبحث جمعل در مرحلهٔ سموم اسفار است. در آنجا روشن میشود که وجود مجعول است و الحمداله، شما هم آن وا میدانید

۱. استاد در حاشیهٔ هدفار فرمود: شاید مظهریت نفس برای صور عقلیه باشد و مُظهریت آن برای معلومات حسی باشد و نیز از تعلیقهٔ خطی در بیان مظهر و مظهر چنین نقل فرمود: بدان که مدارک عقلی و مشاعر حسی دارای دو اعتبارند؛ پس به اعتبار این که آن دو صور را از اشیای موجود در خارج انتزاع میکنند، مُظهِرند و به اعتبار این که محل صورند منظهرند، نفس به اعتبار اول فاعل است و به اعتبار دوم منفعل است. آن گاه در نقد آن فرمود: این تعلیقه مناسب با مذهب مشاست و نه با مذهب مصنف، چنانکه بر کسانی که به مذهب مشا و آخوند آشنا هستند روشن است. مقرره.

و لذا فيرمود «كياد أن تكنون المنذعنين له» شيما هيم بنه دست آورديند كنه وجبود مهجعول است و مناهیت نسمی توانید منجعول بناشد؛ زیبرا مناهیت حیدود وجبود است، وقتی وجود جعل شد، دارای حمد می شود، بمه ایمن حمد ماهیت می گویند، پس ماهیت متفرع بر وجود است به علاوه بین جاعل و مجعول باید مناسبت باشد؛ مجعول باید آیت جاعل باشد. و دانستیم که ماهیات و جه ربط نیستند، بسلكه «مسثار كشرت» هستند و تمنها وجودات أيمات حقند پس وجود مجعول امنت و حمدً وجمود مسجعول بسالعرض امنت «مِسنُ أنَّ أثير الفاعل و ما يمترتَّب عِمليه أوَّلاً و بِمالذات ليس إلا نسحواً ممن أنسحاء وجود الشيء، «مِنْ، در جاب سابق ندارد، ولي «مِنَّ بيان دما) در دما قد نبّهناك است، و تنبيه همين است و مطلب مبرهن در باب جعل نيز اين است كه، اثر فاعل و مجعول بالذات باید و جمود باشد و نسمی تواند ماهیت مجعول باشد لذا فرمود: «لا ماهیّته؛ لاستغنائها عن الجمعل و التحصيل و الفعل و التكميل، ماهيت مجعول نيست؛ زیسرا مستغنی از جعل است و چون تعبیر به استغنا به غنی نسبت به فقیر گفته می شود نبه بسر عکس، و مناهیت بنه ایسن منعنا غننی نبیست لذا از ایس تنعبیر عذرخواست و فرمود: الا لوجوبها و شدّة فعليّتها، بـل لفـرط نيقصانها و بـطونها و غاية ضعفها و كمونهاه. ايس كه گفته شد كه مستغنى است نه ايس كه خيلي غني است، بلكه از بس ضعيف است جمعل نسمي توانيد بيه أن تبعلق گيرد و جمون بسطون و كسمون دارد، دون جسعل است؛ زيسرا ماهيت از جسنس و فسصل تشكيل یافته و جنس و فصل موطنی جز ذهن ندارند، لذا باطنند. لذا مرحوم قزوینی فرمود: ماهیت در خانه و ظرف خویش، یعنی در ظرف ذهن یک زرق و برق و نمودی دارد، و و قتی از موطن و خانهٔ خویش به در آمد خفی و پیچیده و پوشیده تر می شود. پس مراد از «بطو نها» همین است.

«و الوجود قد مرّت الإشارة إلى أنّه ممّا يتفاوت شدّة و ضعفاً».

مطلب دوم: در مقدمهٔ نخستین دانستیم که وجود را مراتب است؛ توضیح این که در منظومه حاجی، رحمه الله، فرمود:

للشيء غير الكون في الأعيان كسون بسنفسه لدى الأذهان ا

مرحوم حاجي اشيء، را به ماهيت تنفسير كبرد؛ ينعني ماهيت غير از وجنود عینی و جمود ذهمنی نیز دارد. ساهیت در خمارج دارای آشار فسراوان است، عملاوه بسر ایسن و جسود، در ذهمن خمواه در بسداری و خمواه در عموالم بالاتر از خمواب و امیثال آنیها و جسود دیگسری دارد، اگیر در بیداری این درخت آثیار فیراوانی دارد، ذهمن بما تماس بها آن صورتی در خود انشا میکند که ایس صورت در صقع خبود ذهمن مبوجود ببوده و منطابق آن خبارج است، پس ایس وجبود ظلمي ذهني «كون بنفسه لدي الأذهان، است. وإين شجر ذهني داراي همان تعريف شجر خارجي است، جـز آن كـه وجـود درخت در خـارج قـوت بيشتري داشـته و وجسود آن در ذهسن آشار وجسود خارجي راندارد و آشار ديگري دارد. پس تعریف و ماهیت درخت بـر ایـن درخت ذهـنی بـار است، پس مـراتب وجـودات متفاوت است، چنان که بسر افسراد انسمان ایس تمعریف: «النفس کسمال أول لجسم طبيعي آلي ذي حمياة بمالقوّه، صادق است و حميوان نماطق بسر أنمها صدق مي آيد، و اين صدق هم على السويه و به طور تواطي است پس اگر ماهيت انسان بر همه به طور مساوی صادق است و همهٔ آنها متفق در یک حقیقت نوعی هستند؛ ولی با این اوصاف افراد انسان در وجودات با همدیگر تفاوت دارند، یکی فرد جاهل، فرد دیگر عالم و فرد دیگر اعلم از وی میباشد و قدرت و مُنَّهٔ اجمتهاد در وی مـوجود است، پس شدت و ضعف در وجودات آنها می آید؛ اما ماهیت بر همه به طور مساوی صادق است.

پس بر حاجي، رحمه الله، اعتراض نشود كه، اين وجود ذهني كجا همان

١. شرح منظومه، تصحيح و تعليق أية الله حسن زاده، ج ٢، ص ١٢١.

خارجی است، در حالی که در خارج این آتش می سوزاند و چنان آثار فراوان بسر وی بار است ولی در ذهسن چنین آثاری ندارد؟ جواب آن است که، دو وجود با همدیگر تفاوت دارند؛ ولی ماهیت آنها یکسان است، پس یک ماده دو نحوه وجود دارد: «کون بنفسه لدی الأذهان». تنوین در «کون» تنوین نکره است؛ یسعنی ندوهای دیگسر از وجسود در اذهان دارد. پس ماهیت در ذهن و در خارج محفوظ است. «و الوجود قد مرت الإشارة إلی آنه مما یتفاوت شدّة و ضعفاً و کمالا و نقصاً» وجودات در خارج و در ذهن با همدیگر تفاوت دارند و وجود دارای مراتب است. همهٔ انسانها از جمله نوابغ دهر مثل فارابی ها و بوعلی ها را در کنار حضرت خاتم بیش بنشانید مهر امّی بودن طبق آیهٔ شریفه بر آنها زده شده است:

﴿ هُوَ ٱلَّذِي بَعَثَ فِي ٱلْأُمُّيِينَ رَسُولاً مِنْهُمْ ﴾. پس مراتب وجود در انسانها تفاوت دارد، گرچه معنای انسان در همه یکسان است.

«و كلما كان الوجود أقوى و أكمل كانت الآثار المترتبة عليه أكثر، در اين جا به ماهيت و صدق آمدن بر افراد كارى نداشته باشيد، بلكه وجود در هر مرتبه قوى تر باشد آثار بار شده بر آن قوى تر است؛ «إذ الوجود بذاته مبدأ للأثر»؛ زيرا وجود ذاتاً داراي اثر است.

اکسنون از مسطالب گدذشته نتیجه می گیرد و می فرماید: «فقد تکون لماهیّة واحدة و مفهوم واحد أنحاء من الوجود و الظهور و أطوار من الکون و الحصول بسعضها أقوی من بعض» وجود خارجی، که بسرخی از انحای وجود است، از وجسود ذهسنی قسوی تر است «و یستر تب علی بسعضها من الآثار و الخواص ما لایستر تب علی بسعضها من الآثار و الخواص ما لایستر تب علی غیره ، آتش عینی و خارجی می سوزاند؛ ولی وجود ذهبنی این آثار را ندارد، در حالی که ماهیت هم بسر آتش ذهبنی و هم بسر آتش خارجی بسه طسور یکسسان صادق است. «کما أن الجوهر معنی واحد و ماهیّة واحدة

يوجد تارة مستقلًا بنفسه و مفارقاً عن المادة، منبراً عن الكون و الفساد و التنغير فعّالاً ثابتاً على مراتبها، جوهر ماهيت است؛ مثل انسان كه بر افراد خويش به طور مساوى حمل مى شود و تشكيك، در آن راه ندارد، جملة «ايس جوهر و ان جوهرتر است، صحيح نيست. بله، وجود اين انسان از وجود آن فرد از انسان قوى تراست.

جوهری که مستقل به خود و مفارق از ماده باشد مفارقات از عقول و نفوسند.
این مفارقات کون و فساد نعی پذیرند؛ زیرا کون و فساد وییژهٔ ماده و امور مادی است؛ ولی آنها فساد پذیر نیستند و صحد و پرند. مراتب عقول عبارتند از: عقل اول تا قوای مدبرهٔ عالم شهادت مطلقه. او پوجد تاره أخری مفتقراً إلی المادة، مقترناً بها، منفعلاً عن غیره، متحرکاً و ساکنا و کائناً و فاسداً کالصور النوعیة علی طبقاتها فی الضعف و الفقر، شجر و حجر مقترن به ماده اند و از محیط رنگ میگیرند، آب، هوا می شود و تقسیم و تجزیه می گردد، تحرک و سکون و کون و فساد می پذیرند. «فیوجد طوراً آخر وجوداً أضعف من ذینك الصنفین حیث لایکون فاعلاً و لامنفعلاً، و لا ثابتاً و لامتحرکاً، و لا ساکنا، کالصور التی پیتوهمها لایکون فاعلاً و وجود می رسد و آن وجود ذهنی است که أضعف از آن سنخ وجود ضمی باشد. مراد از «یتوهمها؛ خلق به توهم است. انسان به همت انشا صور می کند، و خلاقت دارد.

دربارة «من حيث كونها كذلك» نيز دقّت كنيد «من حيث» اهميت دارد؛ زيرا نشان دهنده عنوان وجود ذهني است؛ يعني «من حيث لايكون فاعلاً و لامنفعلاً و لاثابتاً و لا متحرً كاً». ا

۱. جناب استاد در حاشیه فرمود: یعنی صوری که انسان توهم میکند از آن حیث که در قبال آن دو صنف است و از

## مقدمهٔ دوم•

برای ردّ کسانی که وجود ذهنی را به واسطهٔ ناتوانی در رد شبهات منکر شدند و علم را از مقولهٔ اضافه دانستند دو مقدمه فراهم کرد. این دو مقدمه مدخلی برای اثبات مدّعا و برای تفهیم مدعاست. ابتدا مقدمات مزبور به ایشان می فهمانند که گوهر انسان چیست و حصول صورت علمیه در نفس به نحوهٔ حلول نیست و وجود ماهیت در خارج و ذهن تفاوت میکند، ولی ماهیت ثابت است و جنس و فصل آن در ذهمن و خارج یکی است. اما وجود در مراتب مختلف تفاوت به شدت و ضعف پیدا می کند، یک ماهیت تا از موطن علمی حق به شهادت مطلق بسرسد دارای وجبودات فیراوان مى شود «يُذَبِّرُ الْأَمْرِ مِنَ السّماء إلى الْأَرْضِ، و از آسمان اعيان ثابته تا صور علميه كرفته تا به ارض عالم شهادت برسد آسمان ها گذرانده و طی کرده است؛ ولی در تقرر علمی در موطن حق تعالى ماهيت معنايش همان است كه در عالم شهادت است و همان معنایی راکه در عالم عقول دارد و در عالم نفوس از نفس کلیه تا مادون وی از نفوس فلكي و عالم مثال منفصل و شهادت مطلقه، كه تنفصيل عبالم منثال منفصل است، ماهیت متحمل یک معناست، چنان که از قوس نزول وقتی به طرف قوس صعود طی مسير ميكند نيز همان مراحل و مسير را اين بار از طرف عالم شهادت مطلقه به سوي موطن علمي حق سير ميكند. در همه، اين ماهيت يک معنا دار د و تنها و جو د متفاوت می شود. و همین که از نشأهٔ شهادت به نشأهٔ ذهنی رسیدیم و به منامات و صور منامیه ارتقا پیدا کرد، از نشأهٔ شهادت به باطن آن سفر نموده و از ظهور به بطون و از دنیا به

خارج حکایت میکند، وجود ذهنی است و از آن حیث که آین صور با نفس به اتحاد مدرّک با مدرّک متحدند
 جواهر مجود خارجی ماورای طبیعت و مادهاند و ذهنی نیستند. پس وجود ذهنی بودن این صور در قبال نفس ملحوظ بشرط لاست و این که صور علمی هستند عین نفس بوده و از جواهر خارجی میباشند دمقرره.

ه درس صد و هشتاد و دوم.

آخرت میرود و با چشم سر دیده نمی شود. لذا از جهت وجود و تحقق نیز با عالم ماده تفاوت دارد از این رو آن که باید مدتی طولانی را در عالم ماده برای سفر به حج و آوردن مناسک از عمره و عرفات و منی و رمی جمرات و طواف حج صرف می کرد، در عالم خواب به ساعتي و يا بالاتر از آن از شب تا صبح همهٔ آنها را بـه تـفصيل در خواب می بیند. و مدتی کم را برای آن صرف می کند. پس احکام این جا با آن جا چه مقدار تفاوت دارد؛ ولي ماهيات يكي است. و اكر از عالم رؤيا به عالم خيال منفصل بروید یک روز آن خمسین ألف سنه است؛ زیرا وقتی از آن فشردگی و متن و جمع بودن به عالم ماده آمد مفصل و كسترده مي شود. ولي ماهيت در همه ايس عوالم محفوظ است و انحاي وجودات آن گوناگون ميباشد و لذا شرط عقل نيست كه اين جا را اصل قرار دهیم، تنها کسیانی که به دیبار مرسلات سفر نکردهانید و قیدمی برنداشتهاند تلاش دارند این جا را اصل قرار دهند و هرچه را که شنیدند و خواندند و آنچه را از ماورای طبیعت است در قالب این عالم بریزند؛ مثلاً نفخ در این جا لب و لُبْ ميخواهد؛ ولي نفخ در ﴿ نَفَخْتُ فِيهِ مِنْ رُوحِي﴾ چنين نيست، يد داراي كنف و انگشتان و ناخن است؛ اما همه جا يد چنين نيست ﴿ بَلْ يَداهُ مَبْسُوطُتان ﴾ و اين بسط مادی نمی باشد. پس اصل آن جاست و این جا ظلّ و آیت و نشانه است و هر کسی به قدر همت خود از این روزان به واسطهٔ چشم عقل خود واقع را بنگرد و ببیند آن جا اصل و این جا فرعند، و به تعبیر قدما، که به رمز از این جا به صنم تعبیر کردند و لذا فرمودند: حکمت انسان را به جایی میرساند که انسان عالمی عقلی مضاهی و مشابه عالم عيني ميكردد: «صَيْرُورة الإنسان عالَماً عقليّاً مضاهياً لِلْعالَم الْعَيني».

هر آن کس زحکمت برد توشهای جسهانی است افستاده در گوشهای پس آن عده که وجود ذهنی را انکار کردهاند توجه به سعهٔ وجودی انسان و خلاقیت و ایجاد نفس و قیام فعل به فاعل، در این که این قیام حلول نیست، نداشته اند. این پنج فصل در این باره به طور مستوفا سخن میگوید.

در مقدمهٔ دوم میگوییم که، نفس از مُظّهریت به مُظهِر و موجد بودن میرسد و این صور علميه را به واسطهٔ قواي حاسه مثل باصره و سامعه و لامسه، كه پنجرهٔ به عالم شهادت مطلقه هستند، انشا میکند. ابتدا که به راه نیفتاده مظهر و بعد مظهر می شود. در خلق و انشای مادی نیاز به وضع و محاذات و التصاق و وسایل است؛ پسعنی داس و چکش و دیگر وسایل و آلات و ابزار و دست و پا میخواهد؛ اما در ماورای زمان و مكان و در عالم مجردات، نيازي به اين ابزار نيست، لذا در مكان خود نشسته دريا را تصرف كرده مي شكافد و در مكان خود ايستاده فلان كوكب (قـمر) را مي شكافد و تصرف مینماید و یا خبر غیبی به کسی میدهد؛ چون مجرد و ماورای زمان است و نفس قدسي و ربوبي وي در آني طئ الأرض كرده و از يمين و يسار و جهات مختلف و از آینده و گذشته، که همانند نقطهای برای وی درآمده به یکسمان خبر می دهد و آینده برای وی همانند گذشته روشن است؛ هر تاریخ و هر واقعهای را میخواند، در حالي كه در خارج و عالم شهادت مطلقه از اين خبرها نيست. انسان كامل در هـر مرحله از وجود قرار گرفته به قلب خویش نظر میکند و هوهو آنچه را در خارج پیاده شده و یا میشود، میخواند، آن چنان واقعهٔ نوح ﷺ را پیاده میکند، مثل این که از ابتدا در مراحل ساخت و طوفان و به آب انداختن کشتی با وی همراه بود.

با حضرت ابراهیم و عیسی علیه و دیگر انبیاه نیز چنین است. ایشان بر اثر قدرت و سطوت نفسانی و به دلیل این که نفس ایشان از صقع ربوبی شده است بر زمان و مکان محیط شده و از همه جا خبر می دهند و در آنها تصرف می نمایند و تصرفات آنها در بیرون از بدن ایشان نیز پیاده می شود و در ارتفای وجودی به مرحله ای می رسد که حضرت فرمود: «أول ما خلق الله نوری» پس در این مقدمهٔ ثانیه گفته می شود که انسان خامل مثال حق سبحانه است و همان گونه که حق تعالی و حدت حقهٔ ذاتاً و صفاتاً و افعالاً مثال حق سبحانه است و همان گونه که حق تعالی و حدت حقهٔ حقیقیه دارد انسان کامل دارای و حدت حقهٔ ظلیه است.

هو الثانية هي أنَّ الله تعالى قد خلق النفس الإنسانيَّة بحيث يكون لها اقـتدار عـلى

إيجاد صور الأشياء المجرّدة و الماديّة، كلمة ايجاد، عبارت ديكري از اظهار است، پس نفس صور اشیای مسجرد و نمیز اشمیای مادی را خملق و ایمجاد ممیکند؛ الأنها من سنخ الملكوت و عالم القدرة و السطوة ايس صغري است، كبراي ايس صغرى ابن است: «و المملكوتيون لهم اقتدار عملي إبداع الصور العقلية القائمة بذواتها» اكنون كه از سنخ ملكوت شده قاعده كلى ابن است كه همه ملكوتي ها اقتدار بر ایجاد صور عقلیه دارند، چنان که می توانند صور مادیه را انشا و ایجاد کنند. ابداع از آن صور مجرده است و تكوين در صور ماديه است لذا فـرمود: ٩و تكـوين الصـور الكونية القائمة بالمواده. پس نفس هم قدرت بر ايجاد و انشا و ابداع صور مجرد و عقلی دارد و هم قدرت بر تکوین صور مادی، لذا معجزات و کرامات و خوارق عادات بر اساس همین قاعده توجیه میشوند؛ زیرا همهٔ آنمها واقعیت دارد و دارای علت است و گزافی نیست. پس در این جا نیز سنخیت و علیت و معلولیت حاکم است و گزاف و بدون علّت و جهت در نظام هستی کاری صورت نمی گیرد و حتی احكام فرعي و شرعي از حلال و حرام هر كدام بدون علت و جهت نيستند؛ حرام دارای مفسدهای در فعل است و واجب دارای مصلحتی است، خواه انسان به آن سرّ و علت بي ببرد و خواه به آن نرسد؛ امّا در واقع اين حـرام و حــلال مـعلول مـصالح و مفاسدند، پس اگر نفهمید تعبداً از شارع می پذیرد، چنان که در عالم تکوین همه احكام روى مصالح است و گزاف نيست. پس تصرفات اوليا و انبيا باعث كرامت و معجزهاند، لذا براي بيان آن بنه عامهٔ سردم، بايد طوري بيان شوند كه سردم آنها را بفهمند، لذا مي فرمايد: بــه اذن خــدا و بــه فــرمان خــدا چــنين صــورت گــرفته است، در حمالي كه كدام حمادثه و واقع است كه در نظام عمالم به اذن و امر او نيست. پس اذن الله فعلى تكويني ابداعيي در دل هر صوحود نهفته است. «ليس المؤثر في الوجود إلّا الله ، حضرت عيسي الله مرده زنده مي كرد و از كل پرنده مىساخت خداى تعالى جنين از وى نقل كرد: ﴿ أَنْسَى أَخْلُقُ لَكُمْ مِنَ الطِّين كَهَيْثَةِ

الطُّيْرِ فَأَنَّفُخُ فِيهِ فَيَكُونُ طَيْراً بِإِذْنِ اللَّهِ ﴾ ' مراد از اين اذن، اذن قولي نيست، چنان كه در محاورات عادي چنين است. پس اسناد فعل به حضرت عيسي ﷺ است؛ ولي بــه اذن الله فعل از وي صدور يافته، به همين جمهت در همه امور خمداي تمعالي فمرمود: ﴿ وَمَا تَشَاءُونَ إِلَّا أَنْ يَشَاءَ اللَّهُ ﴾ ". چنين نيست كه انسان داراي انانيت و خودبين بتواند در مادهٔ کاینات تصرف کند، پس برای این مرحله فینای فی الله در ذات و صفات و افعال لازم است و تا آن سویی نشود چنین عملی از وی نمی آید. روایت از امام صادق ﷺ در كاني است كه أن حضرت فرمود: ﴿إِنَّ رُوحَ الْمُؤْمِن لَأَشَدُّ اتَّصَالًا بِروح اللهِ مِن اتَّصال شُعاع الشمس بهاه ٣. پس تا به اين مرتبه نرسد نسمي توند در ماده كاينات تصرف کند و انانیت مانع است. پس مؤمن بر اثر عروج و شدت انسلاخ از انانیت، فانی شده و اتصال کذایی پیدا می کند به طوری که در مادهٔ کاینات تصرف می کند و در ماورای طبیعت دستی دارد، چنان که در این عالم، و اگر هم از این نشأه بیرون رود، باز دستي در اين نشأه دارد و لذا از اصول و امهات عقايد محمديه ﷺ كه در همين كتاب حلّ میشود درجعت، است و سرّ درجعت، همین است که مؤمن بیرون رفته از ایس نشأه در این نشأه دستی دارد و وجه اول را وجه دوم کرد و بسرعکس. بسهتر است در طبعهای آینده چنین شود. پس دفأجاب عن الأول، در واقع دفأجاب عن الثانی، است. در وجه دوم اشكال اين بود: «وجود من حيث هو وجود لو اقتضى الوجوب لكان كل وجود واجباً بالذات». در پاسخ میگوید: چنین نیست که اگر چیزی وجو د محض بو د همهٔ وجودات یکی باشند، بلکه بین وجودات تفاوت هست لذا در ایس جمواب بمه تشکیک خاصی می پر دازد، قبلاً در منطق انالی گفته شد که برگشت تشکیک عامی به تواطی است؛ زیرا یک مفهوم واحد بسر قبوابیلی که دارای شیدت و ضعفند حیمل

١. أل عمران (٣) أيه ٢٩.

۲. تكوير (۸۱) آيه ۲۹.

۴. کافی (معرب)، ج ۲، ص ۱۳۴.

می شود؛ مثل حمل نور. حاجی فسرمود: مآل تشکیک عنامی بنه تنواطی است. ا بنه تشکیک خاصی در اسفار، تشکیک اتفاقی گفته است و آن در عنوان «توضیح و تنبیه» از فصل حفتم منهج اول است كه ضرمود: «إنَّ إطلاق النور على الذوات النوريَّة بالتشكيك الاتّفاقي، و در تعليقه بيان كرديم: مراد اين است كه «إنّ ما به الاتّفاق عين ما به الاشتراك،؛ زيرا در نسبت به جزء اشهر نسبت مي دهيم؛ يعني در اين جمله به كلمة داتفاق، كه اشهر اجزاست، علامت نسبت دى، متصل مىكنيم.

مراد از ذوات نوریه انوار عرضی نیست، بلکه انوار وجودی مثل واجب و عقول و نفوسند که نور حقیقی اند. در لألی منظومه فرمود:

بالعام و الخاصي تشكيك قسم إذ هو ما فسيه التفاوت علم إنَّ مَا بِمَهُ التَّفَاوِتِ أَيْضًا عَدًا ﴿ يَمِنُ فَسَعِنْدُ ذَا تَشْكَيْكُ حَاصِّي بِمُدَا منل الزمان إن ما به افترق منتحد بنفس ما به اتفق ٢

در تفاوت بین دو خط گفته می شود: این خط اطول از آن دیگری است. اطول بودن این خط به چه چیز است؟ به همین خط است و نه به امر دیگری، این تشکیک خاصی است. پس و قتی دما به التفاوت علم، این در اصل تشکیک است؛ ولی اگر علاوه بر آن وما به التفاوت، عين ما به الاشتراك باشد تشكيك خاصي پديد مي آيد دما به التفاوت مفعول غداه است. و آن مثل زمان است که اشتراک در زمیان است و آنها را حفظ مينمايد ﴿ وَلا يَؤُودُهُ خِفْظُهُما ﴾. نفس ناطقه نيز صور علميه و خيالات گوناگون را خلق و آنها را حفظ میکند. همین نفس ناطقه در عالم رؤیا این همه منشآت دارد: کوه و دشت و دریا، افراد و اشیا را در خود خلق میکند، گوینده و شنونده و دونده و امثال آنها مخلوق نفس هستند و همهٔ این کثرات در عالم خواب قائم به نبغس وی است و این قیام حلولی نیست، چنان که عوالم غیرمتناهی مخلوقات خدای تعالی هسبتند و

شرح منظومه، تصحیح و تعلیق آیة الله حسن زاده، ج ۱، ص ۱۲۷. ۲. حدث، ص ۱۱۹ و شرح ستظومه، ص ۱۶ (طبع تاصری).

حلول به وی نکردهاند، بلکه قیام صدوری به وی دارند و در آن جا سخن از قابل و مقبول نیست. آن عده که به انکار وجود ذهنی پرداختند از حل این معما و از فهم این حقیقت عاجز ماندند و خویش را نشناختند و اگر نفس خویش را می شناختند به شناخت خدای تعالی و به توحید می رسیدند: «مَنْ عَرَفَ نَفْسَه فَقَدْ عَرَفَ رَبُهُ».

علوم به صورت وجود علمی و جواهر نوری در انسان تحقق پیدا می کند و انسان با آن به اعتلای وجودی دست می بابد و قوت و قدرت و مُنّة ملکوتی پیدا می کند. خلاصه اتحاد عقل و عاقل و معقول، یعنی اتحاد علم و عالم و معلوم و اتحاد عمل و عامل و معمول. و این حقایق بدون ورزش فکری و درس و بحث پیاده نمی شود؛ چنین نیست که اگر کسی به عنوان مثال، فارسی و یا خواندن و نوشتن عربی یادگرفت بتواند به این مطالب برسد. آن چوپان صحرایی هم عربی می داند؛ ولی کجا می تواند به حقایق دست پیدا کند. پس نیاز به خدمت کردن استاد و گرفتن از دهان استاد است مقایق دست پیدا کند. پس نیاز به خدمت کردن استاد و گرفتن از دهان استاد است بیدا کند. پس نیاز به خدمت کردن استاد و گرفتن از دهان استاد است بیدا کند. پس نیاز به خدمت کردن استاد و گرفتن از دهان استاد است بیدا کند. پس نیاز به خدمت کردن استاد و گرفتن از دهان استاد است بیدا کند. پس نیاز به خدمت کردن استاد و گرفتن از دهان استاد است بافت.

او کل صورة صادرة عن الفاعل فلها حصول له او سخن از قابل و مقبول و انفعال نیست به این اله ا توجه داشته باشید الام الملکیت حقیقی است و لیس لیلإنسان إلا ما سعی و و له ما فیی الشمنوات و الارض و اما اله در ملکیت غیرحقیقی و انتسابی در ملکیت اعتباری است. در المال لزیده و اللجل للفرس انتساب و اضافه اعتباری است که هر کدام وجودی جدا دارند. ابل حصولها فی نفسها نفس حصولها لفاعلها است که هر کدام وجودی جدا دارند. ابل حصولها فی نفسها نفس حصولها لفاعلها بخنین نیست که نفس یک چیز و صورت ایجادی وی چیز دیگر باشد، بلکه صورت شأنی از شؤون نفس و پر توی از پر توهای وی است لذا دو چیز نیستند. او لیس من شرط حصول شیء لشیء أن یکون حالاً فیه وصفاً له اقوم حصول را منحصر به حلول شروت علمیه در نفس کردند و قیام فعل به فاعل را توجه نکردند، در حالی که از

ا. بحار الاتوار، ج ۲، ص ۱۰۵.

مقولة حلول نيست. وبل ربّما يكون الشيء حاصلاً لشيء من دون قيامه به بنحو الحلول و الوصفيّة، كما أنّ صور جميع الموجودات حاصلة للباري حصولاً أشدّ من حصولها لنفسها أو لقابلها، كما ستعلم في مباحث العلم» در وكما» مثال زده است به آسمان و زمين و ديگر مخلوقات خداى تعالى و بالاخره همة كلمات وجوديه متكى به نور وجود هستند و قيامشان به فاعل اشد از قيام خود موجودات است. اگر آن فاعل و آن نور وجود نبوده باشد، آنها خودى ندارند، البته در مقام كثرت وهذا» و وذاك، مى نماييد؛ ولى مى گوييد آنها متكى و قائم به يك حقيقت هستند. مباحث علم در مرحلة عاشره دربارة عقل و عاقل و معقول خواهد آمد.

«و ليس قيامها به تعالى قياماً حلولياً ناعتياً». بين وصف و نعت در تهميد القواعد تفاوت گذاشتند. در آخر منهج اول ناعتى را معنا فرمود و گفت: يک قسم از وجود رابطى موجود است که وجود فى نفسه دارند: «و الثاني ما هو أحد اعتباري وجود الشيء الذي هو من المعاني الناعتية و ليس معناه إلاّ تحقّق الشيء في نفسه پس اين ناعتى وجود فى نفسه دارد ليكن ناعتى سه گونه است: «و لكن على أن يكون في شيء أخر» مثل البياض في الجسم و الصورة للمادة «أو عنده» مثل وجود المعلول عند العلّة و وجود صور العلمية عند النفس «بأن يكون لذاته...» أ. پس ناعتى به آن جايى اطلاق مى شود كه وجود فى نفسه داشته و نعت براى ديگرى پيدا كند، مثل صورت كه معناى مى شود كه وجود فى نفسه داشته و نعت براى ديگرى پيدا كند، مثل صورت كه معناى «عنده» مثل قيام فعل به فاعل است؛ همان نوعتى را در اين جا عنوان فرمود هو ليس قيامها به تعالى قياماً حلولياً ناعتيا» همانند صورت براى ماده و مثل بياض براى جسم نيست، بلكه «له» در اين جا به معناى شأنى از شؤون نفس و علت خويش است. پس استقلال فى نفسه ندارد تا پس از آن نعت ديگرى واقع شود، بلكه معلول روابط محض و بلكه خود ربط به فاعلند.

١. الاسغار الاربعه، تصحيح و تعليق أية الله حسن زاده، ج ١، ص ١٢٢ و ١٢٥.

و کل صورة حاصلة لموجود مجرد عن المادة بأي نحو کان، فهي مناط عالمية ذلك المجرد بها، اکنون روی سخن با سنکران وجود ذهنی و ظاهريين دارد و می فرماید: علم شیء به شیء سه گونه است، اکنون به طور کلی قاعده را بیان می کند آن گاه تطبیق می کند: ۱. خود شیء هم عالم و هم معلوم است و هیچ گونه تغایری جز به اعتبار بین عالم و معلول نیست، مثل علم مجرد قائم به ذات به خودش؛ نظیر نفس و مجردات ما فوق نفس که همیشه به خودشان علم دارند و هرگز از خودشان غافل نمی شود و شاعر و نمی شوند (لا تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَلا نَوْمٌ )؛ بینگی و غفلت عارض آنها نمی شود و شاعر و عالم به خود هستند. عالم خود وی و معلوم خود وی است.

گاهی علم با معلوم مغایرت دارد، چنان که فرهنگ رایج چنین می پندارند، مثل علم نفس به صور حصولی ارتسامی: علم به این درخت و دریا و موجودات دیگر که برای عالم حاصل است. این علم ار تسامی است، گرچه این سخن بسعدها پخته می شود. در اول بین عالم و معلوم تغایر نبود و در قسم دوم بین آن دو تغایر است. قسم سوم علم به فعلش عالم هست، مثل علم نفس به صور خیالی خود، و علم حق تعالی به خلق (اکنون سؤالاتی داریم و تفاوتها و مناقشات را برای بعد می گذاریم). در هر صورت در علم ارتسامی رسم و شکل شیء خارج در تفس باعث عالم شدن نفس به آن می گردید؛ ولی در علم فاعل به فعلش، صورت چیزی از خارج نیامده است، بلکه فعل خود فاعل و منشای خود اوست پس این علم ارتسامی نیست و معلوم وی از شؤون وی به در نیست. پس در وجود ذهنی با قسم اول کاری نداریم؛ زیرا علم مجرد به ذات خود وی است. اکنون بحث در صورت مرتسمه، یعنی قسم دوم و قسم سوم است که علم نفس به فعل خود و علم مجرد به فعل خود می باشد. در مور قسم سوم است که علم نفس به فعل خود و علم مجرد به فعل خود می باشد. اشکالات وجود ذهنی آیا در این قسم سوم هم جاری است؟ آن اشکالات در کدام یک

او كلُّ صورة حاصلة لموجود مجرّد عن المادّة بأيّ نحو كان، مراد از صورت،

صورت هندسی نیست، بلکه ماهیت وی است. چون عالم باید مجرد باشد، صورت حاصله نیز باید مجرد باشد؛ زیرا غذا و مغتذی و عالم و معلوم باید مسانخ هم باشند. علم مجرد است و وعای آن نیز باید مجرد باشد. دفهی، صورت مزبور دمناط عالمیّة ذلك المجرّد بها، ضمير به «صورت، بر مي كردد. اكنون سه شعبه مزبور را بيان مي كند: اسواء كانت قائمة بذاته أو لا. و مناط عالمية الشيء بالشيء حصول صورة ذلك الشيء له، سواء كانت الصورة عين الشيء العالم فيكون حصولها حصوله كعلم النفس بذاتهاه در قسم اول شيء به خودش علم داشت، مجر دات به اتفاق همه علم و عالم و معلومند و بحث و مناقشه در باب اتحاد علم و عالم و معلوم در این قسم نمی آید؛ زیرا کسی در اين اختلاف ندار د. اكنون قسم دوم را بيان ميكند: «أو غيره فيكون حصولها إمّا فيهه غیر عالم اگر معلوم شود دو قسم دارد: آن غیر، گاهی صور ارتسامی است و گاهی آن غير، فعل فاعل است كه عالم أن فعل را انشا ميكند. صورت ارتسامي مثل «وذلك إذا كان الشيء قابلاً لها، حرف وجود ذهني و اشكالات آن در اين قسم مي آيد. اكنون قسم سوم را بیان میکند: دو إمّا عسنه، بعنی ایس غیر صادر از ضاعل است دو ذلك إذا كان فاعلاً لهاه. اكنون خلاصهاي ميكيرد: افالحصول للشيء المجرّد الذي هو عبارة عن العالميّة أعمّ من حصول نفسه؛ اين قسم اول است دأو الحصول فيه؛ قسم دوم است دأو الحصول له؛ اين قسم سوم است. اكنون آمادكي حاصل شد تا اين كه به اول مقدمه برگردیم که خدای تعالی نفس انسانی را ذاتاً و صفاتاً و افسالاً بـه مـثال و وزان خود آفرید و نفس به جایی میرسد که منشآنی دارد و اشیایی را در خود ایجاد مىكند.

اکنون که معلوم گردید که نفس از ملکو تیون است و آن قدرت و سطوت را دارد که هم موجودات مبدعه را ابداع کند و هم تکوین مکونات نماید، و به وزان و میثال موجودات خارجی، اعراض و جواهر مادی و مفارق به وجود آورد و یا مَظْهر باشد و

<sup>🗢</sup> درس صد و هشتاد و سوم: تاریخ ۱/۱۵ ۶۸۷۱

بالاتر از مَظْهر و مُظْهر، كه بعدها عنوان خواهد شد، گردد؛ به اين كه با عقل بسيط و صادر نخسین و ظل الله اتصال و ارتباط و اتحاد و بلکه فنای و جود پیدا کند و آن گاه کلمات وجودیهٔ نوریهٔ نظام هستی از شؤون وی میگردند. پس دستی در تصرف عالم پیدا میکند و اگر به جای دو مقدمه، سه مقدمه میگرفتیم کمک بیشتری میکرد. اما اکنون تا همین اندازه، که نفس چنین قدرت و سطوتی دارد و به سان و وزان و مثالِ موجودات خارجی صوری را انشامی کند، می توانیم وارد بحث شویم. در هر صورت هر کس به هر اندازه که با کلمات نوریهٔ وجودی انس و حشر پیدا کرد عالَمی میگردد، لذا مرحوم آخوند به اشاره و حاجي، رحمه الله، بمه تنصريح مي فرمايد كه: گـرجـه بالاتفاق نفس، عالَمي حادث است؛ ولي وقتي عالِم شد، عالَمي كه خود انشا كرده خاص به خود وی میشود؛ زیرا همهٔ آنها فعل خود او است و نفس، همهٔ آنها را مشاهده ميكند، چون نفسِ حصول آنها در صقع انسان، كه به نحو قيام فعل به فاعل است، مشاهده آنهاست. اما نه این که صور حاصله در نفس برای نفس به صور دیگر معلوم باشد، و نفس به واسطهٔ آن صور دیگر و از آینهٔ آنها صور در صقع خویش را مطالعه كند؛ زيرا در اين صورت تسلسل لازم مي آيد، بلكه به نفس وجود خودشان، که فعل نفس و شؤون نفسند، معلوم نفسند و این صور علمیه حیات دارنید و حی هستند. درخت و دیوار و کوه و فلک و ملک و دریایی را که از صور علمیه در صقع نفس و فعل و شؤون نفسند همه حي هستند كمكم اين بحث از آنجا سر در مي آور د كه تفسیر آن روایات که فرمودند: در و دیوار بهشت حی بوده و حیات دارند و یا جهنم حيّ است و أتش در دار أخرت حيات دارد، ﴿ وَ إِنَّ الدَّارَ الآخِرَةَ لَهِيَ ٱلحَيَوانُ ﴾ ا چگونه است و آنها روشنتر میگردد. پس همهٔ این صور حی بوده و به نفس ذات و به علم حضوري اشراقي فعل و شؤون نفس هستند، بلكه خود نفس هستند. لدي النفس و عند النفس و یا کلمات دیگر از ضیق تعبیر است والا چیزی در نزد چیز دیگر معنا

۱.عنکبوت(۲۹) آیه ۶۴

ندارد چگونه دربارهٔ دهو معکم، می اندیشید و این «معکم» را به معیت قیومیه تفسیر می کنید و وحدت عددی به این که این شخص در طرفی و شخص دیگر در طرف دیگر باشد، معنا ندارد، چنان که دمع، زمانی نیز بی معناست: این عندیت در ﴿ فِی مَقْعَدِ صِدْقٍ عِنْدَ مَلِیكٍ مُقْتَدِرٍ ﴾ ابه چه معناست؟ به همین صورت قیام فعل به فاعل برای شما روشن بوده باشد.

«فللنفس الإنسانيّة في ذاتها عالم خاص بها من الجواهر و الأعراض المفارقة و المادّيّة، جواهر مفارق و مادى مثل عقول و نفوس و موجودات عالم شهادت و الأفلاك المتحركة و الساكنة، بيان تفصيلي جواهر مادى است. «و سائر الحقائق تشاهد (نفس) بنفس حصولاتها لها، به صورت علم حضورى اشراقي لدى النفس هستند نه به صورت از تسامى حصولي ولا بحصولات أخرى و إلّا تتسلسل،

«و ذلك» مراد از «ذلك» مطلب صدر مقدمهٔ ثانیه است؛ به این که نفس از ملکو تیون است و ملکوتی ها اقتدار بر ابداع و تکوین دارند؛ زیرا خداوند انسان را به وزان و مثال خویش آفرید و مراد از مثال، صورت و شبح و شکل هندسی نیست؛ یعنی آن گونه که خودش و حدت حقهٔ خلیه، است و خودش و حدت حقهٔ خلیه، است و همان گونه که خود صاحب «کن» است، چنان که فرمود: ﴿ إِنَّما أَمْرُهُ إِذَا أَرادَ شَیْناً أَنْ یَقُولَ لَهُ کُنْ فَیْکُونُ ﴾ ۲ به انسان نیز مقام «کن» را می دهد و او هم صاحب همت و اراده می شود، و مراحل همت و اراده نیز مراتب دارد. در خودش ایجاد می کند و قوی می شود، و در خارج از خویش نیز می تواند ایجاد کند، پس مقام تصرف در مادهٔ می شود، و در خارج از خویش نیز می تواند ایجاد کند، پس مقام تصرف در مادهٔ کاینات پیدامی کند. در الهیات شفادر بحث نبوت شیخ آپافشاری داشت که هر بی سر و پایی نمی تواند هادی بشر شود، این علامت و نشانه ای دارد. اگر نهائی بکاریم، نهال

۱. تم (۵۴) آیه ۵۵

۲. یس (۳۶) آیه ۸۲

٣. مقالة عاشر، فصل پنجم، ص ٩٤٣

خویش را به دست هر کس نمی دهیم، بلکه باغبانی را که قابلیت دارد و آشناست پیدا می کنیم، چنانکه حیوانات واحشام خویش را به دست هر کسی نمی سپاریم، تا چه رسد که انسان خویش را به دست هر کسی بسپارد، لذا علایم و اماراتی برای سفیر الهی آورده که یکی از آنها تصرف در مادهٔ کاینات است. چنین انسانی «کون جامع» است. پس خداوند ذاتاً و صفاتاً و افعالاً انسان را طوری آفریده که هر چه را بخواهد در نظام هستی بفهمد نمونهای از آن را در خود داشته باشد، اگر خود ما بصیر و سمیع نبودیم نمی توانستیم معنای سمع و بصر را بفهمیم «و هو السمیع البصیر» برای ما عبهول می ماند، چنان که در صفات دیگر این طور است، لذا «من عرف نفسه فقد عرف ربه». و حضرت ثامن الحجج الله در تفسیر برهان فرمود و صدوق، رحمه الله، نیز در توحید از امام هشتم آن را روایت کرد که، وقد علم اولوالاً لباب إنما هنالك لا یعلم إلا ما هاهناه اصاحبان لب و مغز نه قشری ها، جان دارها می دانند که باید از روزنه ایس جا، آن جا را فهمید.

فرق بین مثال و مثل آن است که دو فرد از یک نوع مثل زید و عمر و مثلانند؛ ولی خدای تعالی مثل ندارد، اما مثال چنین نیست:

کان دلیس آخیر مثال شیر بود نیست مثل شیر در جمله وجود

شیر اوصاف و حالات و شکل و ویژگی هایی دارد. در فصوص خواندیم که، «یابن آدم! أُطِعْني حَتِّی أَجْعَلك مِثْلي، آین مِثْل به آن معنای از مثل که به دو فرد از نوع گفته می شد نیست، بلکه این مثل، انسان کامل است و آقایان به خوانند، توجه می دهند که مراد از این مثل این نیست که وجود صمدی، مثل داشته باشد. در ﴿ لَیْسَ کَمِثْلِهِ شَیهُ ﴾

۱. تفسير بوحان، (رحلی چاپ اول،اسماعيليان)، ج ۱، ص ۶۱۲ حديث در ضمن آية شريفة ﴿وَمَنْ كَانَ فِي هندْوِ
 أَغْمَىٰ﴾ آمده است. و نيز عيون اخبار الرضا، ج ١، ص ١٧٥.

۲. فتوحات مکیه، الباب ۱۳۶۱، و ط ۱، ج ۳، ص ۲، ج ۴، ص ۳۴ نسفار و فیض کاشانی، علم الیقین، فصل اول، باب هفدهم، ص ۲۳۱، به نقل از عیون ص ۶۱۳

استحسانی دارند به این که، کاف را زایده نگیریم و بگوییم: لَیْسَ مِثْلَ مثله شیءه. پس در این جا مثل وی انسان کامل و کون جامع و سفیر اعظم است، و ایس انسان كه «قطب عالم امكان» و «قلب» أن است يك فرد بيش نيست، قبلة كل است؛ چون جامع همه اسما و صفات الهمي است و همان گونه كه به ظاهر يك قبله داريم، اسما نيز يک قبله دارند و اين منظهر اسم «الله» است. «الله» اسم اعتظم الهس است و همهٔ اسما گرد این اسم شریف طوف میکنند و آن کسی که مظهر ایس اسم شریف است، موجودات و ماسوی الله هستند که گرد اسم او طواف می کنند، لذا انسان كامل و حجة الله كسي است كه قبلة همه است و همه ميكوشند كه او بشوند و همه به سوی وی رهسپارند. عرفا به اصطلاح خویش، به او مثل میگویند، و چون آشنای به زبان ایشان شویم و حرف شنیده باشیم و استاد خدمت کرده باشیم می دانیم که مراد از دمثل، مثل ظلّی است، لذا نباید به مجرد این که این کلمه را شنیدیم زبان به ناروا باز کنیم. به این مثل دکون جامع، و دظل الله، میگویند و به اسامی دیگر مثل خلیفة الله و قطب و سفیر از او نام میبرند. در مصباح الانس که خدا ان شاء الله توفیق مباحثهاش را عطا بفرماید ٬ علامتها و نشانههای ظل الله و خلیفة الله را بیان میکند، تا مُسَيِّلِمهٔ كذاب قد علم نكند و نگويد كه من سفير الهي هستم و هر بي سر و پايي مردم فریبی نکند. جناب حاجی، رحمه الله، در اول اسراد الحکم می فرماید": «فهمیدن حرف مردم هنر است، نه دست ردّ به حرف آنان زدن، ایشان مردمی موحد و عالمانی فرهیخته بودند، صاحبان کتب و تفسیر و مؤلفات فراوان بـودند، در عـلوم و فـنون گوناگون زحمت کشیده و اهل عبادت و شب بودند، اهل روز و حضور و مراقبت بودند.

۱. درس مصباح الانس پس از مدتی شروع گردید، و متأسفانه همراه با شغار به واسطهٔ کسالت حضرت استاد تعطیل شد. امید آن است که حضرت استاد آنها را به پایان برساند.

۲. شراد المحكم، به كوشش فرزاد، انتشارات مولى، ۱۳۶۰، ص ۳۵.

یکی از اساتید ما، خدا رحمتش کند، از استاد خویش نقل میکند که مرحوم شیخ عربی فرمود: دمن هر چه دارم از سجّاده دارم، ما نپرسیدیم که در کجا فسرمود، چـون امید پیدا کردن داشتم و تا کنون نمی دانم در کجا فرمود.

خلاصه اگر این مردم که غواص در بطون آیات و روایاتند و زحمت ها کشیدند حرفی زدند نباید بلافاصله به رد آنها پرداخت قطعاً می دانند که مراد از این مثل، مثل منطقی نیست. بنابراین باید تعقّل و تثبّت در کلام داشت و در حضور اولیای خدا و علمای دین ادب به کار آورد.

چون به چشمت داشتی شیشه کبود زین سبب عالم کبودت می نمود کردهای تأویل حرف بکر را خویش را تأویل کن نبی ذکر را دو ذلك لان الباري تعالى خلاق الموجودات المبدعة و الكائنة، و خلق النفس

الإنسانية مثالاً لذاته و صفاته و أفعاله، خداى تعالى خلاق موجودات مبدعه و كاينه است و نفس انسانى نيز به اذن الله تكوينى چنين مىكند، و خداى تعالى وى را مثال ذات خويش قرار داده است. مراد از مثال و يا عِثْل در كلمات ايشان، مثل به معناى دو فرد از دو نوع نيست لذا فرمود: «فإنّه تعالى منزّه عن المثل لا عن المثال فخلق النفس مثالاً له ذاتاً و صفاتٍ و أفعالاً لتكون معرفتها مرقاة لمعرفته چه در مسائل عرفانى و چه در مسائل عقلى در فهم كلمات وجودى، معرف انسان به نفس خويش، و غواصى در آن باعث شناخت است. بايد انسان همة آنها را در خويشتن بيابد: «و مَنْ عَرَفَ نَفْسَهُ فَقَدْ عَرَفَ رَبّه الله الله الله و فوق اين كتاب را معرفت نفس در بردارد پس كسى بايد آن را بشوراند و كلماتش را تشريح علمى كند و به اسرار اين كلمات بى ببرد و ار تباطش را با صنع ببارى نفس و كلمات وجود و نظام هستى و تدبير اداره و ار تباطش را با صنع ببارى نفس و كلمات وجود و نظام هستى و تدبير اداره و

«فجعل ذاتها مجرّدة عن الأكوان و الأحياز والجهات؛ اين از جهت مثال بودن براي ذات «و صيّرها ذات قدرة و علم و إرادة و حياة و سمع و بصر» اين از جهت صفات «و

جعلها ذات مملكة شبيهة بمملكة بارئها، يخلق ما يشاء و يختار لما يريد، اكنون مثال صفات را بیان کر ده است. در روایات نیز اسناد خلق به انسان داده شده است، منتها باید به سرّ افعال رسید و بدانیم که همهٔ آنها به اذن الله تکوینی است و نباید دم به دم موحّد به زبان و قلمش بیاورد که «باذن الله» است: زید رفت بإذن الله، عمرو رفت باذن الله. گفتن أن در هر جمله و فعل لازم نيست، همين مقدار كه موحد ميداند كه آنچه را از موجودات صادر می شود اذن الله تکوینی در آن نهفته است ﴿ وَمَاتَشَاءُونَ إِلَّا أَنْ يَشَاءَ اللَّهُ ﴾ 'كافي است و بفهمد كه ممكن من حيث هو ممكن با قطع نظر از اتكال و اعتماد و ارتباط به واجب سبحانه منشأ اثري نيست. پس اين «يخلق» به اين معناست. و نيز ديگر اوصافي كه به نفس اسناد داده ميشود، چنين است. ﴿ فَتَبَارُكَ اللَّهُ أَحْسَنُ الخالِقِينَ ﴾ ٢ ديگر خالقين هستند، اما او خالق و موجد همه است و ديگران باذن الله دارای خلق هستند؛ مثل این که میگویید: انسان اکنون واجب است، اما واجب ذاتی نيست، بلكه واجب بالغير است و نمي فرماييد: واجب بالذات. امام باقر علوم اولين و آخرين ـ صلوات الله عليه ـ فرمود: ﴿ كُلُّما مُيِّز تُمُوهُ بِأُوهُ الْمِكُمْ فِي أَدُقُّ مَعانيه فَهو مَخْلُوقَ لَكُم مَرْدُودٌ إليكُم". "مخلوق لكم"، «مثلكم» هم دارد، استناد خلق بـ فـعل انسان داده است؛ اما نه این که وی بالذات خالق باشد، بلکه بإذن الله در دل فعل وی نیز نهفته است.

إلّا أنّها و إن كانت من سنخ الملكوت و عالم القدرة و معدن العظمة و السطوة، فهي ضعيفة الوجود و القوام، لكونها واقعة في مراتب النزول ذات وسائط بينها و بين بارئها مفاد وإلّا، در اين است كه فعل انسان خيلي ضعيف است. چند سطر بعد در «اللمهم» مي فرمايد: مي دانيد كه هر چه و حدث غلبه داشته باشد، فعل قوى تر است و هر چه

۱. تکویر (۸۱) آیه ۲۹.

۲.مؤمنون(۲۳) آیه ۱۴.

٣. علم اليقين، ج ٣، ص ٧٤ به نقل از: شرح مسألة علم.

كثرت غلبه داشته باشد، فعل ضعيف مي شود، جنان كه وسايط ضعيف شوند فمعل ضعیف می شود، وحدت موجب تأکّد فعل و تصلّب نفس است؛ مثلاً اگر می خواهید در مطلبی بیندیشید، و اگر این مطلب سنگین باشد، توحد زیادی می خواهید و کار به جایی میرسد که چه بسا تک تک ساعت هم مزاحم است، لذا نباید خیالات درونی و حواس بیرونی مشغول به چیز دیگر باشند و همه گونه موانع و صوارف باید از بسین برود، و چشم را هم مي آورد تا هم چشم نبيند و گوش نشنود، و سرانجام توحد كامل بدهد، تا بین مفیض و مستفیض سنخیت بر قرار شود، لذا اگر بین آن دو به تمام جهت مغایرت باشد افاضه صورت نمیگیرد از این رو هر چه توحدو تجمع بیشتر باشد مناسبت بیشتر می گردد گرچه این متفکر به زبان نمی آورد، ولی فعلش حکایت از این می کند که تعقل با تعلق نمی سازد، و لذا تعلقات را به کناری می زند تا بـه و حـدت و تجمّع و توحد برسد و سنخيت بين ماوراي طبيعت و خودش را ايجاد كند تا به أن حقیقت مورد نظر دست یابد. ابن خلکان ادر تاریخ خویش از شیخ رئیس نقل کرده است که شیخ گفت: هر وقت مسأله ای برای من مشکل می شد به مسجد جامع می رفتم و به نماز میایستادم، و مشکل برای من حلّ می شد. اینها مطایبه نیست، نماز تجمع و توحد مي آورد؛ نماز انسان را آن سويي مي كند.

نفس انسان خوپذیر است، همان طوری که اگر در این نشأه بها اشباح و افرادی بنشینیم خوی آنها را میگیریم، چنان که جناب امیرالمؤمنین الله در وصف عدهای فرمود: ۲ دو الصورة صورة إنسان و القلب قلب حیوان اگر با انسان های به صورت انسان اما به سیرت بهیمه و دیو و درنده بنشیند خوی آنها را میگیرد و این سویی می شود، چنان که اگر نفس ملکوتی شد و با ملکوت عالم نشست و مراقبت را حفظ کرد و کشیک نفس کشید و مواظب خودش بود آن سویی می شود و به صفات

۱. ج ۲، ص ۱۵۸، (چاپ بیروت دارالثقات).

۲. بىھلو،للاتولو، ج ۲، ص ۵۷

ملکوتیها متصف و اقتدار وجودیاش افزون میگردد و آثار وجودی وی نورانی و دهن وی، قول و قلمش توانا، و تصرّفات وی قوی میشود.

مرحوم صدوق از امیرالمؤمنین الله در محصال خویش در باب پسنج آورده است: مؤمن در پنج نور متقلب است و همهٔ حشر و نشر وی نور است. چنین کسی که به عالم نور پیوسته و آن سویی شده دهنش نور و قلمش نور و برخوردش نور و غذایش نور و کسب و کارش نور و فکرش نور است و کتاب و مطلقا همهٔ آشارش نور است. خوپذیر است نفس انسانی. اکنون که آن سویی شده به صفات آن سویی در می آید. پس تصرفات را انسانهای کامل و به ویژه دولی الله الأعظم»، دقبلهٔ کل، امام و پیشوای کل و کون جامع واجدند، و دیگران فرسنگها از آن دورند، دتا یار کرا خواهد و میلش به که باشده.

لکونها واقعة في مراتب النزول در مراتب نزول پراکندگی فراوان می شود. خدا رحمت کند جناب قزوینی راا می فرمود: در کنار تربت اولیاء الله نشستن و تقرب جستن به وسایط فیض الهی به صورت ظاهر ملاک نیست، بلکه چون آنها به انسان تجمع می دهند و انسان با تجمع و توحد می تواند از آنها فیض بگیرد. قدمی بردار «اگر کام تو بر نیامد آنگه گله کن ۱. اگر در خواب و بیداری این فیوضات را لمس نفرمودید، بلکه فوق لمس، آن گاه گله کنید. خدای تعالی ما را چنین گدایی آفرید، بلکه فقیر تام انسان کامل است او انسان کامل است او خوب گدایی می کند و خوب می گیرد. به او می گویند: فقیر تام انسان کامل است او خوب گذایی می کند و خوب می گیرد. به او می گویند: فقیر.

﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ أَنْتُمُ الْفُتُرَاءُ إِلَى اللَّهِ وَاللَّهُ هُوَ الغَنِيُّ الحَمِيدُ ﴾ ليكن أن فقير نام كه داراى سعة وجودى و هاضمه اى بسى نهايت و قبلبى وسبع و استعدادى تبام است، قابليتش ايجاب مى كند كه دم به دم از خزاين غيب الهى و صفاتيح غيب وى و فوق مفاتيح بگيرد. چنين بايد گدايى كرد.

۱. ر.ک: همان، ج ۴، ص ۱۸. در آنجا از تفسیر علی بن ابراهیم نقل فرموده است.

t. فاطر (٣٥) آيه 16.

ذات وسائط بینها و بین بارتها. در بحث اتحاد عاقل و معقول مرحوم آخوند حاشیهای دارند و وقت آن را با جزئیات ضبط کردند که جملهای بود: «وساعت فلان من از کهک به زیارت حضوت ستّی ا فاطمه ای آمدم و این حقیقت برای من مکشوف شد.»

و كثرة الوسائط بين الشيء يعني ممكن و ينبوع الوجود، يعني واجب تعالى توجب اين كثرت موجب مىشود وهن قوّته أظلال و أشباح للوجودات الخارجيّة الصادرة عن الباري تعالى، اينها اشباح و اظلال بالايي هستند، گرچه ماهيت در دو وجود محفوظ است، ولى اين وجود ظل آن است و كار او را نمىكند و إن كانت الماهية محفوظة في الوجودين وجوداصلي ووجود ظلي فلاتترتب عليه الآثار المترتبة عليه بحسب وجودها في الخارج اكر وجود اصيل در خارج منشأ آثار است، اين وجود ظلّي چنين نيست. این بود مطالب مربوط به نفوس ضعیفه اکنون به نفوس قبوی میپردازد. و نیفوس مکتفیه همین نفوس هستند. حضرت پنجم از حضرت خمس انسان کامل و کون جامع است که تصرف در ماده کاینات می کند، او از خوی بشری به در شده و از عادات و اخلاق خاکیان و متعارف بیرون آمده است و ما هرچه درباره ایشان بگوییم همیچ نگفتیم و آنچه را اهلش گفتند باید از زبان ایشان بشنویم. جناب امیر به شاگرد کامل خويش جناب كميل فرمود: «صَحِبُوا الدُّنيا بِأبدانِ أَرْواحُها مُعَلَّقةٌ بِالْمَحلِّ الْأَعْلَىٰ ٣٠٠در هر صورت روایات در باب حجت و مقامات ایشان فراوان است و با این که در کانی در باب حجت روایات زیادی آورده شد، ولی مرحوم کیلینی در ابتدای کانی" عذرخواهي ميكندكه من كتاب جداگانهاي در باب حجت نوشتم، و روايات آن را در آن جا جمع آوری کردم، زیرا در کانی نقل همهٔ آنها ممکن نبود. برخی، با این عظمتی

۱. متّی مخفف دسیدتی، است.

٢. نهج البلاغه، حكم و مواعظ، ص ١٣٧.

۳. نصول کافی، ج ۱، ص ۹ (چاپ بیروت). در آنجاکلینی ــرحمه الله ــوعده میدهد که کتابی اوسع از آن بنویسد.

که کافی دارد، دست به قلم می کنند، که روایات کافی مجعول است مگر دو روایت آن که سند یک از آن دو ضعیف است و دیگری متنش مشوّش. علت استثنای ایس دو روایت بر ما معلوم نشده است. در کافی، حجت و انسان کامل را محل مشیت خدا قرار داد: «خلیفة الله و انسان کامل به این دلیل تصرف در عالم می کند که محل مشیّت الهی است، اگر چه چنان که در آیهٔ شریفه ﴿ ما أَنْتُمْ إِلّا بَسَسَرٌ مِثْلُنا ﴾ آمده وی بشر بشره و ظاهر است، اما انسان تنها بشره و ظاهر نیست:

گر به صورت آدمی انسان بدی احمد و بوجهل پس یکسان بدی چنین نیست که ابوجهل با حضرت خاتم الله یکسان باشد؛ به حسب بشره هر دو بشرند، امّا حضرت خاتم محل مشیت الهی است. آن حضرت و نیز دیگر حبج الهی های دارای مقاماتی بلندند، ایشان در عالم تکوین واجد تصرف هستند و این مقام نهایی ایشان نیست، زیرا حتی در آحاد رعیت هم تصرفاتی دیده می شود، چه برسد به انسان کامل و البته این مقام بیان حد نهایی آنها نیست. امام هفتم در منی آزنی را با بچههایش دید که به دور گاو شیرده مرده جمع شده و گریه می کردند، این گاو شیرده تنها وسیلهٔ معاششان بود. حضرت جلو رفت و پای خویش بر گاو زد و به گاو هی کرد:

به گاو مرده به پایش کند هی از آن هی گاو مرده می شود حق گاو زنده شد، زن متوجه نبود چه بگوید، فریاد کشید: ای مردم! این عیسی روح الله است. گاو زنده کرد. او خیال کرده که هر کس مرده زنده کند به ید عیسی روح الله باشد، حضرت خود را در میان جمعیت انداخت و کسی او را نیافت. این گونه انسان کامل تصرف در مادهٔ کاینات می کند. دربارهٔ امام هشتم گفته شد:

به امرش شیر پرده، شیر گردد بخرد در دم آدم گیر گردد

۱.مؤمنون(۲۴) آیهٔ ۲۴.

٢. مدينه المعلجز، معجزة پنجاه و هفتم أن حضرت، ص ٢٤١ و ٢٤٢.

ایشان از جلبات بشریت به در آمده و متصف به صفات ربوبی شدهاند.

گفت نوح: ای سرکشان! من من نیم چــون زجـان مـردم بــه جـانان زنــدهام چـون بـمردم از حـواس بـوالبشـر چونکه من نیستم این دم ز هوست

من به جان مردم به جانان میزیم نسيست مسركم تسا ابسد بسايندهام حسق مسرا شد سسمع و ادراک و بسصر پیش این دم هر که دم زد کافر اوست

این قرب نوافل بلکه قرب فرایض است.

اللَّهم إلا لبعض المتجرِّدين عن جلبات البشريَّة من أصحاب المعارج. انسان كامل جنين نیست که در حضیض خاکدان، پایبند طبایع و امور مادی و عبدالبطن و عبدالهوی باشد، بلكه ﴿ فِي مَقْعَدِ صِدْقِ عِنْدَ مَلِيكٍ مُقْتَدِرٍ ﴾ است. فإنَّهم لشدَّة اتصالهم بعالم القدس شیخ در اشارات از آن به «اتصال» تعبیر کرد، ولی بالاتر از آن اتحاد است، و بلکه اتحاد هم تعبیری رسا نیست، بلکه فنا و مقام هیمان است. پس این مطلب را خواستند به اتصال بیان کنند، دیدند تعبیر رسا و شایسته نیست لذا به کلمهٔ اتحاد روی آوردند، ولي آن هم تعبيري وافي به مقصود نبود، لذا به فنا تعبير نمودند، آن هم مقصود رابيان نميكرد، از اين رو اظهار عجز كردند كه، الفاظ قوالب معاني نيست. در روايتي امام صادق فومود: ﴿إِنَّ رُوحَ الْمُؤْمِنِ لأَشْدَ إِنْصَالاً بِرُوحِ الله؛ \* به اضافة روح الله بينديشيد. گفتند: عدد «طوطي» به عدد (دل، يعني ۳۴ است حافظ ميگويد:

ألاای طــوطی كـویای اسرار مـادا خالیت شكر ز مسنقار سمخن مسوبسته گفتي بما حمريفان

سرت سبز و دلت خوش باد جاوید 💎 چه خوش نقشی نمودی از رخ بار خددا را زیسن مسعما پسرده بسردار

و دل، قلب عالم امكان و قطب است. پس اين سخنان آشفته عدهاي چيست! خدا رحمت کند جناب آقای شعرانی راا در خدمت ایشان وافی میخواندیم.. وافی کتاب

١. قمر (٥٤) آيه ٥٥.

۲. کافی، ج ۲، ص ۱۳۳۰ (معرب).

روایی مرحوم فیض است ـ فرمود: این همه صحابه و این همه عرفا و حکما و تابعین و شعرا و نویسندگان و سلاک و متصوفه دهن باز کنند و یکی از روایات را بفرمایند: دحق عیان است ولی طایفه ای بی بصرنده.

خود روایات حجت بالغه بر حجت بالغه بودن این حجج الهی است. اکنون که تمام کتابخانه های عالم به هم مرتبط و متصل و پیوسته است و از همدیگر خبر دارند، کتابی و قلمی ودهنی همانند این جوامع روایی و وسایط فیض پیدا کنید.

اگر هست چرا پوشیده است!؟ کتب ما پوشیده نیست و در دسترس همه است. فإنهم... و محل الکرامة و کمال قوتهم یقدرون علی إیجاد أمور موجودة فی الخارج مترتبة علیها الآثار همان آثار خارجی بر آنها نیز بار است، گاو زنده شد و به راه افتاد و شیر پرده، شیر واقعی شد و آدمگیر شد. اکنون خالاصهای میگیرد: و هذا الوجود للشی.... بالوجود الخارجی و العینی.

انسان قوت و قدرتي دارد كه در عالم خاص به خود، جوهر و عرض را واجد است.

در تطابق بین کونین، یعنی عالم و آدم نمونهای از اسمای الهی، به اندازهٔ سعهٔ وجودی انسان، در وی قرار دارد و با این جداول به خارج مرتبط می شود و خودش از خارج گسیخته نیست و نفس خود حصه ای از مطلق وجود است که از آن تعبیر به حصه و سرّ و جدول می کنند. این جدول راهی به بحر بیکران هستی است و به اندازهٔ اعتدال وجود و مزاجی و سعهٔ وجودی از این بحر بهره دارد. و چون روح مجرد است و محدود و مادی و مقید و حال در محل مادی نیست از این رو می تواند در بیرون از محل خویش تصرفی داشته باشد؛ گرچه بدن مادی است، ولی روح مجرد بوده و حال در بدن، همانند عرض مادی در محل و موضوع مادی نیست، بلکه مجردی است که نوعی تعلق با بدن دارد و با حواس وی ارتباط با موجودات مادی پیدامی کند و اسرار نوعی تعلق با بدن دارد و موجودات اینجا، ظلّ و آیات و صر تبهٔ نازله حقایق اسماء

درس صد و هشتاد و چهارم: ناریخ ۱/۱۶ ۶۸/۱ ۱/۱۶

هستند، لاجرم کم کم قوی می شود، به متن واصل و رؤوس آنها آگاهی پیدا می کند و با بالا رفتن و ارتقای وجودی به واسطهٔ سعه یافتن از معلومات و عمل اعتدال می یابد و در صراط مستقیم انسانی قرار می گیرد. پس علم و عمل به او سعهٔ وجودی و شرح صدر می دهد، و با این دو بال علم و عمل به اوج حقایق سیر کرده و او را نهایت و حد یقف نیست، بلکه انسان فوق مقام تجرد است؛ به این معنا که مقام لایقفی دارد و در جایی نمی ایستد و ظرفیت وی پر نمی شود. این که در برخی از نوشته ها ملاحظه می شود که انسان تا این مقدار گنجایش دارد و این مقدار از محفوظات را می تواند می شود که انسان تا این مقدار گنجایش دارد و این مقدار از محفوظات را می تواند حفظ و ضبط کند، مطلبی برهانی نیست و عقل با آن همراه نمی باشد.

در حالی که می دانید به انزال دفعی در بنیه انسان کامل و در سر و حقیقت وی همهٔ حقایق نظام هستی به صورت جمعی فرو ریخته شد. حقایقی که هر کلمه و هر آیه اش بطون فراوان و غیرمتناهی دارد و هر چه غواصی کنید باز عمق بیشتری دارد، و هرچه عروج کنید باز قله ای برای طیران سیمرغ افکار و جانها نپیموده، موجود است. این جان همهٔ این حقایق غیرمتناهی را این گونه گرفته است: ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِی لَیْلَةِ ٱلْقَدْرِ ﴾ بان همهٔ این حقایق غیرمتناهی را این گونه گرفته است: ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِی لَیْلَةِ ٱلْقَدْرِ ﴾ انزالاً در یک شب قدر گرفته و تنزیلاً در طی ۲۳ سال از لوح وجود خود بیرون داده است. ناصر خسرو علوی در شرح حال خویش می نویسد: امن هفتصد تفسیر دیدم. این سخن وی در هزار سال پیش تر از این می باشد، اکنون چند هفتصد تفسیر نوشته شده است. به شعبیر جسناب آخوند، شیخ جلیل مسحیی الدیس عربی در یکی از کتاب هایش می نویسد: ۱ این قرآنی که این همه تفاسیر دربارهٔ وی نوشته شد باز و قتی کتاب هایش می نویسد: ۱ این قرآنی که این همه تفاسیر دربارهٔ وی نوشته شد باز و قتی قیامت انسان قیام کند قرآن را بکر می یابد. قرآن در آن مرحله دست نخورده باقی مانده است. پس این همه عظمت را جان انسان کامل گرفته است. انسان را ایس مرحله و

۱. آیة الله حسن زاده، مجموعة مقلات، ولایت ۲، ص ۵۵ به نقل از: هدایت، ریاض العارفین، که از ناصرخسرو در شرح احوال خود در رساله ای نقل میکند.

٢. محيى الدين عربي، الجوهر المصون.

درجه است نه این که ظرفیت وی محدود بوده و تا حدی پسر شود. عدهای بسر اثسر ناتوانی در حل اشکالات وجود ذهنی آن را منکر شدند و متوجه نشدند که یک مفهوم واحد و ماهیت واحده دارای وجودات متعدد میباشد.

تفاوت مفهوم و ماهیت در این است که مفهوم اعم است، اما ماهیت در مسوار دی استعمال می شود که دارای جنس و فصل بساشد. هسر مناهیتی منفهوم است، ولی هسر مفهومی ماهیت نیست؛ مثل مفاهیم اسماء و صفات. در آنجا ماهیت به معنای جنس و فصل راه ندارد، مگر این که کسی به قرینه، ماهیت را در معنای اعم استعمال کند و از آن دمابه الشیء هو هو « قصد کند.

در هر صورت هر حقیقت از عالم ذات و اعیان ثابته گرفته تا مقام عالم ارواح، به اصطلاح عالم عقول و عالم نفوس، از نفس کلیه تا نفوس جزئیه و عالم مثال تا ناسوت و عالم شهادت مطلقه دارای مراتبی از وجود است، چون طفره محال است. لذا ایس حقیقت تا از بطنان ذات به عالم شهادت مطلقه بگذرد باید از همهٔ این مراحل عبور کند، لذا فرمود: ﴿ یُدَبِّرُ ٱلأَمْرَ مِنَ ٱلسَّماءِ إِلَی الأَرْضِ ﴾ در این آیه باید تدبر کرد: ﴿ أَفَلا کند، لذا فرمود: ﴿ یُدَبِّرُ ٱلأَمْرَ مِنَ ٱلسَّماءِ إِلَی الأَرْضِ ﴾ در این آیه باید تدبر کرد: ﴿ أَفَلا یَنْدَبَرُونَ القُرْآنَ أَمْ عَلَیٰ قَلُوبٍ أَقْفَالُها ﴾ آن قفل جهالت است. در هر صورت در نزول این حقیقت با رسیدن به هر عالم احکامی پیدا می کند، در عروج هم همین حقیقت واحده در هر عالم حکمی دارد. تا کنون بیان شد که نفس از سنخ ملکو تیون است و آنها دارای قدرت و سطو تند و قادر بر ابداع و تکوین صور هستند، پس وجود ذهنی به دارای قدرت و سطو تند و قادر بر ابداع و تکوین صور هستند، پس وجود ذهنی به دارند؛ همانند قیام فعل به فاعل خویش، نه همانند قیل حال در محل، و فعل نفس حی دارند؛ همانند قیام فعل به فاعل خویش، نه همانند قیل حال در محل، و فعل نفس حی دارند؛ هماند نیز دارای حیات است. پس اگر این فصل حل شود، اشکالات وجود انشاء می کند نیز دارای حیات است. پس اگر این فصل حل شود، اشکالات وجود انشاء می کند نیز دارای حیات است. پس اگر این فصل حل شود، اشکالات وجود

۱. سجده ( ۲۲) آیه ۵

۲. محمد (۴۷) آیه ۲۴.

ذهنی برداشته می شود. اکنون برای سخن خویش تأیید می آورد، ایس تأیید کلامی رفیع و منیع از شیخ محیی الدین عربی صاحب فصوص الحکم است. این مطلب را در هیچ کتابی دیگر نمی باید، کسی آن را ننوشته و آنهایی که به این مقامات رسیدند از اظهار این مطالب غیرت و رشک می ورزند، و این سخنان را زود به دست هر کس نمی دهند، زیرا عارف سر می دهد و سِر نمی دهد. این مطلب یتمیة الدهر و فریدة الدهر است و جناب آخوند هم تمام فرمایش ایشان را نقل نفر مود. این مطلب در فص اسحاقی (ص ۱۹۶، چاپ سنگی) قرار دارد. این که اکنون می فرماید: وبالوهم یسخلق استاد ما آقای رفیعی در صوان الله علیه و علیهم در پیرامون فرمایش دارد، و جناب استاد ما آقای رفیعی در ضوان الله علیه و علیهم در پیرامون فرمایش آقاعلی نیز فرمایشی دارد، و جناب

و یوید ذلك ما قال الشیخ الجلیل محیی الدین العربی الأندلسی ـ قدس سره ـ فی كتاب فسوص الحكم ایشان خیلی از مكاشفات خود را نقل می كند، وی كتابی نیز در علم جفر و اعداد و حروف به نام السر المكتوم و الجوهر المكنون فی علم الحروف دارد. در مقدمة فسوص كه ۲۷ فص دارد، فرمود: ادر سنة ۶۲۷ هجری در دمشق بودم جناب رسول الله از ادر رویا و مكاشفه ای دیدم، و به حضور شریف وی تشریف حاصل كردم، آن جناب به من فرمود: هذا كتاب فسوص الحكم؛ این كتاب فصوص الحكم است. این را بگیر و به مردم برسان. گفتم: سمعاً و طاعة. و خلاصه فرمایش اولوالامر را اطاعت كرده است. این كتاب یكی از مكاشفه های ایشان است و در آن ۲۷ فیص وجود دارد كه در هر كدام از آن فضها طریقه ها و ایده ها و خواسته و مشارب و بحود دارد كه در هر كدام از آن فضها طریقه ها و ایده ها و خواسته و مشارب و بررگواری و چه مشاهد را دسته بندی می كند. در درس فصوص بیان كردیم: عزیزی و بزرگواری و چه بزرگواری و چه بزرگواری از می باین كردیم: عزیزی و بزرگواری و چه بزرگواری از می بزرگواری از می باین کردیم: عزیزی و ما و شما هم در این

۱.شرح فصوص المحكم، ص ۵۴ ( چاپ سنگی).

۲. ایشان عارف گرانقدر جناب خواجه ابوسعید آملی و از شاگردان سلوکی جناب استاد است.

دعای خیر شریک بوده باشیم . و خلاصه آدمی برای خود میباشد، در یکی از حالات خود به هنگامی که ما در درس و بحث در این مسجد به فصّ عیسوی دربارهٔ حضرت عيسي و جناب والله بزرگوارش حضرت مريم، الله رسيده بوديم در توجه خود به مطلبی رسید که برای من تلفن کرد و گفت: به بنده این جمله را دادند: وفض حکمة عصمتية في كلمة فاطمية، من از ايشان خيلي تقدير كردم و گفتم: خوشا به حال شماا بعد از دو ـسه دقیقه که گوشی را گذاشتیم، این بار من برای ایشان تلفن کردم و گفتم: من هم دان شاء الله داين مطلب را دنبال مي كنم و ضميمة فصوص المحكم قرار مي دهم، زیرا در فصوص ۲۷ کلمه عنوان شده است. از حضرت آدم تا خاتم انبیاء علا و جای یک فصّ دربارهٔ زن و مادر و راجع به حضرت فاطمهٔ زهرا و دیگر اولیای الهی از این طايفة بزرگوار مادر ـ كه ركن عظيم نظام هستي اند ـ خالي بود. لذا حقش همم همين بود، لذا ایشان به لحاظ مکاشفه و حال ایشان که نمی توان سر به سر گذاشت و چون و چرا کرد، و خبر هم از درس ما تا فص عیسوی و مقام حضرت مریم ا نداشت این جمله راگرفت. این کتاب را الآن در دست دارم و به اندازهٔ بینش و قدرت خود در پیرامون این موضوع، یعنی راجع به مقام زن و مقام نفس کل مقداری نوشتم، تــاــان شاء الله ـ بتوانيم أن را به صورت مستدركي و تستمهاي و ضميمهاي بسراي هصوص النحكم قرار دهيم. در هر صورت هر فصّ از فصوص النحكم روحي دارد، روح فص آدم \_ كه اولين فض أن است \_ اين كه، نظام هستي بدون انسان كامل نمي شود، أن كونه که بنده و جناب عالى اماميه و اثناعشريه بر اين مبنا هستيم. و در باب حجت انسان كامل و سفير الهي و قطب بحث و برهان اقامه ميكند كه ممكن نيست ننظام هستي بدون این روح و قطب و جان بوده باشد. و هر فصّ محوری دارد و مطالب آن به دور آن محور می چرخد. در فصّ اسحاقی راجع به عظمت نفس انسانی و ایجاد و انشای آن و این که از صقع ملکوت است و خدای تعالی او را ذاتاً و صفاتاً و افعالاً به وزان خود و مثال خویش آفریده است. در هر صورت ایشان چنین فرموده است: «بالوهم

یخلق کل إنسان.» در کتاب فصوص و نیز فتوحات بسیار دست برده شده و تصرفاتی در آن شده است. شعرانی صاحب یواقیت و المیزان در چهارصد سال قبل زندگی می کرد وی از علمای به نام مصر بود. کتابهای فراوان داشته و فتوحات را خلاصه کرده است.

در ابتدای این خلاصه می گوید: ما منکراتی در فتو حات دیدیم و خیلی تعجب کردیم، که شیخ با این مقامش چگونه چنین منکراتی از وی در کتابش آمده است. بعد، از وجود نسخه ای در دست یکی از بزرگان باخبر شدیم ـ و آن بزرگ را اسم می برد ـ و از ایشان اجازت خواستیم تا نسخه خویش را بر نسخه ایشان عرض و مقابله و تصحیح کنیم. ایشان اجازه دادند ما مقابله کردیم، دیدیم: ایس منکراتی که در نسخه های موجود به نزد ما هست در این نسخه نیست، فهمیدیم که عده ای در آن نسخه های موجود به نزد ما هست در این نسخه نیست، فهمیدیم که عده ای در آن چنان که دربارهٔ شیخ رئیس صاحب این کتاب عظیم اشارات با: مقامات العارفین و چنان که دربارهٔ شیخ رئیس صاحب این کتاب عظیم اشارات با: مقامات العارفین و بهجت و سعادت و شفه و تفسیر قرآن، و دورهٔ فقری و لغت ـ که متأسفانه در دست نیست ـ و صاحب آن عهدنامه، و شخصی که برای مشکل علمی خود به سجاده روی نیست ـ و صاحب آن عهدنامه، و شخصی که برای مشکل علمی خود به سجاده روی می آورد، آدسیسه کرده و ایشان را می گسار معرفی می کنند. در عهدنامه می گوید: من با خدایم عهد کردم که رمان نخوانم، زیرا رمان ذهن را خاکی و این سویی می کند، و او با خدایم عهد کردم که رمان نخوانم، زیرا رمان ذهن را خاکی و این سویی می کند، و او را انس با ملکوت و حقایق باز می دارد. آ

ا. اليواقيت و المجوهر، ص ٢٢، چاپ بيروت.

۲. تاریخ ابن خلکان، ج ۲، ص ۱۵۸، (چاپ بیروت).

٣. عهدنامه شيخ در حكمت بوعلى (ج ١، ص ٨) از روى نسخة خطى موجود به نزد مؤلف أن چاپ شده است. ظاهراً عبارت، زيرا مفاد سفارش فوق را بيان مى دارد: وولايدع فكره يقيد بخيالاتها (بحبالاتها ـظ) تتعالى إلا الفكرة في جلال الملكوت و جبّار الجبروت يكون ذلك قصارها لا يتعدّاها و لا يترك الخيال يسنح ألبتّة إلا مقدّمة لرأي اعتقادي أو نظريّة لرئبة الهيأة (لزينة الهيأة) أو تحديداً ليصير هيأة راسخة راسية في جوهر النفس و ذلك ذكر

در هر صورت قوهٔ واهمه پایین تر از قوای عقلیه است و سلطان قوای حیوانی است. مراد از «بالوهم»، یعنی در قوهٔ خیال خود چیزهایی را انشا می کند؛ مثل دریا و صحرا، مناره و گنبد و درخت و حیوان. چند سال قبل درخت یا حیوانی را دیده است، اکنون آن را انشاء می کند. اما این انشای وی در همین موطن خیال وی است و به بیرون نمی آید، زیرا این انشاء ضعیف است. این مطلب امری عام برای همهٔ انسانهاست. این که فرمود: «یخلق» اسناد خلق به انسان اشکالی ندارد، زیرا «باذن الله» در دل هر موجودی نهفته است. بالوهم یخلق کل انسان فی قرّة خیاله ما لاوجود له الا فیها و هذا هو الأمر العام در قوهٔ خیال صورت اشیاء را در خود آن قوه انشاء می کند، ولی به بیرون از آن راهی ندارد و همهٔ انسانها در این خلق به و هم شریکند.

و العارف یخلق بالهمیّة ما یکون له وجود من خارج محل الهمیّة مسراد از هممت و شخص صاحب همت، یعنی شخص صاحب اراده. همت اراده و تجمّع میخواهد. ارادهٔ قوی تجمع وجودی و توحد وجودی می دهد. هر چه وحدت قوی تر باشد آثار وجودی وی بیشتر است. استقامت همّت می آورد. خود شیخ، یعنی صاحب فصوص در فتوحات می فرماید: کسانی که صاحب استقامت نیستند مسردم کشف و صاحب همت نمی شوند. مردمی صاحب حال می شوند، اما صاحب کشف و همت نمی شوند. چون استقامت همت می آورد. آیهٔ کریمه شاهد بر آن است: ﴿ إِنَّ الَّذِینَ قَالُوا رَبُّنَا اللَّهُ ثُمُّ وَ ارتباط و انصال و عروج انسان است. به بیانی که در ملائکه و ارتباط انسان با ملائکه آمده است و سرّ آن به حول و مشیت الهی بیان خواهد شد. ابتدا پس از ارتباط با

<sup>→</sup> القدّوس و قدسه و إلا في واجب من مرّمة المعيشة لايرخُص السنّة العقليّة في إغفالها، لكن يحجز على النفس تخيّل ما لاينبغي أو فائدة فيه فضلاً من فعله حتى يصير تخيّل الواجب و الصواب هيأة نفسائيّة، و لذلك يمهجر الكذب قولاً و تخيّلاً حتى يحدث للنفس هيأة صدوقة فتصدق الأحلام و الرؤيا و الظنّ و الفكرة جون در اين سلسله درس ها جندين بار جناب استاد از عهدنامه نام بردند، لذا اين بخش عهدنامه را نقل كرديم عمقرره.
١. فضلت (۴۱) أية ٣٠.

ماورای طبیعت به کشف مثالی میرسد و آن گاه به مکاشفات غیر مثالی. همهٔ آنها زیر سر استقامت است و استقامت همت مي آورد و همت كار را به جايي مي كشاند كه انشاء میکند و شیء را در بیرون از موطن وعای حقیقت خود تحقق میدهد، لذا به زمین میگوید: این شخص قابل نیست روی زمین باشد باید در زیر زمین باشد و به وی امر کرد: قارون را بگیرد. زمین شکافته شده و او را گرفت. به دریا امر میکند، شکافته میشود. پس فعل وی در خارج از موطن خودش و خارج از موطن خیال وی پیاده میشود، و دور و نزدیک هم ملاک نیست، زیرا روح مجرد است، چه بسا فعل وی فرسنگها از وی فاصله داشته باشد؛ در زمین است، ولی در ماده تصرف میکند. آن بزرگوار شق البحر و شق الارض كرد. پس همان گونه كه طي الارض شنيديد اين عارف طي زمان نيز دارد، در طي الارض بدن مسخر روح وي ميباشد، بر اثر قوت و قدرت روح بدنش را، مثل یک پرنده که سایهٔ وی با وی پرواز میکند و بسه تسبع وی میدود، حرکت میدهد. پس بدن وی در قدرت و اختیار سطوت و قدرت روح وی است. پس طي الارض دارد، و از جايي به جايي ميرود، بلكه فوق طي الارض دارد. انسان كامل بالاتر از آن را واجد است، زيرا طي الارض از آن آحاد رعيت است. در تمهيد القواعد فرمود: اين سخن جناب رسول الله كه فرمود: «أُوِّل مَا خَلَقَ اللَّهُ الْـعَقَّلَ، وَأَنَا الْعَقْلُ ٩ '؛ بيان غايت قصواي انسان كامل نيست، بلكه اشاره به يك مقام وي دارد، جنانکه دو أنا الروح»، دو أنا...، حقايق بالاتر است. در مصباح الانس براي نشانهٔ انسان کامل فرمود: یک نشانهٔ وی احیا و امانه است، چون مظهر اسم دمحیی، و دممیت، است، جناب استاد بزرگوارمان آقای فاضل توفی -که خدا درجات وی را متعالی کند.. به خلیفه خیلی متکی بود. می فرمود: خلیفه بودن به لقلقهٔ لسان نیست، خلیفه جانشین است، اگر خلیفه متصف به صفات مستخلف نباشد نمی توان گفت که وی خیلیفه و

۱. در همون کانی (ج ۱،کتاب العقل و الجهل، ح ۱۴) فرمود: «إنّ الله خلق العقل و هو أوّل خلق من الروحانيين»، و حديث ديگر مشهور است: «أوّل ما خلق الله نوري» يا «روحي».

جانشین آن میباشد. چگونه در این کارهای دنیوی جانشین، کسی است که به صفات خود وی میباشد. اگر کسی صفات رانندگی را ندارد، چگونه جانشین راننده می شود، وی چگونه می تواند ماشین براند. پس خلیفه به صفات مستخلف متصف است، تا خلیفه بودن صدق بیاید. اکنون باید دید چه کسانی به صفات حضرت خاتم الله متصفند، و چه کسانی به صفات اللهی متصف هستند؟

و لكن لاتزال الهئة تحفظه و لايؤودها حفظه أي حفظ ما خلقته. فاعل صورت خيالي خود نفس است و فعل اثر و انشای نفس میباشد، پس تا نفس به او تبوجه دارد، آن شيء متحقق و متصور است، اما وقتي از او اعراض كرد، أن صور نسيستند؛ مثلاً در حالت خواب صور فراواني تمثل يافتند، اكنون كه اعراض كرده أن صور از بين رفتند. این در مورد انشای صور خیالیه که مربوط به عموم است. همین مطلب درباره مُنشای عارف در خارج از محل همت نیز می آید، زیرا فعل نفسند. بنابراین بقای صورت در خارج از محل همت متقوم به توجه بوده. از این رو همت پیوسته آن را نگهدار است. «و لايؤودها» رسم الخط قرآن سماعي است، ولي قرائت آن مثل قرائت «يقول» است، ولی همزه بر روی «واو» قرار گرفته؛ یعنی سنگین و گران نمی آید و بر وی دنسوار و شاق نیست. فاعل «و لایؤود»، احفظه، است و «ها» به «همت، راجع است؛ یعنی حفظ این مخلوق نفس بر همت دشوار نیست. چنین انسانی به جایی میرسد که پیوسته مي تواند از خود صوري را به اطراف بفرستد، لذا آن صور «ابدال» و «بدل» اين شخص هستند. آنها بیچارگان را در می یابند و نجات می دهند. در این نشأه و در نشآت دیگر مطابق آنها این ابدال فرستاده میشوند. این حرف خیلی سنگین است. فعتی طرأ علی العارف غفلة عن حفظ ماخلق با غفلت و ذهبول از ايس مبخلوق به هممت عُمدِم ذلك المخلوق اين مخلوق معدوم ميشود إلا أن يكون العارف قد ضبط جميع الحضرات و هو لايغفل مطلقاً لفظ «حضرت» در فتوحات سر زبان است، چنان كه در تمهيد القواحد، فصوص و نيز مصباح الانسچنين است. در کتابهاي فلسفي کيلمه «مرتبه و جود»

«فلان مرتبهٔ از وجود» و «مقام وجود» فراوان است. این کلمه بسه جسای حسضرت در کلمات عرفاست. حضرات به طور کلی به پسنج حسضرت تقسیم مسی شود: ۱. عمالم لاهوت؛ ۲. عالم جبروت و عقول؛ ۳. عالم ملکوت و نفس؛ ۴. عالم ناسوت و شهادت مطلقه؛ ۵. کون جامع.

هر كدام از اين حضرات پس از ديگري قرار دارد، جز عالم و حضرت كون جامع که همهٔ آنها را در بردارد؛ به عبارت دیگر غیب مطلق در مقابل شهادت مطلق قرار دارد. شهادت مطلقه همین عالم شهود و مقام تفصیل و کثرت است. حضرت غیب مطلق عالم اعيان ثابته است و در آن صور علميه ميباشد. اكنون بين اين دو عالم، «غیب مضاف» قرار دارد و آن دو حضرت است: اگر مضاف بـ غییب مطلق شـود، شهادت است و اگر نسبت به پایین تر سنجیده شود، غیب است. آن غیب مضاف که آن سویی تر است عالم ارواح است که حکما به آن عالم عقول می گویند و آن دغیب مضاف، که به این سو نزدیک تر است، عالم مثال منفصل است که متن عالم شهادت مطلقه است. عالم مثال منفصل، باطن این عالم است و این کنرات از وی محقق شدهاند، چنان که عالم مثال از عالم عقول و عالم عقول از عالم اعیان ثابته محقق شدهاند. عالم اعيان ثابته به وجود احدى عين ذاتند. حضرت خامسه، حضرت كون جامع و انسان كامل و خليفة الله است. وي متصف به اسماء و صفات الهي، و مظهر اتم اسماء و صفات الهي است. لذا راجع به علم، قوت، قدرت امام فراوان شنيديم و بالاتر از این شنیدنی هاست. بنابراین کسی دست به قلم نگیرد و انسان کامل را با خود قیاس کند، چون خود مشتی از اصطلاحات و مفاهیم و الفاظ در چنته دارد، او را بـا خـود قیاس می کند و بگوید: از آن حیث امام می داند و از این حیث چطور و چنین است. این وسوسه ها و دغدغه ها و افكار را در مقابل ولئ الله شوراندان و مردم را از علم امامت و از اسرار نبوت دور کردن، خبر از نداری خویش است. امام فوق این حرفهاست: از قــــياسش خــنده آمــد خــلق را كو چو خود پنداشت صاحب دلق را

و هو لایففل مطلقاً، بل لابد له من حضرة یشهدها. همه مردم قادر بر خلق صور در موطن ذهن هستند، اما برخی از نفوس قدسی بر اثر قدرت و سعه و سطوت و جودی در خارج از محل همت، می توانند صوری را ایجاد و ابداع و تکوین نمایند؛ ایشان تصرف در کاینات می کنند. به این معنا می گویند: تصرف در خارج محل همت، یعنی خارج از خیال، خواه خیال خود باشد و خواه خیال دیگران.

علوم «كُلُّه سرًّا مشتمل بر علوم زير است: «كاف» كيميا، «لام» ليميا، «هه هيميا، «سین» سیمیا و «ر» ریمیا، به این علوم، علوم غریبه میگویند و از حروف اوایل آنها کلمهٔ «کله سرّ» تشکیل شده که اشاره به آنهاست. و هر کدام از آنها رشتهٔ خاصی از علومند. اگر کسی در «ریمیا» مهارت داشته باشد می تواند در خیال طرف تصرّف کند. شعبده علم سیمیاست، که باز در خیال است، ولی نفوس قدسی در خارج از محل خیال، چه خیال خویش و چه خیال مخاطبان و حضار تصرف می کند. برای رسیدن به آن باید مراقبت کرد. جناب علامه طباطبانی شمی فرمود: کشیک نفس کشیدن و در نزد حقیقت عالم بودن و خود را فراموش نکردن ﴿ وَلا تَكُونُوا كَالَّذِينَ نَسُوا ٱللَّهَ فَأَنْسَاهُمْ أَنْفُسَهُمْ ﴾ '، و خلاصه مراقبت تخم سلعادت است. ايسن ملعنا را بيايد در دل کاشت، بقیهٔ آداب و دستورات پروراندن این تخم است. تخم سعادت مراقبت است. گرچه باید درس خواند و اصطلاحات را دانست، ولی نباید او قات را برای رسیدن به این مقامات از دست داد، اکنون وقت آن است اگر به انتظار بنشینید تا به سسن بسنده برسيد، مشكل ميشود. قبلاً طهارة الأعراق ابن مسكويه را درس گفتم. ايشان چنين نصیحت می کرد: کاری نکنید که بدن از کار بماند و دیگر نتوانید از ایس تور شکار شکار کنید، آن گاه به آخ و واخ بیفتید. بعد از خود سخن میگوید: من دیر بیدار شدم، به هنگامی که سنّم بالا آمده و به چه زحمتها افتادم و جان به لب رسیده تا خودم را

<sup>\*</sup> درس صد و هشتاد و پنجم: تاریخ ۶۸/۱۱/۱۷

١. حشر (٥٩) آية ١٩.

دریافتم. اس با مراقبت انسان آن سویی می شود و با عالم اله خو می کند، جناب خواجه در اشارات خویش تعبیری فرمود: آهن با آن صلابت و سفتی و قتی در جوار آتش قرار گیرد، اگر استقامت داشته باشد آتشین و «حدیدة محماة» می شود. پس حوصله می خواهد: ﴿ لَیْسَ لِلإِنْسان إِلاّ ما سَعیٰ ﴾ "دار، دار تدریج است هیچ چیز آنی الحصول نیست. اگر قوی شدید حدس پیش می آید، آن گاه طفل یک شبه ره صد ساله می رود. ولکن تا قوی شود و درخت به بار بنشید صبر و حوصله می خواهد البته عده ای در این تشبیه خدشه کردند و دست به قلم بسردند و ژاژ خایی نمودند، ولی خواجه و شیخ اشراق تنظیر به «حدیدة محماة» کردند تا اتصاف حقیقت انسان به اخلاق ربویی را بیان کنند و الا چه آتشی، چه آهنی! «لب ببند و ریش تشبیه مشبه را بخند» حرف بالاتر از اینهاست.

إلاّ أن یکون العارف قد ضبط جمیع الحضرات کون جامع حضرت پنجم است. مراد از اجامع همانند قرآن، یعنی جمع در مقابل فرقان، یعنی مقام تفصیل است. علاوه بر این که در مقام بیان فرقان است در مقام جمع قرآن است ﴿ إِنَّ عَلَیْنا جَنْعَهُ وَقُرْآنَهُ ﴾ آاو جمع و جامع است. او کون جامع و تبیان است: ﴿ تِبْیاناً لِکُلُّ شَیمٍ ﴾ آمام و هادی و واسطهٔ فیض مردم، قرآن و تبیان همه است. پس عارف همهٔ حضرات را جامع است و هرگز غافل نمی شود، یل لاید له للعارف من حضرة یشهدها به هر حال بدون شهود نیست. اقل آن مرتبهٔ ناسوتی وی می باشد و از خودش هیچ گاه غافل نیست و از خویش بی خبر نیست، زیرا نفس مظهر اسم شریف «لا تأخذه سنة و لا نسوم» است، و حویش بی خبر نیست، زیرا نفس مظهر اسم شریف «لا تأخذه سنة و لا نسوم» است، و اقلش از کشور وجود خویش و وضع وجودی خویش مطلع است. گرچه در مقام اقلش از کشور وجود خویش و وضع وجودی خویش مطلع است. گرچه در مقام

١. ر.ك: تهذيب الاخلاق، مقاله دوم، وفائدة التماس الفضيلة، ص ٥٥ (جاب بيدار).

۲. ج ۲، نمط سوم، فصل پنجم، ص ۳۰۵.

٣. نجم (٥٣) آية ٣٩.

۴. قیامت (۷۵) آبهٔ ۱۹.

۵ نحل (۱۶) آیهٔ ۸۹

تفصیل افیه ما فیه است، زیرا گرچه ما از خویش آگاهی داریم، اما تا علم تشریح نخوانده باشیم نمی دانیم که استخوان های بدن چند قطعه است، و از جهازها و دستگاه های خویش خبر نداریم، با ایس که خودمان هستیم، و الآن بدن ما اداره می شود، اما بی خبریم. البته این اندازه می دانیم که تحت تسخیر ملکوت عالم هستیم، چنان که به هنگامی که در زهدان بودیم از خود بی خبر بودیم، و دیگری ما را می بروراند ﴿ هُوَ الَّذِی یُصَوِّرُ کُمْ فِی الاَّرْحامِ کَیْفَ یَشاهُ ﴾ و در پرورش خویش هیچ دستی نداشتیم. اکنون که در زهدان دنیا و رحم آن هستیم پرورانندهٔ ما کیست؟ آیا خود ما هستیم؟ ما که بی خبریم. پس اکنون نیز در رحم هستیم و ﴿ هُوَ الَّذِی یُصَوِّرُ کُمْ فِی الاَّرْحامِ کَیْف یَشاهُ ﴾ دربارهٔ ما صادق است. پس اوست که مدبر است، و نظام عالم الاَرْحامِ کَیْف یَشاه ﴾ دربارهٔ ما صادق است. پس اوست که مدبر است، و نظام عالم یکپارچه علم محض و با همهٔ اسمای حسنی و صفات علیا ما را اداره می کند. تنها یکپارچه علم محض و با همهٔ اسمای حسنی و صفات علیا ما را اداره می کند. تنها می دانیم که گرسنه ایم، و تشنه ایم و امثال آن، بقیه را نمی فهمیم.

فإذا خلق العارف بهتته ما خلق، و له هذه الإحاطة احاطه به حضرات كه كون جامع است ظهر ذلك الخلق خلق به معناى مخلوق است، و آن صورت منشاى عارف و مخلوق به همت بصورته في كل حضرة در سلسلة طولى ﴿ يُدَبِّرُ ٱلأَمْرَ مِنَ ٱلسَّماءِ إِلَى مخلوق به همت بصورته في كل حضرة در سلسلة طولى ﴿ يُدَبِّرُ ٱلأَمْرَ مِنَ ٱلسَّماءِ إِلَى الأَرْضِ ﴾ آهر حقيقت بياده شده در عالم بايين در همة عوالم مافوق صورتى دارد. در صعود و نيز در نزول از علم تا به عين چنين است، و هر مر تبه حكمى دارد، لذا ديدن با چشم در اينجا طورى است و وقتى به عالم مثال و رؤيا رفتيم احكام ديگرى پهديد مى آيد. در مبحث ادراك و بحث ابصار مباحثى سنگين پياده شده است؛ در آن جا در اين كه ابصار به چيست اختلاف شده و اقوالى طرح شده است؛ مثل ١. ابصار به خروج اسعاع است؛ ٢. عده اى گفتند: ابصار به انطباع است. شعب خروج شعاع نيز فراوان است. چنان كه در باب انطباع نيز بحث شده كه آيا به انشاى نفس است و همة آنها

١. آل عمران (٣) آية ۶

۲. سجده ( ۳۲) آیهٔ ۵.

معدات بودند. در خروج شعاع، خروج نور از بصر است و یا رسیدن نور از آن شیء به بصر است. این مباحث سنگین در باب رؤیت بیصری وقتی به رؤیا رسید رنگ می بازد، با آن که چشمان بسته است، بهتر از بیداری می بیند. و هیچ کدام از احکمام ابصار در أن جا نمي آيد. در مراحل بالاتر نيز چنين است. پس بايد اين جــا را آيت و نشانه و نمونه قرار دهیم. برخی بر اثر انس با اینجا، این نشأه را اصل قرار میدهند و تمام حقایق را در قالب اینجا پیاده میکنند. این روش صحیحی در رسیدن به حقایق نیست. ما ماورای طبیعت را اصل می دانیم و ماده را رشحی و نمونه ای از آن می دانیم. پس هر مرتبه از عالم حکمی دارد، این صورت در هر مرحله قرار گرفت در هر عالم مطابق با آن موجود و محفوظ است. اگر عارف عارف باشد، در هر مرحملهای قرار گرفت قبل و بعد آن را می خواند؛ هر مرتبهای متن مابعد و ظلّ ماقبل میباشد. پس اگر طرف، خواننده باشد هم ماقبل را مي خوانيد و هم مابعد را. لذا آن كه وجود را میخواند اخبار به غیب میکند، و هو هو پیاده میشود، و یا جان باکی در مکاشفهای برای وی مطلبی پیاده می شود، گرچه در رتبهٔ آنها نباشد، ولی در مسیر آنهاست. گاهی شکارهایی میکند و به تعبیر جناب رسول الله در تحف العقون از علی بن شعبه: مؤمن وقتی ایمانش قوی شد خوابش کم میشود. تاکنون خواب میدید، اکنون در بیداری مي بيند، چون ملاك ديدن انصراف از اين نشأه است، خواه به وسيلة خواب منصرف از این نشأه شود، و خواه به واسطهٔ امور دیگر، بیدار باشد و در کیارخیانهٔ خیال که کارخانهای صورتسازی است معانی را صورت دهد و آن معانی در وی تمثل پابد، گرچه این تمثل به صور گوناگون به اقتضای مطبعهٔ وجودی و دستگاه حروف چینی وی بو ده باشد. ۱

و صارت الصور يحفظ بعضها بعضاً چون صور در طول همند و هر كدام متن بعدى و شرح قبلي هستند، لذا همديگر را حفظ ميكنند فإذا غيفل العيارف عين حيضرة أو

١. بحاد الانوار، ج ٧٧، ص ١٥٤، (چاپ اسلاميه).

حضرات و هو شاهد حضرة ما من العضرات حافظ لما فيها من صورة خلقه همان مخلوق به همت را حفظ مى كند انحفظت جميع الصور بحفظه به حفظ اين عارف تلك الصورة الواحدة في الحضرة التي ما غفل عنها پس با حفظ همان يك صورت غير مغفول همة صور مغفول را حفظ مى كند. پس صور هر كدام بر طبق عوالم خويش محفوظند. سخن در اين عارف است كه چنين خواندن و ديدن كلمات وجوديه از عهدة وى بر مى آيد و يا خير. مراد از «تلك الصورة الواحدة» اشاره به همان «هو شاهد حضرة ما» مى آيد و يا خير. مراد از «تلك العموم و لا في الخصوص، يعنى نه در عموم خلايق مى بالعموم و ده يا معموم الحضرات و لافي خصوص مناهد موست العموم و اله مى عموم الحضرات و لافي خصوص

اکنون که به ما هشداری داد که وجود و سرّ ما، و اقتضای ذات انسانی چنین است و او چنین جوهر مقتدر ملکوتی است و گمان نشود که همین اندام و صورت ظاهر و ترکیب عنصری همهٔ حقیقت وی را تشکیل می دهد، «و إذا مات فات» و به مردن متلاشی می شود و این بدن حاجب حقیقت وی نشود، بلکه بدن سایهٔ حقیقت اوست. و حقیقت وی نشود، بلکه بدن سایهٔ حقیقت اوست. و حقیقت وی ذاتاً و صفاتاً و افعالاً به وزان بار نش خلق شده است. این موجود به ظاهر خرد چنان عظمتی دارد که عدیل عالم است و به حکم تطابق بین کونین، عالم و آدم، آدم متن و عالم تقصیل و شرح آدم است و اگر در کتابهای عرفانی دیدید که می فرمایند: آدم اصل است و همه، شؤون آدمند، مراد همین است. می فرماید:

و قد أوضحت هنا سرًا لم يزل أهل الله يغارون على مثل هذا أن ينظهر. ايسغارون، غيرت مى ورزنده. ايشان از اين كه چنين اسرارى ظاهر شود و يما آن را اظمهار كنند رشك مى ورزند و خيلى در نگه دارى، مواظبت و مراقبت دارند. اين اسرار با خون دل به دست آمده، چرا مبتذل شود و دست عدهاى زبان نفهم بيفتد و ندانند حرف كجايى است و دهان به ژاژخايى باز كنند.

سهروردي در أخر حكمة الاشراق، و نيز شيخ در أخر اشارات گفته است: اگر اين

حقایقی را که من در این کتاب بیان کردم به هر صورت و نحوه ای حرف را بسه میان آورید و آن را پخش کنید: «الله بینی و بینك وکیل» و اگر کسی را یسافتید که قسابل و شایسته است و می تواند بار این حقایق را به دوش کشد، بخل نورزید.

از عبارت سابق تا عبارت «قال: عبارات فصوص المحكم است و خيلي از عبارات را نياورده است.

قال: و هذه مسألة أخيرت عنها أنه ما سطرها أحد في كتاب لا أنا و لاغيري إلا في هذا الكتاب. مخبر به اين مطلب جناب رسول الله الست، چنان كه در فصوص الحكم فرمود: همانا من رسول خدا را در مبشرهای كه به من نشان دادند، در دهه آخر محرم سال ۶۲۷ در محروسهٔ دمشق ديدم. در دست وی كتابی بود، فرمود: اين كتاب فصوص الحكم است آن را بگير، و برای مردم بيان نما تا از آن سود برند. پس عرضه داشتم: شنيديم، و طاعت خدا و رسول و ولئ امرش بر ما را كردم، همان گونه كه مأمورم.

وی در این کتاب پیرامون کتاب و مکاشفه اس می فرماید: الست بنبی و لا رَسُولٍ وَلَکِنّی وَارِثُ و لاَحْرتی حارث، من نه پیغمبرم و نه رسول ولیکن وارث او هستم، زیرا این الْعُلَماء وَرَثَهٔ الْاَنبیاء، و شما نیز باید وارث باشید. اگر جناب عالی نخواهید در حوزه و در کتار این همه سفره وارث باشید، پس چه کسی باید وارث خطاب محمدی الله قرار گیرد. همه ما باید حارث، یعنی برزگر باشیم و در مزرعهٔ جان خویش بذر حقایق و بطون اسرار ولایت و قرآن و آیات را بپاشیم و باید زارع خویش باشیم و هر کس زارع و مزرعهٔ خویش می باشد و آنچه را کاشتیم و به آن محشوریم، باشیم و هر کس زارع و مزرعهٔ خویش می باشد و آنچه را کاشتیم و به آن محشوریم، در خود همین کتاب کریم (اسفاد) مبرهن و مسجّل می شود. مراد از همذا الکتاب، فصوص المحکم است. فهی یتیمهٔ الدهر و فریدته، فایال أن تغفل عنها به در یکدانه یتیم فصوص المحکم است. فهی یتیمهٔ الدهر و فریدته، فایال أن تغفل عنها به در یکدانه یتیم می گویند. دیتیم بی پدر است لتیم بی ابوین، ۲ پس این در پدر ندارد تا دومی برای آن

همان، ج ۱، ص ۶۴.

۲. ملانصاب.

بياورد. فإنّ تلك الحضرة التي يبقى لك الحضور فيها مع الصورة، مَثَلها مثل الكتاب الذي قال تعالى فيه: ﴿ مَا فَرُطْنَا فِي الكِتَابِ مِنْ شَيءٍ ﴾. ضمير «فيها» به حضرت برگردد و مراد از «الصورة»، يعنى آن صورت مخلوق. ضمير در «مثلها» به «حضرة» و ضمير «فيه» به «الكتاب» بر مىگردد. پس همان طورى كه جناب انسان كامل جامع حضرات است و كتاب الله شده و «ما فرّطنا» در شأن وى نازل شده است و اين «تبيان كلّ شيء است اين كتاب نيز جامع است.

فهر الجامع للواقع و غیر الواقع واقع آنچه تاکنون در نظام هستی واقع شده و غیر واقع آنچه را باید یافت شود و تحقق یابد و اکنون نظام هستی باردار برای تکوین و تولید آنهاست. پس واقع و غیرواقع، یعنی آنچه در گذشته بسوده و آنچه در آیسنده می بینید، برای وی یکسان است. زمان و مکان پیش او مطرح نیست. و لایعرف ماقلناه إلا من کان قرآن فی نفسه گرچه آحاد رعیت نمی توانند کون جامع شوند، اما:

آب دریا را اگر نتوان کشید مم به قدر تشنگی باید چشید

﴿ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللّٰهِ أَسُوةً حَبَنَةً ﴾ به هر اندازه قرآن شدید و جمع گردیدید و از تعلقات دنیا به در آمده اید و آن سویی شده اید، سلطان این گفتار من بهتر در شما تجلی می کند و پیاده می شود و می فهمید که عارف به همت خود انشاء می کند. فإنّ العتقی الله یجعل له فرقاناً. در آیه شریفه فرمود: ﴿ إِنْ تَشَعُوا اللّٰهَ یَجْعَلْ لَکُمْ فُرقاناً ﴾ الدر فصوص المحکم به طور تفصیل از تقوا بحث به میان آورده است. جمناب طبرسی در استدای مجمع البیان نقل می کند که عمر بن خطاب از کعب الاحبار از تقوا پرسید: «فقال: هل أخذت طریقاً ذاشوك؟ فقال: نعم. قال: ما عملت فیه؟ قال: حذرت و تشمرت. فقال: ذلك التقوی،

پس در بین خار مغیلان با احتیاط و پاورچین پاورچین راه رفتن تقواست. متّقی از دوقی یقی، و دوقایه، است. عبد و حق هر دو وقایهٔ همدیگر میشوند. دفیان المستّقی

ا. انفال آیه ۲۹.

و لاشبهة في أنّه ممّا يؤيد... في مباحث النفس - إن شاء الله تعالى. در مباحث نفس اين مسائل خود را بهتر نشان مى دهند اگر چه در لابه لاى كتاب نيز از آنها سخن گفته مى شود. فاتقن سفارش مى كند كه اين را استوار بدار. به دل بنشان تا از ايس مقدمات بنوانى اشكالات را پاسخگو باشى و مباحث آن را به خوبى فرا بگيرى.

ما مهدّنا لك كي ينفعك في مباحث الوجود الذهني و الإشكالات الواردة عليه.

## قصل دوم: أدلَّة إثبات الوجود الذهني

فصل ٢: في تقرير الحجج في إثباته و هي من طرق.

مقدمه به خوبی بیان شد. همان گونه که می دانیم روش مرحوم آخوند در استدا همانند دیگران وار د بحث می شود لذا ایس حرفها در مستظومه و شرح مقاصد و مواقف بیان شده است، اما در اثنا اشاراتی دارد که باید آن اشارات را فهمید. سخن اول وی در این است که، ما معدوم و لو معدوم ممتنع باشد، مثل مجهول مطلق و اجتماع دو نقیض را موضوع قضایای موجبه قرار می دهیم، و آنها را سان می دهیم و احکامی برای هر کدام می آوریم و از یکدیگر جدا می کنیم و تمییز می دهیم. ایس موضوع و محمول در موطنی و وعایی تقرر دارد، و آن موطن ذهن است، زیرا آنها طبق فرض معدومند.

اشکال: مگر خود نفرمودید که وجود ذهنی وجود ظلی دارد و آیت خارج است دربارهٔ معدوم ممکن اگر کو تاه بیاییم و بگوییم، در نظام هستی در موطنی تقرر دارد، و نفس از آن موطن عکسبرداری کرده و بعدها در خارج پیاده می شود، ولی درباره ممتنعات که در هیچ موطنی نفسیتی ندارند، و واقعیت و حقیقتی برای آنها نیست این وجود ذهنی ظل چیست؟ و حکایت از چه می کند؟

الطريقة الأولى: أنّا قد نتصور المعدوم الخارجي مراد معدوم ممكن است، ممكن كه هنوز لباس وجود را نپوشيده معدوم خارجي است. بل المعتنع كشريك الباري و اجتماع النقيضين و الجوهر الفرد حكما به جوهر فرد قائل نبودند، و مراد از «جوهر فرد» اتم و جزء لا يتجزّى است. كلمة «جواهر افراد» كه هم صفت و هم موصوف جمعند، بر زبان متكلمين داير بود. ايشان قائل بودند كه «جوهر فرد» جسم نيست، ولي جوهر است، زيرا جسم آن است كه از ماده و صورت تشكيل شده باشد، و به اين جهت به آن «فرد» مي كويند كه حجم دارد و لا يتجزى است، و قابل تكثير نيست.

بحيث يتميّز عند الذهن عن باقي المعدومات حافظ ميگويد من دغدغهاي در جوهر فرد ندارم:

بعداز اینم نبود شائبه در جموهر فرد

که دهان تو بر این نکته خوش استدلالی است

و تميّز واو حاليه است المعدوم الصرف ممتنع ضرورة آنمها را ادراک مي کنيم و از يکديگر تمييز مي دهيم فله نحو من الوجود اين نحوة وجود در کجاست؟ و إذ ليس في الخارج فرضاً و بیاناً دبیاناً، عبارت دیگری از «عیاناً» است و اگر بخواهیم بیان را خود بیان معنا کنیم؛ یعنی این شیء واقعیتی ندارد تا بخواهیم لفظی برای بیان آن بیاوریم فهو فی الذهن.

 ۱. در وجود ذهنی\* باید عنوان ذهنی و ظلّی بودن حفظ شود و حکایت از خارج مقوّم آن است، لذا فراوان در این منهج از صورت علمیه نام برده می شود به ایس که عنوان و حاکی و بیانگر خارج است.

 وجود ذهنی شعبه ای از علم است، و لفظ ظلّ نیز حکایت می کند که باید صورت نمود خارج باشد.

۳. در تفسیر مفاتیح الغیب و نیز در آخر مسلک خامس ایس کتاب سسی و چهار اصطلاح را جمع و آنها را معنا کرده است در آنجا بین ذهن و ذهنی تفاوت گذاشت. ذهن قوه ای از قواست و ذهنی صورت حاصله در ذهن می باشد که مرآت خارج می باشد. فرمود: دو هو قوة النفس علی اکتساب العلوم التی هی غیر حاصلة.»

«الوجود الذهنى غير وجود الذهن فإن الذهن في نفسه من الأمور الخارجية» مثل باصره و لامسه و ما يوجد فيه بوجود مطابق لما في الخارج و محاك له يقال له: الوجود الذهني لذلك الشيء». اكنون كه مراد از وجود ذهنى حكايت از خارج است و دليل نخست شما در اين بود كه، انسان معدومات را ادراك مى كند، خواه معدوم مطلق باشد و خواه معدوم ممكن، چنان كه ممتنعات را تصور مى كند، مثل اجتماع نقيضين و شريك البارى، و خلاصه حقايقى كه در خارج معدومند، در حالى كه شما فرموديد صورت آنها را ادراك مى كنيم و حال آن كه در خارج معدومند. البته در باب معدوم ممكن كه در سلسلة طولى جاى دارد، ولى هنوز پياده نشده دست وى باز است عكس كه بگويد، با آن كه معدوم ممكن است عكس

<sup>•</sup> درس صد و هشتاد و ششم.

<sup>1.</sup> الاسفار الاربعه، ج ١٣، ص ٥١٥ (جاپاسلاميه) و ج ١، ص ١٦٨ (جاپاول).

آنها از مراتب عالی طولی به ذهن بیفتد، ولی اشکال در باب معدوم ممتنع، محکم است.

و اعترض علیه بر این دلیل که از راه وجود صور ذهنی آن را اثبات می کند: بأنه

لایجوز أن یحصل العلم بالمعدوم، لأنّ العلم کمامرّ عبارة عن الصورة الحاصلة عن الشيء

اگر علم صورت حاصله از شیء است در اینجا شیء معدوم است، لذا این صورت

حاصل از خارج نیست، پس علم به خارج نیست، بنابراین چگونه علم به شیء محقق

است در حالی که در خارج چیزی محقق نیست؟

فصورة المعدوم إمّا أنْ تكون مطابقة له، فيجب أن يكون للمعدوم و خصوصاً الممتنع، ذات خارجيّة تطابقها صورته الذهنيّة ابتدا فرمود كه صورت معدوم يا مطابق با خارج است در اين صورت معدوم بايد در خارج محقق باشد تا اين صورت علم به آن خارج باشد. و وخصوصاً وا به اين جهت آورد كه معدوم ممكن راهي براى علم به آن از راه سلسلة طوليه مي باشد، اما در ممتنع كه در نظام حق راهي ندارد چه ميگوييد؟ فاعل «تطابقها» «صورته الذهنية» است و دها، در آن به «ذات» بر ميگردد.

و المعدوم لا ذات له، أو لاتكون مطابقة له، فلا يحصل لنا العلم بالمعدوم، إذ العلم عبارة عن صورة مطابقة للمعلوم. «واو» در «المعدوم» حاليه است، در حالى كه معدوم ذاتى ندارد تا صورت مزبور مطابق او باشد يا اين كه صورت ذهنيه مطابق خارج نباشد پس علم به معدوم حاصل نشد، زيرا معناى علم صورت حاصله از معلوم است.

و أجيب عنه بأنّ العراد بحصول الصورة ليس أنّه يحصل في الذهن شبح و مثال له محاكاة عن الأمر العيني به قول مرحوم فاضل مقداد ابشان «تحذلق» پيشه كرده و زرنگى نموده و در عبارت لفظ شبح و مثال را آورده و با زرنگى از آوردن مضاف اليه فرار مى كند. پس مراد از حصول صورت اين نيست كه شبح و مثالى از شىء، در حالى كه محاكات از امر عينى مى كند ولو در حقيقت مغاير آن باشد، در ذهن تحقق پيدا

۱. شرح بلب حدى عشر، تحقيق مهدى محقق، ص ۲۲، (جاب آستان قدس).

می کند. پس اگر این نیست چه چیز است؟ اکنون بیان می کند: بل المراد بالصورة الذهنیة هو حقیقة المعلوم مراد از حقیقت در کشف المراد ابیان شده فرمودند: اگر ماهیت رنگ وجود گرفت اطلاق حقیقت بر آن رواست، و تا رنگ وجود نگرفت اطلاق حقیقت صحیح نیست. اکنون مراد از حقیقت در این جا چیست؟ آیا چون صورت در ذهن وجود گرفته اطلاق حقیقت بر آن رواست ولو در خارج معدوم باشد و یا معدوم به معنای واقعی آن نیست بلکه مراد از حقیقت به معنای ماهیت است و همین طور به طور مبهم گفته است و در رفته است تا شامل معدوم و به ویژه معدوم ممتنع شود؟ پس تعبیر به خوبی پیاده نشده است.

من حیث ظهورها الظلّی الذی لایترتب به علیها أثرها المقصود علیها باز سؤال دیگر: ظلّ به معنای سایه است، پس این صورت سایهٔ چیست؟ و نیز مراد از «اثر مقصود بر او بار نمی شود» چیست؟ هر کدام از وجود ذهنی و خارجی اثر مقصود دارند که بر آنها بار است، ولی مراد این است که اثر مقصود بر شیء خارجی بر صورت ذهنی بار نیست. پس در این عبارت هم مسامحه شد.

فالعلم بالمعدوم لا يكون إلا بأن يحصل في ذهننا مفهوم لا يكون ثابتاً في الخارج حصول در ذهن بيابد، از چه چيز و از كجا ايس مفهوم ذهنى را بگيرد، حرفش را نمى زند. پس الفاظ قشنگى دارد اما در دى رادوا نكرد. و خودش مقر است كه ثابت در خارج نيست، پس وجود ذهنى و ظهور ظلى حكايت و ظلّ چيست؟ فلا يجزي الترديد أنّ هذه الصورة مطابقة للمعدوم أو لا، و لايلزم شيء من المحذورين مراد از ترديد الما أن تكون مطابقة أو لا تكون است و محذور هر كدام از دو ترديد بيان شد. پس اكنون آن دو محذور در اينجا نمى آيد. هذا على رأى المحققين. با اين همه دغدغه ها چگونه رأى محققين است. إذ المستى بالصورة هو بعينه المعدوم في الخارج اين جمله اشاره به محققين است. إذ المستى بالصورة هو بعينه المعدوم في الخارج اين جمله اشاره به اختلاف حمل از شير شايع صناعى دارد. در آخر فصل ۱۹ منهج دوم از آن سخن گفت

١. تصحيح و تعليق آية الله حسن زاده، ص ٨٥

و فرمود: «والسرّ في ذلك صدق بعض المفهومات على نفسه بالحمل الأوّلي، و عدم صدقه على نفسه بالحمل الشائع العرضي، فإنَّ مفهوم شمريك البياري و المجهول المطلق يصدق على نفسه بأحد الحملين و مقابله يصدق عليه بالحمل الأخر و هـذا مناط صحّة الحكم عليه بأنّه ممتنع الوجـود، و بـعد از چـند سـطري مـيفرمايد: «و سیأتیك ما پنفعك في دفعه ـ ان شاء الله.» پس به اختلاف دو حمل اولي و شایع صناعي جواب میدهد، و این دغدغهها در صورتی می آید که به حمل شایع صناعی حمل شود، ولي با حمل اولي وفق مي دهد. پس به حمل اولي صورت صورت معدوم است، اگر برگردی و دوباره به آن به حمل شایع صناعی نگاه کنی یکی از صفات نفس است. پس به حمل اولی عدم را ادارک کر دید، ولی در واقع این صورت و جود نفس است. با همهٔ این سخنان باز جنبهٔ ظل و حکایت آن جای سؤال دارد. و البته باید عدم را ایس گونه توجیه کرد که عدم به طفیل و جود آنشاء می شود. ذات خود و جود شهوداً مدرک نفس است، ولي در هر صورت و قتى وجود را نيافت عدم را در ازاي آن انشاء مي كند. باز اگر دغدغه دارید پس باید قائل شویم که در وجود ذهنی توسعی در تعبیر باید به کار آورد، و عنوان حکایت و محاکات از خارج را برداریم و به همین مقدار که شیء صورت و معنی و حقیقت خویش را افاده میکند. صورت علمیه بودن و وجود ذهنی بودن وی درست می شود. پس محاکات «هو هو» از عدم نمی کند، اما در عین حال معنای عدم تا این اندازه صادق است. پس باید در محاکات توسع داد. پس هذا عملی رأي المحقّقين، يعني بنابر اختلاف دو حمل اولي و شايع صناعي.

و أمّا على قول من ذهب إلى أنّ العاصل في الذهن شبح المعلوم لاحقيقته در آن جاما قائل به شبح نشديم، بلكه قائل به حقيقت شديم، گرچه حقيقت به معناى اعم، يعنى ماهيت مراد بود، زيرا شامل عدم مى شد، زيرا عدم خود داراى مفهوم و ماهيتى است. گرچه در مقدمه بيان كرديم كه مفهوم اعم از ماهيت است و ماهيت در جايى اطلاق مى شد كه جنس و فصل باشد و در بسايط مفهوم اطلاق مى شود، ولى ماهيت اطلاق

نمی شود. خلاصه عدم برای خود مفهومی دارد. ولی اگر گفتیم: شبح در ذهس قرار دارد، معدوم چیزی نیست تا مثال و شبح داشته باشد، و به ویژه ممتنع.

اکنون دیگر مطالب مقدمه به کمک می آید و وقتی اصلی معلوم شد و صفاتیح و امهات و اصول به دست آمد طالب علم باید خود پژوهش و کسب کند. بنای کار بسر همین است. وقتی در ادلهٔ تجرد نفس بحث می کردیم و ادلهٔ فراوان به دست آمد، در مقام خلاصه گیری مفاد همهٔ ادلهٔ تجرد نفس یک کلمه است و آن این که، «نفس از احکام طبیعت بیرون است» و نیز این شعر مفاد همه ادله است:

روح اكسر از فسوق طسبيعت نسبود

پس چرا از همه احکام طبیعت بمه در است؟

پس اگر کتاب خوانده و حرف به دل نشانده شد حتی این فصل جداگانه، که شیخ در مباحث نفس باز کرده، لازم نیست: وفی بفاء النفس الناطقة، پس این فصل در واقع تأکید و توضیحی است به این که آنچه فساد می بابد طبیعت ترکیبی است و هر چه مزاج و امتزاج دارد، مثل یاقوت، عقیق و گیاه فاسد شدنی است، زیرا مرکبند، ولی جوهر بسیط قائم به ذات که از احکام طبیعت بیرون است، فاسد نمی شود و دلیلی بر فساد آن نیست. بنابراین نفوس ناطقه باقی و برقرار است. پس فصل مربور فصلی تأکیدی و توضیحی است.

کم گوی و گزیده گوی چون در تاز اندک تو جهان شود پر

لذا اگر حرف در دست باشد، بقیه حلّ می شود. از این رو فرمود: ۱۵ الدرس حرف و التکرار ألف. ۱۵ لذا اکنون که واقعیت صورت علمیه را دانستیم و مقدمه برای ما حل شد و دربارهٔ انشاء و اقتدار نفس، و قیام صور ذهنیه به نفس را، که مثل قیام فعل به فاعل است، فهمیدیم و دانستیم که علم انفعالی و حصول نیست. و همچنین همهٔ ادراکها و حتی مدرکات حواس ما در صقع و سر نفس ناطقه قرار گرفته و عین ذات و واقعیت وی شده و چون نفس از ماورای طبیعت است، لذا حتی مدرکات حسی و مشاعر

حسی ما علی الاطلاق به صورت معقولات در می آیند و فروع بسیار و اسرار بسیاری بر آن مقدمه متر تب است که اندکی ما به اختصار گذراندیم، و بهتر می بود که آنها را پخته تر می کردیم، جنان که دربارهٔ اسرار نشآت دیگر و قیامت و معاد و خلاصه بطون آیات، در فصل گذشته حرفه هایی لازم به توضیح و یاد آوری بود. اگر مقداری با تأتی حرکت کنیم و انسان حرف بشنود بهتر از آن است که خدای ناخواسته فهمیده ورق بزنیم. ا

فيقال: العلم بالشيء عبارة عن حصول شبح و مثال في الذهن شبح و مثال با هم تفاوت دارند: شبح در آنجايى اطلاق مى شود كه صورت خارج و واقع دارد، و آنجايى كه صورت واقع ندارد مثال است. فإن كان له مطابق فهو العلم بالموجود، و إلاّ فهو العلم بالمعدوم، فصورة المعدوم غير مطابقة له بالقعل ضمير وله » به دشبح » بر مى گردد، إذ لا بالمعدوم، فصورة المعدوم غير مطابقة له بالقعل ضمير وله » به دشبح » بر مى گردد، إذ لا ذات له عينيّة و لا مطابق له إلاّ بحسب التقدير ومطابق با كسر خوانده شود مراد از وتقدير » فرض ذهنى است. اكنون مراد از فرض و تقدير را بيان مى كند: بمعنى أنّه لوكان له وجود تطابقه هذه الصورة. اين صورت از كجا آمده ؟ در رأى محققين به شهود و وجود، نفس در قبال حمل اولى ذاتى انشاء عدم كرد، ولى در اينجا اين الگو را از كجا گرفته است؟ والعلم بالمعدوم عبارة عن حصول شبح لا يكون له مطابق بالفعل. مطابق به فتح باء است. خلاصه شبح خارج ندارد و چيزى در خارج مطابق وى نيست.

هكذا قيل، و هو ليس بكافٍ في المقصود اين حروف دو شعبه دارد:

۱. این کلام متوجه معدوم ممکن باشد و ایس فرد از معدوم توجیهی دارد، که خوانندهای و کاملی در نظام طولی وجود به صورت علمیه دست پیدا کرده باشد و اگر چه این صورت هنوز به عالم شهادت نرسیده، ولی در نظام عالم جا دارد، پس صورت آن در نفس قرار گرفته است و اگر هم وی خبر دهد که چنین واقع خواهد شد به وقت خویش هو هو درخارج پیاده می شود.

۱. در یکی ازدرسها یکی از رفقا وقتی کتاب خوانده می شود وجب می زد، و به طور مطایبه می گفت: امروز یک وجب و چهار انگشت خواندیم. چنین درس خواندنی به جایی نمی رسد.

۱. اما در معدوم ممتنع هيج گونه توجيهى ندارد، زيرا هيچ گونه صورت واقعى در نظام هستى ندارد، بلكه معدوم مطلق و ممتنع بالذات است. بنابراين در خارج چيزى نيست تا در ذهن شبح و نمونهٔ آن قرار بگيرد. إذ لقائل أن يقول: هذا الجواب إنما يجري في المعدومات التي لها حقائق سوى كونها معدومة در اين شعبه از معدوم ممكن پاسخ خوب است و أمّا إذا تصورنا المعدوم المطلق بما هو معدوم مطلق فيلزم من قبولكم: «المراد بالصورة الذهنيّة حقيقة المعلوم من حيث وجودها الذهنيّ و ظهورها الظلّي» التناقض فاعل «فيلزم»، «التناقض» است. پس چيزى در خارج وجود ندارد تا صورت ذهنيه ظهور ظلى آن باشد و از آن حكايت كند. إذ المعدوم بماهو معدوم لايكون له وجود أصلاً، و الخفي بما هو خفي لايكون له فلار مطلقاً. «خفى»، يعنى مجهول مطلق. و هذا بالحقيقة راجع إلى إشكال المجهول المطلق المشهور در ذيل فصل از منهج دوم در اين باره بحث شد. و دربارهٔ مجهول مطلق گفته شد كه به حمل شايع صناعى، معلوم اين باره بحث شد. و دربارهٔ مجهول مطلق گفته شد كه به حمل شايع صناعى، معلوم نفس است و به حمل اولى معناى مجهول مطلق ميباشد. و سيأتيك ما ينفعك في دفعه إن شاء الله تعالى، اين بود طريقه أول در اثبات وجود ذهنى.

## راه دوم برای اثبات وجود ذهنی\*

قبلاً بیان کردیم که وی در این بیان نوعاً ناظر به شرح مواقف است. در آنجا اسامی قائلین و صاحبان ادله نام برده شد. ا روش دوم در اثبات و جود ذهنی در حقیقت به دو وجه و روش منحل می شود: یک روش نزدیک به طریق اول است و آن این که، ما اشیای معدومه و ممتنع را تصور کرده و آنها را از یکدیگر تمییز می دهیم و چون تمییز معدومات صرف، ممتنع است پس در موطنی تمییز داده می شوند و این مطلب همان فرمایش قبل است که، علم با تشخص و تعین می سازد والا اگر تشخص و تعین

درس صد و هشتاد و هفتم.

۱. سید شریف جرجانی، شرح مواقف، ج ۱، مقصد چهارم، ص ۲۸۳ ۵۸۰ (جاپ ترکیه).

نداشته باشد علم به تميز آنها ممكن نيست، زيرا علم به تميّز فرع بر تعيّن آنهاست و تشخص و تعین مساوق با وجود است. بنابراین آنها باید به گونهای از وجود متحلّی باشند. در اول فصل نوز دهم منهج دوم چنین فرموده بود: ﴿ وَ كُلُّ مَا كَانَ مَعْلُومًا فَلَابِدُ أَنْ يكون متميزاً عن غيره، اين صغري است دو كل متميز عن غيره فهو موجود، فإذن كل معلوم موجود». همين قياس را در «طريقة اولى» آورده و فرمود: «و تميّز المعدومات الصرف ممتنع ضرورة فله نحو من الوجود» پس معدومات تحقق و تشخص دارند و تشخص مساوق با وجود است. بنابراین آنها موجودند و چون در خارج معدومند، پس نمودی ندارند تا چه رسد به بود. در طریقهٔ دوم تا اینجا، که معدومات را تصور میکنیم و موضوع قبضایای متوجبه قبرار میدهیم [و در سالبه نیز متوضوع قبرار میگیرند، ولی چون سالبه با انتفای موضوع هم صادق است لذا فعلاً با همین موجبه استدلال را به پیش میبریم] پس این موضوع باید به گونهای متقرر باشد. در فیصل نوزدهم منهج دوم بيان شد كه هر چه بايد معلوم باشد بـايد قـبلاً تشـخص داشـته و موجود باشد و چون ممتنع مثل اجتماع نقیضین معدوم است، پس چگونه موجود موضوع قضیه ای قرار گیرد؟ و در راه اول از طریق دوم با طریق اول قریب است، زیرا در آنجا به صرف تصور معدومات اکتفا کرده و در ایس وجمه عملاوه بسر آن آنمها را موضوع قضیه قرار داده است و همین پسوند ایجاب کرده که آنها دو طریق شوند. و ای کاش این دو وجه از طریق دوم از همدیگر باز می شد تا روشن می شد که نـوعاً اشكالات متوجه وجه دوم از طريق دوم است.

اما وجه دوم از طریقهٔ دوم این است: اکنون که آنها را موضوع قضیه قرار دادند، موضوع قضایای خارجیه در منطق نیز به موضوع قضایای خارجیه در منطق نیز به این معناست که افراد آنها در خارج موجودند و چون همهٔ آحاد آنها موجود نیستند، بلکه افرادی از آنها در خارج محققند و افرادی نیز معدومند، پس طبق فرض باید همهٔ افراد در خارج محققند و افرادی نیز معدومند، پس طبق فرض باید همهٔ افراد در خارج موجود باشند تا حکم روی آنها برود. اکنون برخی از افراد موجودند و

برخی معدومند، پس قضیهٔ خارجیه چگونه تشکیل میشود؟ فکیف التوفیق؟ پس افراد معدوم همانند ممتنع در مانحن فیه هستند.

الطريقة الثانية: إنَّا نحكم على أشياء لاوجود لها في الخارج أصلاً در طـريقة اول بــا تصور مفردات از قبیل اجتماع نقیضین کار تمام بود، ولی اکنون علاوه بر تصور، آنها را موضوع برای قضیه قرار می دهیم بأحكام ثبوتیّة صادقة و احكامی ثبوتی درست برای آنها می آوریم. با «ثبوتیه» از «سالبه» احتراز کرد تا اگر موضوع منتفی بود؛ ممثلاً عنقا موضوع آن بود، اشكالي دامنگير اين وجه نشود. اين بود وجه اول. و كذا نحكم على ماله وجود، ولكن لانقتصر في الحكم على ماوجد منه، بل نحكم حكماً شاملاً لجميع أفراده المحقَّقة و المقدّرة مثل قولنا: كلّ عنقاء طائر، وكلّ مثلّث فإنّ زواياه الثلاث مساوية القائمتين در اين قضيه تنها حكم روى افراد خارجي محقق نمي رود، بملكه حكم بسر روی تمام افرادی می رود که قبلاً تحقق یافتند، و اکنون محقق هستند و افرادی که هنوز نیامدهاند و اکنون معدومند. پس در این سخن با وجه اول هم قدم شد، زیرا در آنجا نیز افراد معدوم از قبیل ممتنعات مشمول قضیه بودند. در مثال مثلث همهٔ افراد مثلث موجوده و همهٔ افراد مثلث مقدره مشمول این حکمند و در مثال اول از اصل، عنقا فردي ندارد. و صدق الحكم الإيجابي يستلزم وجود موضوعه كما تصدّق به العزيزة الإنسانيّة. «واو» در «و صدق الحكم» حاليه است. و إذ لايكفي في هذا الحكم الوجود العيني للموضوع، علمنا أنَّ له وجوداً آخر هو الوجود الذهني. هـذا مــا قــرّره. «الوجــود العيني، فاعل «يكفي، است، زيرا درخيارج موضوع أن موجود نيست پس وجود دیگری دارند که وجود ذهنی است. بنابراین اگر افرادی محققند افراد دیگر محقق نیستند.

و فیه بحث من وجود: الأوّل: أنّه لاشك أنّ أمثال هذه القضایا لیست فعلیّة خارجیّة. اكنون اشكال روی وجه اول رفته است كه «كل عنقاء طائر» افراد آن هیچ گونه در خارج تحققی ندارند. «اگر چنین موجودی در خارج تحقق پیدا كند طبائر است». چنین قضیه ای متقوم به فرض است، و این فرض محقق نشده است پس چگونه از آن به وجود ذهنى جهش كرديد؟ حتى يكون معني قولك: «كلّ عنقاء طائر» أنّ كلّ ماهو فرد للعنقاء ولو بحسب التقدير فهو طائر بالفعل امثال چنين قضايايى فعلى خارجى نيستند تا معناى قول تو در ه كل عنقاء طائره اين باشد كه هر چه كه فردى براى عنقا باشد ولو به حسب فرض طائر بالفعل باشد. كيف؟ و من يغكّر الوجود الذهني ينكر صدق هذا العكم و أمثاله آن كس كه وجود ذهنى را انكار مى كند، اصل حكم را انكار مى كند، زيرا عنقا بودن آن به حسب تقدير هم فعليت ندارد. بل هي قضايا حقيقية موضوعاتها مقدّرة الوجود. معناى «تقديره و «مقدّرة»، يعنى اين افراد هيج فعليتى ندارند. و معناها كلّ ما لووجد و كان متصفاً بعنوان كذا فهو بحيث لو وجد صدق عليه محمول كذا، يعنى معناى قضية مقدره اين است كه در صورت وجود، چنين حكمى دارد. و الحكم بهذا النحو أي لو وجد في الخارج لايقتضي إلّا وجود الموضوع بحسب التقدير فجاز أن يكون هو الوجود الخارجي فلم يثبت وجود آخر أصلاً وجود ديكر از كجا ثابت شده است تا وجود ذهنى ثابت شده است تا وجود ذهنى

الثاني: لوتم هذا الكلام لزم منه وجود جميع الأقراد المقدّرة الغير المتناهية لأمثال هذه العنوانات. اگر قضايا روى وجود ذهنى مى روند و افراد خارجى نيستند و ذهنى اند، پس بايد حكم روى همة افراد فرضى غيرمتناهى برود، زيرا عنوان ذهنى نيز ناظر به افراد ذهنى به طور تفصيل است. پس در ذهن بايد بى نهايت افراد به طور تفصيلى تحقق يابند. توجه به افراد غيرمتناهى بالفعل چگونه براى ذهن ميسور است؟ در منظومه چنين فرمود:

على الطبيعة بحيث قد سرى لم يكن إذ ليس انتهت أعدادها و الحكم في الصورة أيضاً جرى أفسرادها إذ لو عملي أفسرادها

در قضیهٔ طبیعیه حکم روی طبیعت می رود و افراد ملحوظ نیستند. در «الإنسان حیوان ناطق، حکم روی طبیعت انسان می رود.

١. تصحيح و تعليق آية الله حسن زاده، ج ١، ص ٢٢٨.

اما در محصوره: «كلّ إنسان ناطق» حكم روى عنوان طبيعت به لحاظ افراد رفسته است. پس در طبیعیه خود عنوان محکوم به حکم بـود پس «مافیه یـنظر» بـود، ولی اکنون عنوان طبیعت بهانه برای نگاه به افراد است پس طبیعت «ما به ینظر» و آلت برای نگاه به افراد است و این نگاه به افراد از عینک طبیعت نگاهی اجمالی است و لازم نيست همهٔ افراد به طور تفصيل و غيرمتناهي نگاه شوند و لازم نيست كه همهٔ افراد از اولین تا آخرین پیش ذهن حاضر شوند و ملتزم به آن نیستیم و نیازی به آن نیست. پس افراد مقدره در ذهن على التفصيل لازم نيست، در حالي كه بنابر طريقة دوم چنين لازم است: على التفصيل في ذهننا عند هذا الحكم. فإذا قلنا: كلّ مثلَّث كذا، يوجد في ذهننا جميع المثلَّثات المقدّرة على التفصيل، الآنّه ممّا نقرّر على مدارك المتأخّرين أنّ الحكم في المحصورة على ذوات الأفراد فوجب لصدقها وجود الأفراد لاوجود العنوان. اگر لازم باشد که افراد در ذهن موجود شود تا حکم صحیح باشد پس وقتی دربارهٔ مثلث حکم کردیم که مجموع زوایای آن برابر دو قائمه است باید همهٔ افراد مثلث در ذهن به طور جدا جدا تمثل یابد، و همه از همدیگر تمیز یابند و همین عبارت اجمالی، که مرآت همه بود، لازم است که همهٔ افراد مثلث را در ذهن ما آورده باشد، و به گردن متأخرين میگذارد که ایشان در قضیهٔ محصوره حکم را بر روی افراد سان یافته و تشخص یافته و جدا جدا میگیرند، در حالی که هم اکنون در مسلک تحقیق همین مسلک متأخرین را به طور صحیح تقریر میکنیم و خواهیم گفت که هیچ کدام از میتأخرین در شرح مطالع و شمسیه نگفتند اگر قضیهای محصوره است و عنوان ناظر به افراد است لازم نيست افراد جدا جدا و به طور تفصيل باشند، بلكه عنوان به طور اجمال به افراد نظر دار د.

و إن سلكنا مسلك التحقيق و قلنا: إنّ المحكوم عليه في المحصورة هو العنوان، لكن الفرق بينها و بين الطبيعيّة أنّ الحكم فيها على وجه يسري إلى الأفراد بخلاف الطبيعيّة فينحلّ الإشكال. فرق بين محصوره و طبيعيه در همين است كه در طبيعيه حكم روى خود عنوان مى رود، و عنوان «ما فيه ينظر» است ولى در محصوره عنوان با نظر به افراد موضوع است، پس عنوان «ما به ينظر» است. پس «يسرى»، يعنى عنوان مرآت است، پس اشكال به اين كه افراد غيرمتناهى موردنظر باشند منحل مى شود، زيرا آحاد غيرمتناهى موضوع قضيه نيستند. لكنّه على هذا يجب الاقتصار على عقود ليس لموضوعاتها وجود عيني أصلاً ليكن بنابراين كه قضية محصوره ناظر به افراد است، پس در مواردى قضية محصوره پياده مى شود كه افراد آن معدوم باشند، زيرا اگر محقق باشند كسى مى تواند چنين اشكال كند كه، و إلاّ فلاحدٍ أن يعقول: إنّ الطبائع موجودة بوجود الافراد، فإذا كان للموضوع فرد عيني يوجد العنوان بوجوده، فالحكم عليه بذلك الاعتبار.

چون مطلب صاف نیست ذهن آن را به درستی نمی گیرد، لذا از «لکنه علی هذا یجب الاقتصار» به این که حتماً باید وجود عینی نداشته باشند، می گوییم اگر وجود عینی دارند حکم روی آن افراد عینی برود. در هر صورت در این «و إلّا لأحدٍ بیان می کند که اگر افراد وجود عینی داشته باشند، چون طبایع به وجود افراد موجود هستند، پس حکم روی افراد عینی خارجی می رود بنابرایس وجود ذهنی ثابت نمی شود. پس «فالحکم علیه بذلك الاعتبار»؛ یعنی حکم بر عنوان به اعتبار وجود خارجی افراد رفته است لذا وجود ذهنی ثابت نمی شود.

فإن قیل: وی درصدد رد «فلاحد أن یقول:» است، چون این «أحد» گفته بود که با تحقق فردی موضوع آن در خارج به تحقق فرد محقق می شود، پس نیازی به وجود ذهنی نیست. وی می گوید: اگر چنین است، اشتراک را چه می کنید؟ اشتراک، یعنی کلّی بودن، و این شخص نیست تا در خارج محقق باشد. چون کلی است در خارج محقق نمی شود، بلکه از معقولات ثانوی در وعای ذهن است بنابراین وجود ذهنی شابت می شود، ولو افرادی از این قضیهٔ محصوره در خارج موجود باشند:

فإن قيل: إنَّا لانأخذ الموضوع في المحصورة على وجه مشخَّص جزئي بسلكه حكـم

روی کلی می رود، ولی اگر روی جزئی می بردیم حق با شما می بود که حتی یکون العکم فی قولنا: «کل إنسان کذا» علی إنسان موجود بوجود جزئی مشخص در این صورت حکم روی فرد مشخص می رفت و وجود ذهنی ثابت نمی شود، اما ما چنین نمی کنیم بل ناخذه بحیث یقبل الاشتراك بین کثیرین، چون کلی و مشترک بین افراد و کثیرین است، لذا در خارج موجود نیست، بلکه در ذهن تقرر دارد. در مرحلهٔ دهم سخنی داریم که تشخص مادی و خارجی با کلیت نمی سازد، اما تشخص عقلی با کلیت می سازد، اما تشخص عقلی با کلیت می سازد، پس گرچه صورت ذهنیه در عقل تشخص دارد ولی با کلیت سازگاری دارد، اما تشخص مادی با کلیت سازگار نیست. پس اگر تشخص به معنایی از ایهام در آمدن است پس با کلیت، که مبهم است، نمی سازد.

در جواب میگوییم: این ابهام در خارج با مادی بودن نسمی سازد، اما و جود متشخص عقلی و متین در عقل می تواند بین افراد کثیر مشترک باشد، پس با کلیت سازگاری دارد فهو بهذا الاعتبار لیس موجوداً فی الخارج ضرورة، زیرا کلیت در خارج نمی آید.

قیل: کما أنّ الموجود الخارجي مشخص لایقبل الاشتراك، كذلك الموجود الذهني له تعیّن یمتنع فرض اشتراکه مع ذلك التعیّن. در این دقیل، نظر به کلیّت و ابهام دارد، می گوید ایر چیزی تشخص پیدا کرد ولو در ذهن باشد جزئی شده و جزئیت با کلیت منافی است، پس در این صورت نیز، ممکن نیست اشتراک بین افراد کئیره در عقل تحقق پیدا کند. گوییم: این قیاس افراد و تشخصات مادی با ذهنی مع الفارق است.

ضرورة أنّ الوجود لا يعرض المبهم من حيث هو مبهم اين مطلب در فصل نوزدهم أمده است كه، اوجود لا يعرض المبهم، ولى ما مى كوييم مانع ندارد كه چيزى مبهم نباشد، ولى در عين حال اشتراك داشته باشد، پس اين سنخن كه حتماً بايد مبهم مشترك باشد ممنوع است. غاية الأمر أنّ للعقل أن يلاحظه من حيث هو مع قطع النظر عن تعينه، أي يلاحظ وجود ذهنى را پس با آن كه متعين است، ولى عقل با قبطع نيظر از

تعین، آن را ملاحظه می کند و آن را مرآت قرار می دهد. فکما جاز آن یلاحظ المسوجود الذهنی المتعین بحسب الوجود الذهنی من حیث هو، فلیجز ذلك فی الوجود العینی اگر وجود ذهنی و تشخص و تعین آن منافی با مرآت بودن و اشتراک بین کثیرین نیست همین مطلب در وجود تعین هم می آید. پس بسرای نفی آن در وجود عینی دلیل می خواهید لابد لنفیه من دلیل. خلاصه در این اقبل نظر به این است که موجود ذهنی به لحاظ ابهام موضوع قضیه نیست؛ بلکه موجود ذهنی متعین، موضوع عقد و قضیه است، پس همین مطلب در وجود عینی هم می آید؛ یعنی وجود عینی متعین موضوع قضیه است. پس نیازی به وجود ذهنی نیست. بنابراین برای نفی این احتمال دلیل لازم است.

و الحقّ أنّ المأخوذ على وجه الاشتراك ليس تحققه إلّا في العقل در مسرحلة عاشر تحقيق همين مطلب خواهد شد و در آنجا روشن مى شود كه اشتراك در ذهن ممكن است و در خارج ممكن نيست لكن مع عدم اعتبار تحققه فيه. اما اعتبار تحقق و تشخص آن در ذهن نمى شود و از آن قطع نظر مى شود. و سيجيء تحقيق ذلك عن قريب إن شاء الله تعالى.

این وجه از اشکال با اشکال قبلی قریب المبنی است. در اشکال به این که یک شیء در چیز نیست و دو وجود ندارد، تکیه شده است. [مرحوم آخوند این سخن را دنبال نکردند.] این حرف خیلی عمیق است یک شیء مادی نمی تواند دو چیز باشد، ولی همین شخص هزارها چیز و هزاران شخص است، منتها باید حیثیتها حفظ شود. پس یک نفس قوی ملکوتی به وزان وی می تواند هزاران فرد را انشاء کند. ولی یک شخص مادی دو فرد نمی شود و دو هویت را بر نمی تابد ﴿ مَا جَعَلُ آللُهُ لِرَجُلٍ مِنْ اَلْهُ لِرَجُلٍ مِنْ اَلْهُ لِرَجُلٍ مِنْ اَلْهُ لِرَجُلٍ مِنْ اَلْهُ لِرَجُلٍ مِنْ الله عَمْد مه مه در جای خود قوی و صحیح است که متجردین عن جلبات البشریة، صوری از خود و یا صور دیگران را انشاء و ابداع می کنند و حتی

۱. احزاب(۲۲) آیهٔ ۴.

صور مادی را تکوین نموده و تصرف در ماده کاینات مینمایند، چنان که زمین و ماه و آب را می شکافند. چنین انسانی که در ماورای طبیعت دستی دارد، در این نشأه از خود صوری انشاء، و بدن خویش را ارسال میکند، و این از وجوه رجعتی است که بعدها میگوییم، در حالی که اکثر طور دیگر دربارهٔ انسان می پندارند، ولی انسان را مقامات

حد انسسان به مذهب عامه

پسهن نساخن بسرهنه تسن از مسو

هر که را بنگرند کاین سان است

حيواني است مستوى القامة به دو پا رهسپر بـه خـانهٔ وکـو

به گمانشان رسد که انسان است

الثالث: أنَّا قد نتصوَّر شخصاً كان موجوداً. و نحكم عليه بحكم خارجي كما أنَّا نحكم على جسم قد فني أنَّه كان صلباً ثقيلاً متحرِّكاً قبلاً اين شخص موجود بود و اكنون از بين رفته است، ولي با وجود اين بر أن فرد از بين رفته حكم ميكنيم كه محكم و سنگين و متحرک بوده است، در حالی که این حکم موضوعی جز همان فرد از بین رفته ندارد، پس آن فرد خارجي با ذهني يكي است فيلزم أن تكون صورته الذهنية و الشخص الخارجي واحداً بالعدد «واحد بالعدد»، يعني يک شخص بوده باشند، در حالي که ذهني با خارجي تفاوت دارد، «واو، در دوالشخص الخارجي، به معناي دمع، است. در صناعت مغالطه مطرح شده كه احكام وجودات به دليل حكايت گاهي به جاي هم قرار میگیرد و مغالطه رخ میدهد.

إذ في وجودات الأمور رابطة

و تسلك عيني و ذهبني طبع

يسرشدكم صناعة المغالطة شــمّت لفـظی و کـتبی و ضـع ۱

«لأنَّ هذه الأحكام إنَّما كانت للشخص الخارجي لكنه محال بالبديهة» اين كه دو چيز یک چیز یعنی دواحد بالعدد» باشد، محال است.

و التزم بعضهم في الجواب اتّحادهما بالعدد اين التزام به وحدت عددي دو چيز اگر به

ا.شرح منظومه، تصحبح و تعليق أية الله حسن زاده، ج ١، ص ٩١.

ظاهر وى اكتفاكنيم حرفى نادرست است، ولى ممكن است قائل مطلبى صحيح را قصد كرده باشد، اما درست آن را بياده نكرده است. قال: إنّ الشخص الخارجي مع تشخّصه الخارجي و تعيّنه العيني يوجد في الخيالات اين كه دو چيز يك چيز باشد صحيح نيست لذا فرمود: و هذا فاسد جدّاً، فإنّ الذات الواحدة لا يكون لها إلّا وجود واحد، كيف و الوجود إمّا مساوق للتشخّص أو متّحد معه.

اكنون به جواب صحيح مي پرداز د: بل الجواب أن يقال: إنَّ المحمول الخارجي أيضاً كالموضوع، له صورة ذهنيّة مطابقة للأمر العيني، متّحدة مع الموضوع الذهنيّ در بـاسخ گوییم: اشتباه از آن جا پیش آمده است که اعتبار و لحاظ موضوع و محمول خارجی را با وجود ذهني أنها خلط كرديم؛ موضوع ما جسم است و محمول صلب ثقيل متحرك بود، ذهن ما از این موضوع و محمول عکس برداری کرده و در ذهن آن را داریم و این موجود ذهنی حکایت از آن واقع در موطن تقرر خود دارد، و قبلاً گفتیم هر چیز در موطن خود تقرر دارد و در انتساب عدم به آن شيء بايد مـوطن شقرر آن را در نـظر داشت لذا ما حق نداريم عدم شيء را در غير ظرف تحقق آن بياوريم، لذا زيد موجود در امروز را نمی توان معدوم در دیروز دانست، زیرا موطن تقرّر زید امروز است. بنابراین جواب این است که صورت ذهنی دو عنوان دارد: ۱. عنوان مراتی، و به این عنوان به خارج نگاه میشود؛ ۲. عنوان وجود ذهنی، در این صورت از صفات و موجودات ذهنی است. پس حرف ارتسام و عنوان ذهنی بودن صورت ذهنیه مراد حكايت از خارج است، والا صور علميه عين نفس و متن نفس ناطقه بـوده و نـفس ناطقه به علم حضوري به أنها علم دارد. البته تا كنون مرحوم أخوند بسر مبناي قوم سخن میگفت: کم کم با امثال این بیانات پرده از مسلک خویش بسر میدارد، زیسرا روش آخوند در ابتدای مباحث بیان مسلک ایشان است آن گاه سخن حویش را به كرسي مينشاند. لذا در ابتدا مطابق مبناي قوم فرمود: «بل مظهره المدارك العقليّة و المشاعر الحسيّة» اكنون مطابق مبناي خود بيان مي دارد كه همه ادراكهاي انساني از

معقولات و محسوسات مطلقا حضوری می شوند و مدرک محسوس و امثال آن معقولات می گردند، چون همهٔ آنهادر صقع نفس ناطقه قرار می گیرند و عین ذات نفس می شوند، و نفس جوهر قائم به ذات خود، عقل و عاقل و معقول بوده و از ماورای طبیعت است و معقولات و مدرکات عین نفس به هر دو معنا، ذات و چشم، وی شده و نفس با آنها می بیند و حکم می کند، نه این که علم عرض بوده و همان گونه که سفیدی بر دیوار، قرار می گیرد علم نیز بر نفس قرار می گیرد. پس همان گونه کنه ذات این دیوار سفید نیست بنابراین مبنا ذات نفس دانا نیست، در حالی که با فهمیدن و ادراک مطلبی خود نفس دانا می شود. و آلْعِلْمُ نُورٌ یَقْذِفُهُ اللهُ فی قَلْبٍ مَنْ یَشاهُه ایس علم در سرّ و ذات قرار می گیرد.

مراد از «المحمول الخارجي» صلب و ثقيل و متحرک، مراد از « كالموضوع» جسم است و آن دو در ذهن دارای صورتی ذهنی اند، كه به این یک صورت، دو گونه نگاه می شود: ۱. نگاه مرآتی و با این نگاه به خارج می نگریم؛ ۲. نگاه به خود صورت كه عین نفس است و نفس با آن وسعت می گیرد؛ مثل چراغی كه در آن نفت بریزند، متدرّجاً كه نفت در آن وارد می شود، شعلهٔ چراغ هم مشتعل تر شده و وسعت و قوت پیدا می كند، و لذا علم خود نفس است. و لكن المتظور إلیه فی القضیّة الخارجیّة لیس حال الموضوع و المحمول بحسب وجودهما الذهنی، بل حكایة حالهما بحسب الخارج در این نگاه به صورت ذهنیه به عنوان مرآت و ما به ینظر نگاه می شود و لاحجر أی لامنع فی كون الشیء الموجود فی الذهن حكایة عن الأمر الخارجی المحكّی عنه؛ لأنّ المنظور إلیه فی الحكایة لیس حال الحكایة نفسها، بل حال الشیء المحكّی عنه علی وجه یطابقها العكایة. و قتی به صورت نگاه می شود، از آن عبور كرده و به خارج نگاه می شود و خود صورت خود صورت خود صورت خود صورت خود حورت مورد غفلت است، چنان كه از آینه در نگاه شخص به صورت خود

۱. در بحار الاتوار (ج ۶۸ ص ۲۲۶) دربارهٔ شرح صدر آمده، ولی در شرح معظومه (تصحیح و تعلیق آیـة الله
 حسن زاده، ج ۱، ص ۲۰۵، پاورقی) از رسول خدا تا دربارهٔ علم نقل نموده است.

غفلت می شود و نگاه به آینه برای فهمیدن جنس و چگونگی و خصوصیات آن برای خریدن، غیر از این نگاه است، چنان که در نگاه به خود صورت ذهنیه، خود صورت ملحوظ است و نه خارج.

الطريقة الثالثة: \* أنَّ لنا أنْ تأخذ من الأشخاص المختلفة بتعيِّنانها الشخصيَّة أو الفصليَّة المشتركة في نوع أو جنس معنى واحداً ينطبق على كلِّ من تلك الأشخاص كلى طبيعي از معقولات اولی است، و به وجود اشخاص موجود است. اما اشخاص هـر كـدام بـا دیگری تفاوت و تمایز داشته و هیچ گاه دو فرد همسان در خمصوصیات نسمی یابید، حتی اعضا و جوارح زوج نیز هیچ کدام با دیگری به طور کامل یکسان نیست. پس هر كدام تشخص و صورت خاصي دارند. ولي ما از كنار هم قرار دادن آحاد و يا اصناف، که اندکی دایره آن وسیع تر از آحاد است، معنایی کلی مثل انسان را انتزاع و همین معنا را بر کثرات منطبق، و برخي را از دايرهٔ آن خارج ميکنيم؛ مثلاً اين بقر و آن غينم، بــه گونهای غیر از این معنا اختصاص دارند و از دایرهٔ آن خارجند. اما در افراد همان نوع تفاوت و اختلاف به واسطهٔ عوارض مشخصه است، ولي همه در ايس طبيعت شریکند. به این طبیعت مشترکه کلی طبیعی گفته می شود. به معنای دلایمتنع فسرض صدقه علی کثیرین، کلی منطقی گفته می شود و اگر صفت، بعنی کلیت و میوصوف، یعنی انسان بودن را به همدیگر ضمیمه کنیم از مجموع این صفت و موصوف کلی عقلي درست مي شود. معناي ديگر از به اصطلاح اهل معقول و اهل عرفان است كه به حقیقتی که دارای سعهٔ و جو دی باشد نیز کلی میگویند، امّا در واقع این کلّی به معنای منطقی نیست پس کلی به اشتراک لفظی بر معانی گوناگون اطلاق می شود. طبیعت انسانی از افراد و اصناف انتزاع، و بر کثیرین حمل می شود و تمعیّن عقلی بما کملیت سازگار است، گرچه تعین و تشخّص مادی با کلیت سازگار نیست و هر فرد و هر تشخص غیر از تشخّص دیگر است و اختصاص به انسان ندارد.

درس صد و هشتاد و هشتم.

## وحده لا شريك له گويد

هرگیاهی که از زمین روید

بنابراین صورت علمیهٔ موجود در نفس و متشخص و متقرر در آن با کلیّت سازگار است و در مرحلهٔ دهم خواهد آمد که «لامنافات عندنا بین التشخص العقلی و بین الکلّیات و الاشتراك.» پس صورت ذهنیه به لحاظ مرآتی قابل انطباق بر کثیرین است و به لحاظ تحقق و تقرر در ذهن، ما فیه ینظر میباشد.

بحيث جاز أنْ يقال «على كلّ منها»: إنّه هو ذلك المعنى المنتزع الكلّى، مثلاً جاز لك أن تنتزع من أشخاص الإنسان المتفرّقة المختلفة المتباينة معنى واحداً مشتركاً فيه. مـراد از معنای واحد، کلی طبیعی است و مراد از «متباینه»، یعنی هر فرد تشخصی غیر از ديكري دارد و مراد تباين به تمام حقيقت نيست. او هو الإنسان المطلق الذي يسنطبق على الصغير و الكبير، و الحيوان العام المحمول على البغال و الحمير، مجامعاً لكلّ من تعيّناتها، مجرّداً في حدّ ذاته من عوارضها المادّيّة و مقارناتها. ابن معناي واحد انســان است که منطبق بر صغیر و کبیر می شود. اکنون از نوع به جنس می رود، «الحیوان العام، جنس براي افراد مختلفة الحقيقه است. بس ما از افراد كونا كون تشخصات فردی را حذف و آنها را تجرید می کنیم. معنای مشترک پس از تجرید و تعریه حقیقت انسانی است، چنان که از انواع مختلف نیز فصول گونا گون را تعریه مینماییم و معنای مشترک جنسی حیوان را میگیریم. این معنای کلی معنای مشترک همهٔ انواع و یا همهٔ افراد است. پس منطبق بر کثیرین است، ولی خود این معنا در خارج موجود نیست لذا فرمود: و هذا المعنى لايوجدُ في الخارج واحداً، و إلَّا لزم اتَّــصاف أمــر واحــد بــصفات متضادّة و هي التعيّنات المتبائنة و لوازمها المتنافية، فوجوده إنّما هو بشرط الكثرة. در اين که یک امر واحد در خارج در افراد متعدد و متباین موجود باشد اختلاف است، و این سخن براعت استهلال و تمهيد طرح كشمكشي در باب وجود كلي طبيعي در خارج

ا. لذا این مورد می تواند شاهد اطلاق وتباین، بر تخالف باشد، تا کملام مشاء که حقایق را متباینه می دانند به
 دمتخالفهٔ، در حقیقت برگردد دمقرر،

است. چون رجل همدانی قائل به وجود کلی طبیعی به صورت یک فرد واحـد در خارج است و این فرد واحد متصف به صفات متضاد و تعینات متباین می شود.

و نحن قد لاحظناه من حیث إنّه معنی واحد، فهو بهذا الاعتبار لایوجد فی الخارج، فوجوده من هذه الجهة إنّما هو فی العقل این معنا یکی است و حمل بر کثیرین می شود، پس به بهذا الاعتبار، یعنی به اعتبار حمل بر کثیرین در خارج یافت نمی شود، پس به اعتبار کلیت در عقل وجود دارد. بنابراین انسان قوهای دارد که این معنای کلی در آن قوه، یعنی ذهن، وجود دارد و با آن، وجود نفس نیز برای انسان اثبات می شود؛ به این که نفس حقیقتی است که چنین معنای کلی را می پذیرد، پس یکی از ادلّهٔ تجرّد نفس ناطقه می باشد، زیرا امر مادی قابلیّت ندارد چنین معنای کلیای را بپذیرد.

فإن قلت: قد تقرّر عند المحقّقين من الحكماء: أنّ الأجناس و الأنواع، و بالجملة الحقائق المتأصلة دون الاعتباريات، لها وجود في الأعيان. به نزد حكما مقرر شده است كه انسان هر چه را ادراك مى كند بايد معلومى داشته باشد تا مطابق اين ادراك باشد، حتى در ممتنعات به حمل اولى و شايع صناعى در تشييد ايس قاعده كوشيديد. اكنون مى پرسيم: آيا اين معانى كلّى نيز مطابق و معلوم دارند؟ معانى كلى با وصف كليت مطابق و معلوم آن در چه وعايى تقرر دارد؟ اگر اجناس و انواع و حقايق متأصله، وجودى در اعيان دارند پس غير از امور اعتبارى نيش غولى، مثل عنقا و پنج بودن حاصل ضرب دو ضربدر دو. و امثال آنها در خارج تحقق دارد؛ در اين صورت معانى كليه در خارج چه تحققى دارند؟

فإنهم قد صرّحوا بأنّ معروضات مفهوم الكلّي و النوع و الجنس ـ من الحقائق التي هي معقولات أولى بالقياس إلى تلك العوارض التي تسمّى عندهم بالمعقولات الثانية ـ أمور موجودة في الخارج. معروض مفهوم كلى و نوع و جنس حقايق و صور ذهنيه اند كه از خارج گرفته شده اند عارض، خود كلى بودن و نوعيت و جنس بودن است كه ذهن از اين صور ذهنيه مى گيرد. پس صور ذهنيه، كه معروض هستند، معقول اولى بوده و

کلی و نوع و جنس، که عارضند، از معقولات ثانیهاند. اکنون میگوید: این معروضات در خارج موجودند. سؤال: وجود آنها در خارج به چه نحو است؟

فیلزم علی رأیهم أن تكون في الوجود إنسانیة واحدة، هي بعینها مقارنة للعوارض التي یقوم بها شخص زید و شخص عمرو و غیرهما من أشخاص الناس تفتازانی در تهذیب متن حاشیه گفت: «الحق إن وجود الكلي الطبیعي بمعنی وجود اشخاصه» در منظومه و دیگر کتابهای علمی بیان شد که «بمعنی وجود أشخاصه» یک تعارف است. به هر حال در این جملة «زید غلامه کریم» خود زید چه کاره است؟ بالاخره دربارهٔ زید حکمی بیان نشد. پس اگر افراد کلی طبیعی در خارج موجودند، سرانجام حکم خود کلی طبیعی در خارج موجودند، سرانجام حکم خود کلی طبیعی چه شد؟ به همین خاطر کلمهٔ «بمعنی» برداشته شد و فرمودند: «والحق إن وجود الکلی الطبیعی عین وجود أشخاصه».

اکنون سؤال ما این است: این کلی طبیعی که معروض نوع و جنس و کلی و خلاصه معقولات ثانیه است خود چه وضعی دارد، آیا و جود وی «بمعنی و جود أشخاصه» است و یا و جود وی، عین و جود اشخاص است و یا با قطع نظر از و جود اشخاص و است و یا با قطع نظر از و جود اشخاص و افراد مادی تقرر دارد؟ در اینجا اگر قول سوم را برگزینیم به این که خود طبیعت و کلی طبیعی در خارج محقق و متقرر باشد، و آحاد را به کناری نهیم و به «معنی» و به «عین» افراد نگوییم در این صورت در خارج یک طبیعت و احده، که معلوم آن صورت ذهنیه که معقول اول است، مو جود است، زیرا «عند المحققین» حقایق متأصله باید در خارج موجود باشند و لذا اگر این کلی طبیعی موجود در ذهن باید و اقعیت داشته باشد، باید در خارج انسانیت و احده ای باشد که مقارن با عوارض اشخاص مختلف شود؛ به این در خارج انسانیت و احده همانند پر ده ای دارای رنگهای مختلف شود پس خود ایس پر ده این انسانیت و احده همانند پر ده ای دارای رنگهای مختلف شود پس خود ایس پر ده بی رنگ است و با هر فردی غیر از دیگری است و در عین حال هیچ یک از افراد

ر.ک: حاشیة ملاعبدالله ص ۴۹، (چاپ جامعة مدرسین) و شرح منظومه، تصحیح و تعلیق آیة الله حسن زاده، ج ۱، ص ۱۳۶.

نيز نيست. و إذا عُدِم شخص من تلك الأشخاص فقد فارقها الأعراض الخاصة بمذلك الشخص فقط. وقتى در اين پرده رنگها برداشته شد خود پرده باقى است؛ بمنابرايس طبيعت واحده باقى است كرچه اعراض خاصه به آن فرد از بين روند.

و أمّا عين تلك الإنسانيّة فهي باقية غير فاسدة خود انسانيت باقى است و در مثال خود پرده باقى است گرچه رنگها از بين مى روند و إنّما تفسد مقارنتها... ذلك الشخص. اكنون كه با از بين رفتن اعراض شخص و فرد، خود ذات انسانى باقى مى ماند پس اين ذات واحده عيناً داراى اعراض و تعينات فراوان، و با الوان و اعراض و رنگها داراى صفات متضاد، مى شود و يك شىء، اشياى كثير مى گردد.

شد مبدّل آب این جو چند بار عکس ماه و عکس اختر برقرار

و کذا العال... المستی بالذهن. همین مطلب در حقیقت حیوان به نسبت به قبود و فصول متباین صادق است. پس این معنای سوم از کلی طبیعی است که یک حقیقت در خارج چنین وجود وسیعی داشته باشد؛ مثل این که یک آب است که این همه کثرات و تعینات بر روی آنها پیاده می شوند. دو قول دیگر عبارت بودند از این که، در خارج هر قطره از آب خود آب است و مفهوم آب بر آن به حقیقت صادق است و وجود آب هم با همین قطره محقق می باید. پس کلی طبیعی به عین وجود افراد است و اما کلی طبیعی به بمعنی وجود آفراده در مثال آب این است که قطرات آب مصداق و فرد طبیعت آبند، اما طبیعت آب در خارج محقق نشده است، بلکه معنای محقق شدهٔ کلی طبیعی آب در خارج، وجود قطرات و افراد آن است. اکنون که قائل، قول به حقیقت واحده بودن کلی طبیعی در خارج را به کرسی نشاند، از آن نتیجه می گیرد و می فرماید: پس کلی طبیعی در خارج میوجود است و احکام بر خود وی صادق است، بنابراین به دنبال موطنی به نام موطن ذهن برای تقرر آن ناشید.

قلنا: هذا اشتباد... و الكلِّيّة له تحقّق في الخارج. به رخ كشيدن محققين از حكما براي

مناظره و مجادله خوب است، تا حریف از طنین این کلمات بترسد و فرصت فکر کردن از وی سلب شود، در حالی که این بزرگان چنین نفرمودند و کلی طبیعی را همانند آب دریا، و اعراض و تعینات را همانند امواج پنداشتند، زیرا ایشان بحث از کلی سعی نکردند و این معنا، کلی سعی است، بلکه بحث در کلی نوعی و کلی جنسی با عنوان نوعی و جنسی است، و همه می دانیم که عناوین جنسی و نموعی در وعای ذهن متقررند. کدام محقق فرمود: ما در خارج نوع و جنس داریم. بله، حقایق متأصّله در خارج موجودند و ما آنها را ادراک می کنیم، ولی هرگز هیچ حقیقتی با وصف نوعیت و کلیت در خارج نیست، بلکه این مربوط به عالم ذهن است، زیرا تا حقیقت نوعی در خارج بر فردی حمل و بر او محقق شود؛ یعنی دارای تشخص شود، دیگر نمی توان آن را بر افراد دیگر حمل کرد.

فإن هذا مما لایتفود...فی الخارج. معادل ورزش در عربی ریاضت است. کسی که در فن فلسفه ورزشی کرده باشد چنین سخنی نمی گوید، چه بر سد به محققین از حکمای بزرگ، ایشان چگونه کلی با حفظ عنوان کلیت را در خارج موجود می دانند. بله، این کلی در وغ نیست و مطابقت با خارج دارد و دارای نفسیت است، ولی با عنوان کلیت بر چیزی در خارج صدق نمی آید، زیرا تا خارجی گردید از کلیت و قابلیت حمل بر کثیرین می افتد. پس این فعالیت ذهنی، یعنی تجرید و تعریه و کلیت بخشیدن، وی را از تحقق در خارج مانع است.

و للشیخ الرئیس رسالة مفرده فی هذا الباب در منظومه منطق داستان برخور د شیخ با رجل همدانی ذکر شده است. شیخ با پیرمر دی دانشمند، که فضایلی فراوان داشت،

درس صد و هشتاد و نهم.

۱. شرح منظومه، تصحیح و تعلیق آیة الله حسن زاده، ج ۱، ص ۱۴۹. دانشگاه تهران این رساله را با تعدادی رساله
 دیگر در سال ۱۳۷۳ قمری، ۱۳۲۳ شمسی به مناسبت هزارهٔ شیخ چاپ کرده است. ر.ک: ص ۷۳ چاپ دانشگاه
 تهران.

دربارهٔ کلی طبیعی بحث میکند، آن مرد دانشمند قائل بود که کلی طبیعی در خارج به وصف وحدت موجود است و افراد و خصوصیات آنها با این فرد متحد می شود و همانند پردهای بی رنگ که رنگ های متعدد می پذیرد، صفات و خصوصیات گوناگون میپذیرد. شیخ مسلک وی را نپذیرفت و به رد وی پرداخت. اما در درس و بحثها وقتي به اين عبارت ميرسند خيال ميكنند عزيز المحاسن، يعني پيرمردي كه داراي ریش انبوه است و محاسن را به ریش معنا میکنند، در حالی که محاسن همانند مشاین، که جمع شین است، جمع حسن است؛ یعنی پیرمردی که فضایل فراوان دارد. پس شیخ در مقام ستایش از وی سخن میگوید: یعنی وی عالمی ذوفنون است نه این که ریش فراوانی دارد، لذا عدهای که چنین عبارت را معنی کردند در مقام درس مزاح کرده و به خنده برگزار می کردند و حتی در مقام طعن بر افراد به این که نمی فهمد، به کنایه میگفتند: او رجل همدانی است و یا به رجل همدانی او را صدا می کردند. مراد از همدان، شهر همدان واقع در غرب ایران است و آن روز به آن «همذان» میگفتند و نه همدان به سکون میم، طایفهای از عربند و سید حمیری از آنهاست، و حدیث حارث همداني را نظم در آورده است: «يا حار همدان! من يمت يرني». البته مراد از ايـن كـه شیخ به این مرد در همدان برخورد کرد آن نیست که این مرد همدانی باشد، محتمل است که تنها برخور د آن دو در شهر همدان باشد. در هر صورت شیخ رسالهای به مدينة السلام، يعني بغداد مي فرستد و از مشايخ و بـزرگان آنـجا، كـه ايـن دانشـمند همداني در آنجا تحصيل كرده بود، از اين قضيه سؤال ميكند. در آن نامه چنين آمده است: مردي از اهل بخارا به مشايخ بغداد نامه نوشته و بعد از تسميه فرمود: سلام خدا بر مشایخ علم و حکمت در مدینه السلام. اما بعد مردی از اهل بخارا، که مراد خود شیخ رییس است، که فلسفه را دوست دارد و به مقدار قدرت خویش در آن کوشیده است به هنگامی که سفری به این بلاد کرده با عدهای که از شما دانش اندوخته برخورد كرده است و او را به جايگاه اهل علم مينشاندند، و از ايشان اصولي مشابه آنىچه از

معلمان و کتبی که در تدبر در آنها کوشیده بود و نتایجی کنه بنا فکر خبود دریافت می یافت تا این که به شهر همذان رسید، در آنجا با پسیرمردی بنزرگ دارای فیضایلی فراوان و علومي وافر، كه در علوم حكميه و شرعي سمعي متقن بود، برخورد كرد، پس به وی انس گرفت و مجاورت وی را نیکو شمرد، جز این که وقتی اقوال وی را دریافت آنها را غریب و عجیب و مباین با آنچه از اقدمین فهمیده بود یافت، منطق وی منطقی دیگر و طبیعیات وی طبیعیاتی دیگر، و الهیات وی از نمطی مناسب با کالام صوفیه و عجیب بود، در هندسه نیز به نوعی دیگر میاندیشید. تعجب وی از آن پیر آن بود که هر مخالفتی که پیش می آمد پیوسته می گفت: این بدیهی است، و این اجماعي است، و اين مطلب از افواه شما حكماي مدينه السلام و از افواه عملماي سلف، که منقرض شدند، گرفته است. گویم: شیخ از مشاء بسود و پسرمرد بسر مبانی اشراقي ها و اهل عرفان بود. او به مثل الهيه معتقد بود و مراد از كلي طبيعي در كلام وي کلی طبیعی اهل منطق نبود، بلکه سخن از مثل میگفت و حرف وی درست است. و حیف که آخوند در اینجا از آن گذشته و مطلبی از مثل به میان نیاورده است و حرف خویش را محقق نکرده است. شیخ در شفه به تأکید و تشدید، مرام خویش را پسیاده کرده و با ابرام تمام مثل را رد می کند. همان گونه که شیخ در باب اتحاد عاقل به معقول مستبصر شده و راجع به تجرد نفوس حيوانيه، كه قائل به جسمانيت آنها بوده و تجرد برزخي آنها رامنكر بوده و بعد مقر آمد و مستبصر شد، در باب مثل نيز در شفاء حرف حق بر زبانش جاری شد و حرفی را که قائلان به مثل میگویند، زده است.

بنابراین این شیخ از اهل عرفان و مشایخ آنها بوده، و قائل بوده که همهٔ این حقایق اصلی دارند، چنان که در نهیج البلاغه می خوانیم: وإنَّ لِکُلَ ظاهرِ باطناً عَلیٰ مِثالِهِ، ا پس همر یک از حقایق اصل و خزاینی دارند. آیهٔ شریفهٔ ﴿ یُدَیِّرُ ٱلأَمْرَ مِنَ ٱلسَّماءِ إِلَى الأَرْضِ ﴾ ا بر

١. تصحيح صبحي صالح، خ ١٥٢، ص ٢١٤.

۲. سجده (۳۲) آیهٔ ۵

همین واقعیت اشعار دارد. مطلب شیخ در رد مثل صحیح نیست و رسالهای در باب مثل نوشتیم و آن رساله، کأن در شرح همین جمله مولا علیﷺاست.

شنع فیها کثیراً... فیها أمر موجود فیها در این عبارت که به طور خیلی خلاصه نقل شده کلمهٔ دوالأجناس، صحیح نیست، زیرا کسی به درب الأجناس، قائل نیست، رب النوع معنا دارد و این که در خارج جنس به صورت مستقل موجود باشد معنا ندارد. پس ارباب انواع صحیح است و ارباب اجناس ناصحیح. از ارباب انواع که به لسان اشراقیون و حکمت متعالیه شهرت یافته، اهل عرفان به داسماء الله، تعبیر می کنند. اسمای جزئیه در تحت تکفّل و تدبیر اسمای کلیه است و این بحث بسیار شریف و سنگین است.

در اعتراض به رجل همدانی که کلی طبیعی را حقیقت واحدهای می دانست که همهٔ اعراض و تشخصات فردی همانند نقوش و رنگها بر پردهای بی رنگ قرار می گرفت و با زوال یکی از این رنگها و تشخصات، اصل پرده از بین نمی رود، چنین فرمود: یک ذات واحده عیناً مقارن با کثرات موجود و گوناگون بوده و آن امر در همه مشترک و موجود باشد در هر صورت اگر این مطلب پیاده کرده همان رب النوع باشد، اشکال وارد نیست. مراد از ذات واحده، طبیعت نوعیه در خارج است. قاتلاً هل... بین العکماء عدهای وقائلاً و را به رجل همدانی زدند؛ یعنی رجل همدانی چنین مطلبی را گفته است، در حالی که این جمله وحاله از شیخ است؛ یعنی در حالی که شیخ چنین گوینده است؛ در حالی که شیخ چنین رساله می فرماید: و سبحان الله هل یبلغ من گوینده است: و شیخ در (ص ۸۲) همین رساله می فرماید: و المشائین حتی ینظن قل الرنسان آن یظن آن هذا موضع خلاف بین الرواقیین و المشائین حتی ینظن الرواقیون بزعمه آن الإنسانیة من حیث هی فی العقل هی بعضها خارج العقل فیحتاج الرواقیون بزعمه آن الإنسانیة من حیث هی فی العقل هی بعضها خارج العقل فیحتاج آن یتکلف نقض ذلك و إنّا الله و خلاصه این عالم مردی عادی نبود، به اندازه ای که شیخ را وادار کرد تا رساله ای به علمای دارالسلام بنویسد. ا

١. انتشارات بيدار قم، اين رساله را با رسائل ديگر شيخ منتشر كرده است.

و كأنّ ذلك المرء... و هو فاسد تعبير به «مرء» چندان شايسته نيست و مشعر به تحقير است. ولي در رسالة شيخ «مرء» ندارد، بلكه شيخ فرمود: «و هذا مذهب الرجل».

در هر صورت شیخ به ایشان میگوید: اگر علماگفتند معنای واحد در خارج موجود است مراد معناي واحد من حيث الحدّ و المعنى است و نه از حيث وجمود، پس یک معنا و یک حد در این کثرات سریان دار د و اگر الغای خصوصیات نماییم یک حد از انسان بر همه صادق است، اما این شخص گمان کرده است که خود این معنا در خارج موجود است و در عین حال در ضمن اشخاص واحد است، در حالی که ایس معنا فاسد است. پس معنای واحد به صفت وحدت و کلیت ممکن نیست در موطن خارج تحقق یابد. در جواب شیخ گوییم: چگونه آن سرد دانشمند که متقن علوم حکمی و شرعی بوده این مطلب را نفهمیده است؟ آیا مراد وی کیلی سیعی، مینای دیگر ورای آن معانی سه گانه از کلی نیست؟ اگر مراد وی همان عقول و مدبرات و ملاتکه و مثل باشد، صحیح است و در اعتقادات صدوق فرمود: «فردي از خروس در عرش است و یا فردی از بقر در عرش میباشد، پس مراد هممین است چنان که در اوصاف این خروس فرمودند: پاهایش در شخوم ارض و بالهایش در شرق و غرب گسترده شده او امثال این تعبیرات دربارهٔ آنها می آورند تا کلی سعی را از راه تشبیه معقول به محسوس بفهمانند و بیان کنند که اینها مجرد بـوده و در مـاورای طبیعت محیط به نوعشان هستند، و مُلقیات ذکر و مدبرات امرند، چنان که در قرآن از آنها چنین نام برده شده است. پس چنین آدمی چگونه میگوید که، مفهوم ذهنی باکلیت در خارج تحقق دارد!؟

نعم المعنى الواحد... لابهذه الاعتبارات در این «نعم» سخنی پیش پا افتاده مطرح می شود، گرچه به اعتباری غیر از می شود، گرچه به اعتباری غیر از

۱. در بحار الاتوار، (ج ۵۷ ص ۲۷) دربارهٔ بقره از شرح نهج البلاغة كيدرى، و در جملد ۵۹ صفحهٔ ۱۷۳ دربارهٔ خروس از تفسير على بن ابر اهيم نقل كرده است.

اعتبار کلیت در خارج هم یافت می شود، اما کلیت تنها در ذهن است و عقل این معنای عام را اعتبار میکند. مرحوم حاجی فرمود:

صرف الحقيقة الذي ما كثرا من دون منضمًا تها العقل يسرى ا

پس این حقیقت واحد را عقل ادراک کرده و تشخصات را کنار میزند، و آن را مرآت اجمالی برای دیدن کثرات غیرمتناهی قرار میدهد؛ نه تمنها کنثرات بالفعل در آينة عام ديده ميشوند، بلكه هر چه از قديم آمده و تا ابد خواهند آمد به واسطة آينة عام دیده می شوند. مراد از «بهذه الاعتبارات» كلیت و عنوان معقول ثانیه بودن است؛ مثلاً در خارج نوع بدون تشخصات یافت نمی شود، چنان که حیوان جسسی بمدون فصولي مثل ناطق و يا ناهق و صاهل يافت نمي شود. فحقيقة الإنسان مثلاً... الكثرة فيه. پس با این که انسان به وصف نوعیت در خارج موجود نیست اما حقیقت انسان، که از آن به کلی طبیعی تعبیر میشود، در خارج موجود است، و مراد از ایس کلی، کلی اشتراکی همانند کلیات دیگر نیست و تنها لفظ کلی به اشتراک لفظی بر روی کلی طبیعی قرار دارد، لذا حقیقت انسان در خارج بـ و جـود افـراد تـحقق دارد «والحق إن الكملي الطبيعي موجود بعين أفراده، كه در چند سطر بعد در هو قد نص الشيخ» به اين امر تصريح ميكند. پس خود زيند در خارج انسان است نه فردي از انسان باشد؛ به اين معنا كه حقيقت انسان در وي تحقق نيافته و او تنها مصداق باشد، چنان كه تفتازاني گفت: «والحقّ أنّ الكلّي الطبيعي بمعني وجود أفراده، پس تمام طبیعت انسان در زید تحقق یافته است، گرچه افراد انسان به لحاظ وجود و کمالات ثانوی نظیر علم و عمل با همدیگر تفاوت فراوان داشته باشند. انسان به راه افتاده و تحصیل کرده و زحمت کشیده و به مقامات عالیه رسیده انسانی وسیع و مستقیم و معتدل است و وجودی اشتداد یافته دارد. چنان که در سایر طبایع نیز چنین است؛ هر حجر تمام حجر بودن در وي محقق شده و اين طبيعت عين افراد وي است.

١. شرح منظومه سبزواري، تصحيح و تعليق آية الله حسن زاده، ج ٢، ص ١٣١.

پس انسان در خارج رنگ وجود گرفته و وجود به وی آبرو داده و منشأ اثرش كـرده است.

بل من حیث طبیعته و ماهیته و قد فرض العموم لاحقاً بها فی موطن یلیق لحوقه بها فیه و هو الذهن لا الخارج. پس انسان از حیث نبوعیت در خارج نبیست، ولی از حیث طبیعت و حقیقت کلی طبیعی است که در خارج موجود است، عموم در ذهن لاحق می شود، زیرا عمومیت و اشتراک در ذهن عارض می شود و نه در خارج، زیرا خارج موطن تشخص و فردیت است نه عموم و اشتراک.

و قد نصّ الشيخ في سائر كتبه: أنّ الإنسانيّة السوجودة كــثيرة بــالعدد، و ليست ذاتاً واحدة. و كذلك الحيوانيّة، لاكثرة تكون باعتبار إضافات مختلفة. در دو موضع از الهيات شفه شیخ به تفصیل وارد آن می شود: ۱. به طور اجمالی در آخر فصل دوم از سقالهٔ هفتم (ج ۲، ص ۴۷۰ ۲۰۶۱)، چاپ سنگی) ۲. به طور تفصیلی در فصل اول مقاله پنجم (ج ۲، ص ۲۹۴\_۳۹۹ تا ۱۲۵) و در آنجا با اصرار به رد رجل همدانی می پر دازد. در منطق منظومه فرمود: ﴿ وَ إِنَّمَا الْحُلَافُ فِي وَجُودُ الْكُلِّي الطَّبِيعِي، هِلَ هُو مُنتَفّ عن الأعيان رأساً، لأنّه ماهية...١ و يا اين كه خود انسانيت در خارج تعدد دارد و در هر فردي از انسان، انسانيتي موجود است و انسانيت «كشير سالعدد» است و تجزيه در انسانیت اتفاق نیفتاده است. در آخر فصل دوم مقالهٔ هفتم تنظیر به آبا و اولاد کرده است و انسانها در خارج متعدد هستند. و همان گونه که معنای انسان به طور کامل در فرد محقق است، خصوصیات جنسی و فصلی بدون کلیت در وی محقق است، لذا انسان خارجی، یعنی زید جو هر و نامی و مدرک در حیوان جمع شدند و این که مدرک کلیات و ذاکر و متذکر بوده، و از ظاهر عالم به باطن عالم بی برده و همهٔ این خواص بعد از حیوان در نطق جمع است. پس خلاصهٔ همه این اجناس و قصول قبل از حیوان در حیوان جمع است، صفات اضافه بر آن تا ناطق در ناطق جمع است و لذا حیوان و

۱. همان، ج ۱، ص ۱۳۴.

ناطق را جمع کرده، انسان به دست می آید و همهٔ ایس خصوصیات در زید مسحقق می شود، و زید همه را به تمام و کمال داراست لذا تعارف در کلام تفتازانسی ابسمعنی وجود آفراده و راه ندارد. پس انسانیت، کثیر بالعدد است، چنان که حیوانیت نیز کثیر بالعدد است. و واقعاً حیوان در افراد گوناگون به طور کامل وجود دارد، نه این که به اعتبار و اضافه های مختلف یک حیوان مختلف شود. بنابرایس کثرت اعتباری با وحدت حقیقی سازگار است و در اینجا کثرت حقیقی است، نه این که یک واحد به اضافات و اعتبارات مختلف شود. فخر رازی در شرح اشاره آن دربسارهٔ ایس اسر اعتباری اشکالی پیش آورده است. مرکز دایره یک نقطه است و نسبت مرکز دایره به همهٔ نقاط در محیط دایره مساوی است. فخر رازی گفت: مرکز دایره بیش از یک نقطه است، زیرا شعاعهای فراوان از مرکز به محیط می رود، هر کدام از این خطوط شعاعی ابتدا و انتهایی دارد. چگونه این همه شعاع دارای یک ابتدا باشند، بسلکه ابتدای ایس شعاع با ابتدای آن شعاع تقاوت دارد پس مرکز بیش از یک نقطه است.

در آنجا پاسخ داده شد که یک نقطه مرکز دایس است و اعتبارات برای ابتدای شعاعهای مختلف، در همین یک نقطه محقق می شود، پس اضافات اعتبارات فراوان است و منافاتی با یک نقطه ندارد، پس اعتبارات و اضافات مختلف، کثرت اعتباری می آورد، ولی تشخص و تعین نمی آورد. اما در اینجا آحاد انسان حقیقتاً انسان هستند، نه این که به اعتبارات مختلف یک انسانیت با اضافه به افراد مختلف کثرت و تعدد اعتباری بیابد.

بل ذات الإنسانية المقارنة لخواص زيد هي غيرذات الإنسانية المقارنة لخواص عمرو، فهما إنسانيتان: إنسانية قارنت خواص زيد، و إنسانية قارنت خواص عمرو. پس هر كدام از دو انسان مقارن با زيد و عمرو دو فرد جدا و در حقيقت جداى موجود در خارجند و البته هر كدام با خواص فرد عجين هستند [اين همان مطلب تفصيلي در فصل اول

<sup>1.</sup> خواجه نصير الدين طوسي، شوح الشارات، ج ٣، نمط ٥، فصل ١١، ص ١٢٥.

مقالة پنجم است كه آخوند عصارة آن را ذكر كرده است]. لاغيريّة باعتبار المقارنة حتى تكون حيوانيّة واحدة تقارن المتقابلات من الفصول. پس يك حيوانيت شخصي نيست كه با اضافات متعدد و تقارن با فصول متعدد تعدد اعتباري و غيريت اعتباري پيدا كند.

فإن قلت: كما أنّ الموجود الخارجي مشخّص لايقبل الاشتراك، كذلك الموجود الذهني مشخّص لايقبل الاشتراك، و لاينطبق على كثيرين. در ابن اشكال به ابن قاعده تـمسك مى كند كه، «الشيء ما لم يتشخّص لم يوجد، همان گونه كه در خارج تا چيزى تشخّص نيابد موجود نمى شود، و چون نيابد موجود نمى شود، و چون نيابد موجود نمى شود، و چون تشخّص با كليت منافات دارد و چيزى كه شخصى باشد منطبق بر افراد كثير نمى شود، پس موجود ذهنى به دليل تشخص كلى نيست. و المنطبق على كثيرين إنّما هوالماهية من حيث هي هي، و هي موجودة في الخارج أيضاً فلايتم الدليل. اگر وجود نمى تواند منطبق بر كثيرين است در اين صورت ماهيت از معقولات ثانيه نيست، بلكه ماهيت در خارج محقق و موجود است. بنابرايس لازم معقولات ثانيه نيست، بلكه ماهيت در خارج محقق و موجود است. بنابرايس لازم

قلت: ليس المقصود أنّ الإنسان الموجود في الذهن مثلاً ليس شخصاً قبلاً در مقدمه بيان شد كه به صورت ذهنيه دو لحاظ تعلق مي گيرد: ١. لحاظ مرآتي و حكايتي و در اين لحاظ خود صورت ذهني مورد توجه نيست، بلكه خمارج مورد توجه است. ٢. لحاظ خود صورت ذهنيه، و در اين صورت مرتبهاي از وجود نفس است. همين مطلب در آخر «الطريقة الثانية» نيز آمده: «قيل: كما أنّ الموجود الخارجي مشخص لايقبل الاشتراك» و باسخ آن نيز آمده است. پس در پاسخ مي گويد: مراد اين نيست كه انسان موجود در ذهن شخص نمي باشد و موانع اشتراك با وي نيست و ليس معه ما يمنعه عن الاشتراك؛ بل المراد أنّ لنا أن نتصور معني الإنسان المطابق لكثيرين و نحضره عند العقل كذلك بلكه مراد آن است كه ما مي توانيم معناي انسان را مرآت قرار دهيم و عينك براي ملاحظه خارج نماييم. و معلوم يقيناً أنّ الإنسان المعلوم كذلك من حيث إنّه

معلوم كذلك ليس في الخارج، و لا متشخصاً بتشخص خارجي أصلاً ابن لحاظ مرآتى كارى به تشخص خارجى، يعنى وجود وى در نفس ندارد. پس اگر اين دو لحاظ از هم تفكيك شود دليل تمام مى شود و وجود ذهنى ثابت است. علاوه آن كه قائل در ماهيت نيز اشتباهى بزرگ مرتكب شده و چيزى را كه از معقولات ثانيه است از امور موجود در خارج قرار داده است.

و من الاستبصارات في هذا الباب أنّا نتصور الأمور الانتزاعية و الصفات المعدومة في الخارج و نحكم بها على أشياء، فلامحالة لها ثبوت امور انتزاعى موضوع احكامى قرار مى گيرد، به ناچار اين موضوع بايد وجودى داشته باشد. فثبوتها إمّا في الخارج و هو محال، زيرا امور انتزاعى و صفات معدوم چگونه در خارج موجود باشند، پس اينها در خارج نيستند و هو محال، لأنّها أمور اعتباريّة فهي موجودة في الذهن، و هو المطلوب بنابراين قضية موجبة مزبور در ذهن تشكيل مى شود و موضوع آن، كه همين امور اعتبارى و صفات معدومند، در ذهن وجود مى بابد.

و من العرشيّات الواردة: ... الفاعل فعلاً لأجله مراد از «الواردة»، يعنى امرى كه بر من وارد شد و اختصاص به من دارد، اگر چه اين سخنان در كتابها هم يافت مى شود و فرمودند: «أوّل الفكر آخر العمل» و نيز انسان نمى تواند طالب مجهول باشد، زيرا طلب و خواست متوقف بر فهميدن مطلوب است، پس ابتدا بايد چيزى را در نظر بگيرد، پس از آن به دنبال آن راه بيفتد و يا نداى مجهول مطلق نيز معنا ندارد.

مراد از غایت در کتابهای فن، بیان شده است که، غایت فعلیت فاعل را بر عهده دارد؛ یعنی علت فاعل است. قبل از این که فاعل کاری در خارج انجام دهد ابتدا آن را در نظر می گیرد و می گوید چراباید این عمل را انجام دهم؟ پس وقتی غایت را در نظر گرفت، غایت او را وادار به عمل می کند، پس غایت فاعلیت فاعل را بر عهده دارد. حاجی در منظومه فرمود:

۱. در علم اليقين (ج ١، ص ٤٢٧)، (چاپ بيدار) آن را به اقبل، نسبت داد، است.

## مـــعلولة له بـــاِئْيَتها ١

## عسلة فساعل بساهيتها

علت فاعل، یعنی غایت در ذهن، علت فاعل است و در خارج و وجود، غایت معلول فاعل است. پس برهان این است: اگر آنچه فاعل را وادار به فعل می کند؛ یعنی علت غایی، در خارج موجود باشد، پس نیازی به تبلاش فاعل نیست و تحصیل حاصل است و آن محال می باشد و اگر در خارج موجود نیست، پس موطنی جز در ذهن ندارد. و لو کان له تحقّق فی الخارج عینی، لزم تحصیل العاصل فلابد و آن یکون له نعو من التقرر لایترتب علیه آثارها المخصوصة به المطلوبة منه و هو المعنی بالوجود الذهنی. اگر چیزی تحقق دارد، پس فاعل به دنبال چه چیزی می رود؟ پس تحصیل حاصل است و آن معنا ندارد. پس باید این غایت وجود ذهنی داشته باشد و در این تحقق خود آن آثار مطلوب بر وی بار نشود و این همان وجود ذهنی است. البته قید حکایت در اینجا ملحوظ است، زیرا این غایت به لحاظ خارج فاعلیت فاعل را برعهده دارد و علت برای راه انداختن فاعل است. [و اکنون از این جنبه حکایت به آن

و منا ينبّهك على ما نحن بصدده كون الأشياء الوهميّة الغير الواقعة في الأعيان سبباً للتحرّكات والتأثيرات الخارجيّة. خود فكر باعث فسربهى انسسان و نسيز بساعث بسيمارى مى شود. مولوى فرمود:

کودکان مکتبی از اوستاد رنج دیدند از ملال و اجتهاد

و به وهم تمریض می کنند و نشاط می بخشند. قوّهٔ واهمه آثار فراوانی در حیات انسانی دارد. لذا به دلیل همین اثر وهم، به مارگزیده دسلیم، می گفتند؛ یعنی تندرست. تندرست دارای درد و آه و ناله نیست، تا در وهم وی اثر گذاشته و نگذارد زهر در وی تأثیر کند. ۲

١. شرح معظومه، تصحيح و تعليق آية الله حسن زاده، ج ٢، ص ٢١٩.

۲. در شرح حال ابوالبركات بغدادي متطبّب نوشتند: جواني بر اثر ابتلاي به بسماري مثلبخولیا گمان ميكرد ك

پس گرچه اوهام کار تصرفات امور خارجی را نمی کند، اما او را گرم می کند و به راه می اندازد. و إن لم يترتب عليها آثارها المخصوصة المطلوبة أو لاتری... سبباً لتحريك أعضائه. تخيل مُشتهاي لطيف نشاط آور است و تخيل ترشی لرزش و انفعالی در وی ايجاد می کند. پس اين تخيل ها يک نحو تقرری دارند، چنان که بنای بيت بايد قبلاً مسبوق به نقشهای از بنا در ذهن است، زيرا اين حکم کلی هميشه صادق است که، نادانسته را جستن محال است، و اگر از ابتدا نادانسته باشد و حاصل نباشد به دنبال چه چيزی حرکت کرده و چه چيزی را می خواهد. پس اين ثبوت ذهنی سبب تحريک و په کاراندازی اعضای شخص برای حاصل نمودن وی است.

و قد حكي... طبيب جناب محمد بن زكرياى رازى صاحب كتاب حاوى و من لا يحضره العليب است و مرحوم صدوق كتاب من لا يحضره الفقيه را به تأسّى از وى نوشته است. صدوق در اول من لا يحضره الفقيه نوشت: «أما بعد، فإنه لما ساقني القضاء إلى بلاد الغربة و حصلني القدر منها بأرض بلخ من قصبة إيلاق وردها شريف الدين أبو عبدالله المعروف بنعمة عالى قوله: «فدام بمجالسته سروري و انشرح بمذاكر ته صدري» إلى قوله: «فذاكر بكتاب صنّفه محمد بن زكريا المتطبب الرازي و ترجمه بكتاب «من لا يحضره الطبيب» و ذكر أنّه شاف في معناه، و سألني أنْ أصنّف له كتاباً في الفقه و الحلال والحرام و الشرائع و الأحكام، موفياً جميع ما صنّفت في معناه

خمرهای بر بالای سر وی است، به گونهای که به هنگام ورود به اتاق سر خویش را خم می کرد تا خمره به بالای در برنخورد. اطباع از علاج وی درمانده شدند. ابوالبرکات در پی معالجه وی برآمد. پدر و مادر وی پسر را به پیش وی آوردند. ابوالبرکات به آنها پرخاش کرد که چرا چنین خمی بر سر وی گذاشتند به طوری که سر و گردن وی را خسته کرده است. پسر باور کرد که طبیب با وهم وی همراه است، آن گاه به یکی از شاگردانش دستور داد تا خمی را به بالای بام برده و خود چکشی به دست گرفته و در کنار پسر قرار گرفت و همزمان با افتادن خم از بالای بام وی چکش را بر خمره و همی زد. وقتی پسر خمره شکسته را دید بر وهمش غالب آمد و توهم خم از او گرفته شد.

**<sup>\*</sup>** درس صد و تودم.

و أترجمه به كتاب من لا يحضره الفقيه اليكون إليه مرجعه و عليه معتمده و به أخذه ... اما شاه بيمار منصور بن نوح ساماني است. اين واقعه را مولا جلال الدين دؤاني در كتاب فارسي خود به نام اخلاق جلالي، كه در هند به چاپ رسيده، ذكر كرده است. ايشان گفت: منصور بن نوح را، كه والي ممالك خراسان بود، وجع مفاصلي روى نمود كه معظم اطبّاي آن زمان، زبان به اعتراف به عجز از علاج آن گشودند و بر قصور از تدبير آن عارضه اقرار نمودند. رأى اركان دولت بر آن قرار يافت كه با محمد بن زكرياى رازى، كه رازدان قوانين علاج و صلاح مزاج بود، مشورت نمايند. كسى به احضار او فرستادند، چون به كنار قلزم رسيد از ركوب سفينه تحاشى نمود، تا او را دست و پا بسته در كشتى انداختند، چون از دريا عبور كرده به پادشاه رسيد انواع تدبيرات لايقه و تصرفات قايقه به عمل آورد، و هيچ كدام از سهام تدبير بسر هدف مقصود نيامد، بيت:

از قضا سرکنگبین صفرا فزود روغن بادام خشکی می نمود بعد از آن با پادشاه گفت: هر چند معالجات جسمانی نمودم نفعی بسر آن متر تب نشد، اکنون تدبیری نفسانی مانده، اگر از مزاولت آن نجاحی حاصل شود فیها و آلا یأس کلی خواهد بود. پس پادشاه را به حمام برد و مقرر نمود که دیگری در نیاید. و بعد از آن که حرارت حمام در بدن پادشاه مشتعل شد با کارد کشیده در برابر او آمد و به انواع فحش زبان گشاد، و گفت: تو فرمودی که مرا دست و پای بسته در روی آب اندازند و به اهانت چندین فرسخ راه بیاورند، من نیز حالی به همین کارد از تو انتقام خواهم نمود. پادشاه را نایره غضب اشتعال یافت و بی اختیار از جای برجست. محمد زکریا در حال بیرون دوید و مکتوبی به یک از خواص سلطان داد، و به ایشان گفت: پادشاه را بیرون آرید و به دستوری که در اینجا نوشته ما عمل کنید، و در حال نیز بس پادشاه را بیرون آرید و به دستوری که در اینجا نوشته ما عمل کنید، و در حال نیز بس کردند و صحت کلی یافت، چه مواذ بلغمی که سبب مرض بود به واسطه حرارت

غضبی و مدد حرات حمّام تحلیل یافت. و بعد از آن هر چند پادشاه او را طلبید ملاقات ننمود و استعذار کرد که هرچند صورت شتمی که واقع شد، بنابر مصلحت علاج بود فأمّا شاید که چون پادشاه تذکّر آن فرماید بر خاطرش گران آید، و از سلاطین به هیچ حال ایمن نتوان بود. ۱

توضیح این که اخلاق جلالی بسیاری ارزشمند و عـلمی بـه زبـان فـارسی است چنانکه طهارهٔ الاعراق ابن مسکویه و جامع السعادات نراقی نیز اخلاقی علمی به زبان عربی هستند.

لاینجم: أي لایوتر. «لاشتعال الحرارة العزیزیة»، یعنی حرارت درونی. برخی از حالات تأثیر عجیبی در نیرو و قوت انسانی دارند؛ مثلاً اگر کسی خشمگین شود، تنه درختی را با تبر و اره به زحمت قطع می کرد با دست از جای می کند، چنان که ابتهاجات معنوی تمام مشکلات جسمانی را تحت الشعاع قرار می دهد؛ مثل این که در مسیر تحصیل علم همهٔ مشکلات را تحمل می کند، پس تا طبع بر عقل حاکم است، در مسیر تحصیل علم همهٔ مشکلات را تحمل می کند، پس تا طبع بر عقل حاکم است، و هنوز عقل روشنی ندارد، بیداری و ریاضت و مراقبت مشکل است، چنان که شب زنده داری و تحصیل معارف دشوار می باشد و تن به کار نمی رود. پس این علامت و نشانهٔ غلبه طبیعت بر عقل است. لذا در خوحات مکیه می فرماید: «و لا تجعل طبیعتك خاکمة علی حیاتك الإلهیة». \* پس اگر انسانید و باید برای ابد خویش را بسازید نباید بگذارید بدن، که وسیلهٔ کمال انسانی توست، را کب و عقل مرکوب باشد. پس اهتراز علوی و ابتهاج روحی دشواری ها را آسان می کند. کلام جناب امیرالمؤمنین به شاگرد کامل خود کمیل در نهج البلاغه نیز در قلع باب خیبر به همین مطلب اشاره دارد. \*

۱. ص ۱۶۸ ـ ۱۷۰، چاپ هند.

۲. باب ۶۸

۳. ر.ک: بشارهٔ المصطفی، ص ۲۳۵، چاپ نجف، به نقل از: عیون، ص ۶۰۹، چاپ اول و نیز ر.ک: بـحار الانـوار، ج ۲۰، ص ۲۶.

آنچه را عیاشها و کیّافها و مترفین بسیار دشوار می دانستند آن حضرت آن را بسیار آسان می شمر د، زیرا ملکوتی و آن سویی است. سلطان این بحث را در نمط دهم اشارات است. الحق نمط مزبور از اسرار آیات و کرامات و خوارق عاداتی که از انسان صادر می شود به درستی بیان کرده، چنان که هر سه نمط آخر اشارات در این مطلوب مفید است. نمط هشتم در بهجت و سرور و ابتهاجی است که در اینجا بیان شد، و نمط نهم در مقامات عارفین و دهم آن در اسرار الآیات است. شیخ بیان می کند کنه این کرامات و معجزات گزاف نیست و دارای عللی است، و علت آن به خود نفس ناطقه منتهی می شود. نفس ناطقه باذن الله، و به اهتراز ملکوتی و علوی چنین آشاری دارد. گونه که عقول بدون اعمال اعضا و جوارح در ماده کاینات تصرف می کنند، نفوس به کمال رسیده نیز چنین می کنند، پس سعادت و انسان سعید چنین انسانی است. البته خارابی غایت قصوای سعادت را بیان می کند. چنین نیست که اگر کسی به آن مرحله نرسیده باشد اصلاً سعادت ندارد، بلکه سعادت را مراتب است، چنان که ایسمان و بهشت مراتب دارند.

شيخ در فصل بيست و پنجم نمط دهم دربارة خلق به همت مى فرمايد: «و لعلك قد يبلغك من العارفين أخبار تكاد تأتي بقلب العادة، فتبادر إلى التكذيب؛ و ذلك مثل ما يقال: إنّ عارفاً استسقى للناس فسقوا، أو استشفى فشفوا، أو دعا عليهم فخسف بهم، و زلزلوا، أو هلكوا بوجه آخر، أو دعالهم فصرف عنهم الوباء، و الموتان، و السيل، و الطوفان، أو خشع لبعضهم سبع، أو لم ينفر عنهم طائر، أو مثل ذلك مما يؤخذ في طريق المنع الصريح، فتوقف و تعجل، فإنّ لأمثال هذه أسباباً في أسرار الطبيعة. ١٠

مولوی در اول مجلد سوم مئنوی میگوید:

این چراغ شمس کو روشن بود نسمز فستیله پسنبه و روغس بسود سقف گردون کو چنین دائم بسود نسز طسناب و اسستنی قسائم بسود

قسوت جسبریل از مسطیخ نسبود مسلود از دیسدار خسلاق ودود هسمچنین ایسن قوت ابدال حق هم زحق دان نیز طعام و از طبق

بخشى از حديث قلع باب خيبر را جناب حاجى در حاشيه اين موطن از اسفار آورده و تمام آن در مجلس ٧٧ امالى صدوق به استثناى يک جملة آن که در بشارة المصطفى لشيعة المرتضى است. اين کتاب از آن عمادالدين طبرى از شاگردان شيخ طوسى و از اعلام قرن سادس است در طبع نجف (ص ٢٣٥) آن، اين حديث آمده است. در امالى چنين فرمود: امن أمالي الصدوق بإسناده عن الإمام الصادق عن آبائه عليهم السلام .. إن اميرالمؤمنين .. عليه السلام .. قال في رسالته إلى سهل بن حنيف الله والله ما قلعت باب خيبر و رميت به خلف ظهري أربعين ذراعاً بقوة جسديه و لاحرکة غذائية، لکنّي أيدت بقوة ملکوتية و نفس بنور ربها مضينة، و أنامن أحمد کالضوء من الضوء. ها و در کتاب بشارة المصطفى چنين آمده است: دوالله ماقلعت باب خيبر و قدفت به أربعين ذراعاً لم تحسّ به أعضائي بقوة جسدية و لاحرکة غذائية، ولکن أيدت بيقوة ملکوتية و نفس بنور ربها مضينة و لاحرکة غذائية، ولکن أيدت بيقوة ملکوتية و نفس بنور ربها مضينة و نيز اين حديث در سفينة المحادد در مادة «خبر» نقل ملکوتية و نفس بنور ربها مضية» و نيز اين حديث در سفينة المحادد در مادة «خبر» نقل ملکوتية و نفس بنور ربها مضية» و نيز اين حديث در سفينة المحادد در مادة «خبر» نقل ملکوتية و نفس بنور ربها مضية» و نيز اين حديث در سفينة المحادد در مادة «خبر» نقل ملکوتية و نفس بنور ربها مضية» و نيز اين حديث در سفينة المحادد در مادة «خبر» نقل ملکوتية و نفس بنور ربها مضية» و نيز اين حديث در سفينة المحادد در مادة «خبر» نقل

عارف جامی در سلسلة الذهب به این حدیث شریف نظر دارد:

شیعی ای پیش سنّی ای فاضل بسازگو رمسزی از عسلی ولی تااین که گوید:

گفت کای در علوم دیس کامل کسته تسسرایسسافتم ولی عسلی

> بر وصف اهل زینغ با دل صاف بسود از غسایت فستوت خبویش قسدرت و فسعل حق ازو زده سر خود چمه خمیبر که چمنبر گردون

بسهر اعدای دیسن کشمیده مصاف خالی از خویش و حول و قوت خویش کسسنده بسمی خویشتن در خسیبر پسیش آن دست و پسنجه بسود زبسون شده است.

۱. ص ۳۰۷، (چاپ اول سنگی).

مراد از چنبر گردون، یعنی حلقهٔ گردون. مار چنبرزَده، یعنی حلقه زده. اپس چنین نفوسی به محض اراده و اهتزار علومی کار عقول را میکنند و چنین نیست که حتماً باید به وسیلهٔ اعضا و جوارح کار انجام شود. تازه این از مقامات نهایی ایشان نیست، چنان که پیامبر تش فرمود: «أوّل ما خلق الله العقل و أنا العقل» و یا فرمود: «أوّل ما خلق الله العقل و أنا العقل» و یا فرمود: «أنا اللوح» و «أنا القلم». این مقامات بیان مقام نهایی آنها نمی باشد. با انانیت و خویشتن خواهی این امور و مقامات عالی دست نمی دهد.

و بعض النفوس قد يبلغ في القوة و أشرف... پس تصورات آنها نيز در خارج از محل همت موجود مي شود. و يقلّب عنصراً إلى عنصر آخر حتى يجعل غير النار ناراً... «آنان كه خاك را به نظر كيميا كنند.»، چنان كه حضرت ابراهيم خليل نار را بإذن الله بسرداً و سلاماً كرد. فإن قلت: إنّهم صرّحوا... خواجه اين پرسش و پاسخ را به تفصيل در شرح الشارات آورده است. اسؤال اين است: وجود در حركت خويش به سوى غايتى در حركت است، حتى طبايع جمادات هم داراى غايانند. مرحوم حاجى فرمود:

و كلّ شيء غاية مستتبع الطبائع"

فخر میگوید: اکنون که طبایع دارای غایت هستند پس جماداتی مثل سنگ و قتی به سوی زمین حرکت کنند نیز دارای غایت هستند، زیرا هر چیزی که در حرکت است

۱. جناب استاد برای بیان چنبر قصهای نقل کرد: غضنفر و قنبر برای کسب و کار به راه افتادند. از آبادی که بیرون رفتند چشم قنبر به کیسهٔ زر افتاد، دوید و پول را گرفت و خوشحال شد. غضنفر گفت: امروز برای ما آمد داشت. قنبر گفت: چرا میگویی ما، بلکه بگو برای من آمد داشت. غضنفر بیچاره خاموش شد. اندکی رفتند، دزدها از کمین بیرون آمدند، قنبر دلش را از دست داد، و گفت امروز خیلی کار ما مشکل شد. غضنفر گفت: چرا میگویی برای ما، پول را تو داری بگو برای من. دزدها آمدند غضنفر آه و ناله کرد که چیزی ندارم، نگاه کردند دست وی را خالی دیدند، او را رها کردند. به سراغ قنبر آمدند ایشان هم گفت: من هم چیزی ندارم، او را جست و جو کردند، کیسهٔ پول را یافتند. دزدها کیسه پول برداشتند و گفتند: خدا نفرمود: دزد دشمن خداست، بلکه فرمود: دروغگو دشمن خداست و بخو کردند.

٢. نمط چهارم، أخر فصل هفتم.

۳. شرح معظومه، ص ۱۱۸، (چاپ ناصری).

حرکت دارد پس سنگ ها هم باید دارای ذهن بوده و قبل از رسیدن به غایات در خارج ماهیات آنها را در ذهن تصور کنند. اکنون ذهن های شما مبادرت به پاسخ کرده که، چه کسی گفته است همهٔ ادراکات باید از موجوداتی باشد که دارای ذهن هستند؟ مگر علم منحصر به ذهن است؟ و قوای ادراکی تنها متصور به قوای ذهنی اند؟ این وجه درست است، و آخرین جواب فخر رازی همین است. خواجه می فرماید: شیخ رسالهای در عشق نوشته و در آن فرمود: عشق، حب و اراده و خواستن است و آن علم می باشد، و این عشق در همهٔ نظام هستی جاری است حتی در جمادات نیز عشق سریان دارد. این رساله با رسائل دیگر به زبان فرانسه ترجمه و منتشر شد. در الکنی و الالقاب، این رساله با رسائل دیگر به زبان فرانسه ترجمه و منتشر شد. در الکنی و الالقاب، شیخ عباس قمی شیخ است که شیخ این رساله را برای شاگردش ابوعبدالله معصومی نوشت. همانی که شیخ به او خیلی عنایت داشت و دربارهٔ وی گفت: هابوعبدالله منی بمنزلهٔ ارسطو من افلاطون. پس این عشق و خواستن در همهٔ هابوعبدالله منی بمنزلهٔ ارسطو من افلاطون. پس این عشق و خواستن در همهٔ موجودات سریان دارد.

فإن قلت: إنّهم صرّحوا... مع كونها جرمانيّة. چون جمادات حركت دارند، لذا غايت دارند، پس وجود غير عيني براي غايت قبل از حركت لازم است. و اين وجود غير عيني قبل از وجود عيني و تحقق حركت در خارج است پس آنها نيز داراي ذهنند.

قلنا: هذا الكلام... استكماله. ضمير به فاعل بر مي كردد بما يستدعي التوصل إليه في فعله. قبلاً بيان كرديم كه غايت به ماهيت خود علت براى فاعل است، ولى در خارج به انبت خود مؤخر است؛ يعنى پس از وصول غايت خارجى متحقق مى شود، پس در خارج غايت آخرين نقطه و پايان فعل است. اطلاق خطيب بر ايشان خالى از اشعار به وهن سخن ايشان نيست، در تاريخ ابن خلكان نوشته است كه وى فرزند خطيب نيز بوده است.

و أجاب عنه الشارح المحقّق لمقاصد كتاب الإشارات جناب خواجه طوسى بالتزام

١. شرح اشارفت، نعط هشتم، فصل ١٩.

أنّ لها شعوراً بمقتضاها به مقتضای عالم خود آنها به غایت خود شعور دارند، و عشق و حب دارند، همان طور که علم را مراتب است. اما به وجود حس مشترک و خیال و مفکره نیازی نیست. و غایة فی أفاعیلها غایة ما فی الباب أن یکون شعورها شعوراً ضعیفاً. خیلی چیزها شعور دارند، متوجه برخی از آنها هستیم، و از بسرخی از آنها غفلت داریم.

و النظر في أناث النخل و ميلانها إلى صوب بعض ذُكرانها و إن كان على خلاف ذلك الصوب ممّا يؤكّد ذلك قاعده زوجيت در همه سريان دارد ﴿ سُبْحَانَ الَّذِي خَلَقَ الأَزْواجَ كُلُّها ﴾ اهمه به زوج تلقيح مي شوند و بار دار شده و ميوه مي آورند در اين قاعده كلها و درختان شریکند. در برخی خیلی روشن و واضح است و در بسرخی دیگر به ایس وضوح نیست. دربارهٔ اناث نخل و تلقیح آنها بر همه واضح است. اناث نخل به طرف نخلهای نر حرکت میکنند پس گیاهان هم همدیگر را خواستارند. گفته شد که گیاه عاشقان گیاهی است که یک جفت آنها را کنده و جوشانده و به زن و مردی که بین آنها شكر آب شده مي دهند تا نقار و نفار از بين رود. وكذا مشاهدة ميل عروق الأشجار إلى جانب الماء في الأنهار؛ و انحرافها في الصعود عن الجدار ريشة درختان در زير زمين به سوی آب گرایش دارند، راه پیدا کرده و به سوی آن میروند. و اگر دیدند در طرفی سنگ قرار دارد، از آن به طرف دیگر کج میشوند و شاخهٔ خود را کنار میکشند و بر مي كردند. و إخراجها الأوراق الكثيرة بين الفواكه ليسترها عن صنوف الآفات. ميوههاي خود را بین برگها می پیچند و از انظار مخفی میکنند و شب برگها را می پیچند، تا میوهاش سرما نخورد. صبح که آفتاب در آمد بسرگها را بیاز کبرده و آن را آفتاب میدهند. رنگ برگها نیز سبز است تا نور بگیرد و در عین حال سفید نیست تا همهٔ نور را منعکس نکند. پس نظام یکپارچه علم و قدرت و حکمت است، و ایس صنع الهي در تحت تدبير متفرد به جبروت است.

۱. يس (۳۶) آية ۳۶.

این همه نقش عجب بر در و دیوار و جنود

هر که فکرت نکند نقش بود بر دیوار

و إحراز لبّ الثمار في الوقايات الصائنة ميوه هلو و قيسى براى بقاى نوع، عصاره و نطفه و حبه و دانه و تخم خود را در آن صندوق چوبى حفظ مى كنند. در هلو پوست داراى خار است و درون آن چه قدر لطيف است! چگونه با اين قشر لطيف قنداقى براى بچه هاى خويش درست كرده است!؟ چگونه ذرات ريز به نام اتم و الكترون و نوترون متوجه اين ظرافت ها هستند!؟ وو قايات، يعنى پرده نازكى كه مثلاً در ميان دانه هاى انار هست، تا با هم برخورد ننمايند و خراب نشوند. اكتون كه اين موارد را شمرده خبر اين است: يهديك إلى ما ذكروه، و هاهنا لمعات نوريّة لايناسب هذا المقام ذكرها، عسى أن نأتي بها حين ما قدر الله إتيانه فيه بمنّه وكرمه. اين كه همه طبايع غرضى دارند، و با آن به سوى غايات خود مى روند، موارد فوق شما را به سوى اين مطلب دارند، و با آن به سوى غايات خود مى روند، موارد فوق شما را به سوى اين مطلب

## فصل سوم: الإشكالات التي تورد على الوجود الذهني فصل ٣: في ذكر شكوك انطأديّة و فيه فكوك اعتقاديّة عنها."

در ابن فصل اشكالات وجود ذهني را بررسي ميكند. اشكال اول همان است كه جناب حاجي فرمود: وفهذا الإشكال جعل العقول حياري، و الأفهام صرعي، فاختار كلُّ مهرباً؛ فأنكر الوجود الذهني فراراً من هذا و نظائره قوم من المتكلَّمين مطلقاً، و إن كان بنحو الشبح، و جعلوا العلم بمجرد الإضافة. ه أ

در فصل سوم پنج اشکال عنوان و پاسخ آن بر مبنای حکمت متعالیه داده می شود. برخی از اشکالات نیز به چند ایراد دیگر منحل می شوند. در فصل چهارم نیز اجوبهای

درس صد و نود و یکم.

١. شرح متظومه، تصحيح و تعليق آية الله حسن زاده، ج ٢، ص ١٢٨.

که از اشکالات داده اند عنوان کرده و در فصل پنجم به مبنای تحقیقی عرشی خود اختصاص داد، و با آن منهج سوم را پایان داد. در بدو اشکال این مطلب عنوان شده است که ذات و جوهر و یا هر مقوله ای از مقولات در مراتب وجود محفوظ است به قول مرحوم حاجی:

«و الذات في أنحاء الوجودات حفظ.» <sup>١</sup>

اگر ذاتی شیء در خارج جوهر است، علم به این جوهر نیز جوهر است. پس تعریف جوهر، یعنی «ماهیه إذا وجدت، وجدت فی الخارج» باید در جوهر ذهنی، محفوظ باشد، و قلب حقیقت جوهریه به عسرض صحیح نیست. این فرمایش را مشائین، که اتباع معلم اولند، و بوعلی و ابونصر فارابی در این باب دارند. سایر مقولات نیز در مراتب وجودات، مثل وجود ذهنی در تحت همان مقوله هستند و انقلاب مقوله ای به مقوله دیگر صحیح نیست. از جانب دیگر شما قائل به آنید که علم کیف نفسانی است، کیف نفسانی نیز از مقولات عرضیه است. اکنون سؤال می کنیم: اگر ما علم به جوهر پیدا کردیم از طرفی علم به جوهر، جوهر است، و از جانب دیگر، علم عرض است، زیرا از مقوله کیف نفسانی است. و به تعبیر مرحوم حاجی: «فجوهر علم عرض است، زیرا از مقوله کیف نفسانی است. و به تعبیر مرحوم حاجی: «فجوهر عمر عرض کیف اجتمع». ۲ پس کیف نفسانی جوهر نیست، لذا علم من به جوهر جوهر باشد مع عرض کیف اجتمع». ۲ پس کیف نفسانی جوهر نیست، لذا علم من به جوهر باشد به مین جهت، علم که مرآت خارج است و علم به جوهر باید جوهر باشد نشان دهنده و مرآت خارج نیست پس جهل شد.

این یک شعبه از اشکال اول است. شعبهٔ دیگر اشکال اول این است که، اجناس عالیه و مقولات دهگانهٔ عرضیه و جوهریه متباین به تمام ذات هستند بنابراین هیچ کدام در متن ذات دیگری مندرج نمی گردد. سؤال ما این است: اگر علم کیف نفسانی است، و من مقولات دهگانهٔ جوهریه و عرضیه را ادراک می کنیم و آنها مدرک من

ا. همان، ص ۱۲۱.

۲. همان، س ۱۲۱.

میشوند، و علم میگردند، پس همهٔ مقولات دیگر کیف نفسانی میشوند؛ پس همهٔ مقولات در تحت مقولة كيف اجتماع مي يابند: «أم كيف تحت الكيف كل قد و قع.» <sup>١</sup> في ذكر شكوك انعقاديّة و فيه فكوك اعتقاديّة عنها فك، يعني حلّ. مرحوم أخسوند مبنای مشاء را در این اشکال پیاده می کند، زیرا ایشان به کیف بودن علم اعتقاد دارند. قد تقرّر عند المعلّم الأوّل و متّبعيه من المشّائين و الشيخين: أبي نصر و أبي عليّ و تلامذته و جمهور المتأخّرين اكنون بيان ميكندكه چه چيز به نزد ايشان تقرر و ثبوت یافته است، گرچه بر طبق مبنای حکمت متعالیه عرض بودن علم و کیف نفسانی بودن آن وفق نمی دهد، زیرا صور علمیه مُنشآت نفسند، و نفس نسبت به آنها مرآت و مظهر و در نهایت مُظْهر آنهاست و در هر دو صورت نور علم متن گوهر ذات و عین نفس میشود، در این صورت بین صور علمیه و نفس، نسبت حالٌ و محلّ نیست، بلکه قیام صدوری به نفس دارند، و قیام آنها قیام فعل به فاعل است، چون از نفس صادر شدهاند و همين مطلب در فحاوي اين كتاب و در فصل ششم طرف اول مرحملة دهم أمده است. در أنجا فرمود: «فصل: في قولهم: إنّ العلم عرض، أمّا العلوم الخياليّة و الحسّيّة فهي، علوم خيالية و حسية «عندنا غير حالّة في آلة التخيّل و آلة الحسّ، بل إنّما يكون تلك الآلات كالمرائي و المظاهر لها لامحالً و لامواضع لها، فجواهرها جواهر مجرّدة عن المواد، و أعراضها أعراض قائمة بسلك الجيواهير، و الكيل يبقوم ببالنفس كيقيام الممكنات بالباري جلِّ ذكره. ٣٠ علوم خيالي و حسى در آلت تخيل و آلت حس حلول ندارند، بلکه عینکه های نفس و روازن به بیرون هستند، و نفس از ایس پنجره ها به بيرون مينگرد، و البته اين صورت خاصّ تنها پنجرة ديدن معلوم خاص است نه اين که همهٔ معلومات به این صورت دانسته شوند. پس از صورت درخت تنها به درخت می توان نگریست. پس این روزنه، روزنهای نیست که به همه جا راه داشته باشد، پس

۱. همان.

٢. الانسفار الأربعة، ج ٣، ص ٢٠٥ (چاپ اسلاميه).

سنخیت بین مدرک و مدرک است، و این قوه و آن خارج ادراک شده باید به نوعی با همدیگر مسانخ باشند. این مطلب در اشارات ذکر شده است.

مشاء در باب ادراکات به تربیع ادراکات قائلند: ۱. ادراک حسی، ۲. خیالی، ۳. وهمی، ۴. عقلی. با این که این گونه تمرتیب را اعتراف داریم، اما حمتی در باب محسوسات می خواهیم حرف برتر و بالاتری بگوییم، زیرا نفس محسوس را تجرید و تفسیر میکند، ماده و امور مربوط به طبیعت را میاندازد و لبّ و مغز آن را و صورت علمیهٔ آن غذای نفس می شود، و چون نفس مجرد است و بین غذا و مغتذی، یعنی بین خورنده و غذاخور و بین غذا سنخیت سوجود است لذا ایس جملهٔ عبرشی اسام صادق الله در تفسير آية شريفة ﴿ فَلْيَنْظُرِ الإنسانُ إلى طَعامِهِ ﴾؛ وأي فلينظر إلى علمه عمّن ياخذه وارد شده است، چون موضوع قضيه دالإنسان، است، لذا غذاي انسان بما هو انسان باید مسانخ با وی باشد. و چون خود وی مجرد است پس غذای وی نیز باید مجرد و تقشیر شده باشد. پس اگر محسوس غذای وی شود، یعنی محسوس ارتبقا پیدا می کند و معقول می شود، و جو هر مجرد قائم به ذات به حکم انحاد عقل و عاقل و معقول عقل و عاقل و معقول میگردد. به فرمودهٔ استاد بزرگوارمان، مرحوم آقای قزوینی در این باره: این که در کتابها اتحاد عاقل و معقول میگویند به دلیل شرافت آن است، والااتحاد مدرك و مدرك است. و اگر مدرك حيوانات ديگر باشند در آنجا ديگر اتحاد عاقل به معقول نيست، بلكه اتحاد و همي است. پس بحث در اين باب بر محور اتحاد مطلق مدرك و مدرك است و از جنبهٔ تجليل از انسان و تعظيم و اختصاص به انسان انحاد عاقل به معقول است. بنابراین انسان هر چه را ادارک می کند خود وی میگردد، تا آنجا بحث بیشروی میکند که علاوه بر اتحاد مدرک و مـدرک اتحاد عامل ومعمول نيز مي شود؛ يعني انسان خودش را مي سازد و خودش منتن و نتیجهٔ اعمال و علوم خویش است و خارج از وی نیست. جزاء در طول عمل است، و مراد همین است که خود عامل عمل خویش است و هر طور خود را ساخته، همان است.

این دو مرحلهٔ از بحث بود، مرحلهٔ سوم این است که علم مشخّص روح انسان است و عمل مشخص بدن انسان است پس ابدان انسان در طول همند و تفاوت ابدان به كمال و نقص است و انسان هيچ گاه بي بدن نيست. در هر صورت در جمله فوق فرمود: «لامحالٌ و لامواضع لها»، يعني فرمايش مشاء، كه علم را عرض دانسته و نفس را معروض و محل آن صحیح نیست، لذا جواهر در نفس جواهرند، زیرا غذای نفس شدند و بین غذا و مغتذی سنخیت است و همه قائم به نفسند. این مبنای رصین، مبنای اهل عرفان نیز هست. مشایخ عرفان مشربی این گونه دارند، گرچه به تعبیر مسرحسوم آخوند، جملهٔ صوفیه و خامان و کار نادیدگان دست به قلم کردند و چیزهایی نپخته نوشتند. و این مطلب در همهٔ فرق صحیح است، زیرا در هر فرقهای عوام و نمیخته وجود دارد، اما استوانه های ایشان بر همین مبنا هستند و مرحوم آخوند نمیز مبانی ایشان را برهانی کرده است، گرچه اگر از ایشان سؤال می شد که چرا چنین است؟ ایشان در پاسخ میگفتند: (بواردات تردعلی قلبی.) بنابرایس بین برهان و عرفان جدایی نیست. اما اکنون مطلب مشاء، که ذهن را وعا و ظرف گرفتند ایس است که اكنون ميفرمايد: أنَّ ظرف الوجود الذهني و الظهور الظلَّي للأشياء فينا إنَّما هــو قــوانــا الإدراكيّة العقليّة و الوهميّة و الحسّيّة اولاً، تعبير به ظرف شده و ثانياً، ادراك خيالي را از قلم انداخته است، اما در سطر بعد معلوم می شود که ادراک خیالی را در ادراک حسی گنجانیده است. پس همان چهار مرحلهٔ ادراکی در کملام مشا در ایمنجا آمده است. فالكلِّيَات توجد في النفس المجرِّدة و المعاني الجزئيَّة في القوَّة الوهميَّة، والصور الماديَّة في الحسّ والخيال. هر مرحله از اين مراحل چهارگانه، مسانخ با يک نـوع از صـور است. عقل با صور عقلیه و کلیه، واهمه با صور وهمیه و موهومات، خیال با تخیلات و حس با محسوسات سنخيت دار د. اين مبناي مشاء است، اما مبناي حکمت متعاليه اين است که همهٔ اینها قیام صدوری به نفس دارند و قائم به ویاند و این قوا آلات و تور شکار نفسند که با آن با خارج مرتبط میشود، نه این که طبق کلام مشاء هـ ر کـدام از صـور

چهارگانه را در محلی خاص و در ظروف و اوعیهای قرار دهیم. پس کلیات در نفس مجرده قرار دارد و در مقام تجرد تام و عقلانی خود معقولات را ادراک می کند. و معانی جزئیه، که پلهای پایین تر است، در قوهٔ وهمیهاند و صور مادیه، که در کلام ایشان یک کاسه شده، در حس و خیال قرار می گیرند، و البته به تفصیل، یعنی صور خیالیه در خیال و صور حسیه در حس قرار دارند.

این مبنای مشاء است و آخوند در مقام نقل است، لذا این که عده ای دست به قلم کرده و موضعی از اسفاد را نقل کرده آن را نظر مرحوم آخوند قلمداد می کنند صحیح نیست. فوقعت للناس فی ذلك إشكالات ینبغی ذکرها و التفصی عنها: اکنون پنج اشكال مهم را ذکر می کند، و در بین، برخی از اشكالات خود به چند شعبه و چند ایراد منحل می شوند، پس اشكالات، شكوک، و تفصی، فكوک است.

الإشكال الأوّل اشكال اول خود به دو شعبه منحل مى شود: اكنون بيان «فجوهر مع عرض كيف اجتمع» مى كند. أنّ الحقائق الجوهريّة بناءً على أنّ الجوهر ذاتي لها \_ و قد تقرّر عندهم انحفاظ الذاتيّات في أنحاء الوجودات، كما تسوق إليه أدلّة الوجود الذهني \_ يجب أن تكون جوهراً أينما وجدت، و غير حالّة في موضوع. «يجب» خبر وأنّ الحقائق» است و از دبناءً» تا «يجب» جملة معترضه. «انحفاظ الذاتيّات في أنحاء الوجودات» يعنى شيء از حقيقت خود دست نمى دارد، در حالى كه شما حقيقت جوهرى را در يعنى شيء از حقيقت خود دست نمى دارد، در حالى كه شما حقيقت جوهرى را در ذهن كيف نفسانى مى دانيد و كيف نفسانى عرض است. بنابراين اگر من جوهر خارج را ادراك نكردم عالم به او نشدم و از طرفى جوهر در ذهن عرض مى شود، پس من خارج را ادراك نمى كنم.

فكيف يجوز أن تكون الحقائق الجوهرية موجودة في الذهن أعراضاً قائمة به بس اكر ما عالم به جوهر هستيم، بس جوهر خارجي در ذهن جوهر بوده، ولي در تحت كيف است، در اين صورت أعراضاً قائمة به عجبر تكون است و «موجودة في الذهن، حال است. اين اشكال اول بود. مرحوم حاجي فرمود: «فجوهر مع عرض كيف اجتمع». ثم إنكم كيف قد جعلتم جميع الصور الذهنيّة كيفيّات، فيلزم اندراج جميع المقولات المتباينة بالنظر إلى ذواتها مع الكيف في الكيف.اين قسمت مفاد مصرع دوم شعر حاجى است: «أم كيف نحت الكيف كلّ قد وقع».

با این که مقولات بسایط و متباین بالذات هستند، چگونه همهٔ مقولات تسحت مقوله کیف واقع شدند؟ «في الکیف» مفعول به واسطهٔ «اندارج» است؛ یمعنی لازم می آید اندراج همهٔ مقولات در مقولهٔ کیف. و این مقولات متباینه با کیف هستند، اکنون از ایراد اول جواب می دهد.

والجواب عنه على ما يستفاد من كتب الشيخ: أنّ معنى الجوهر الذي صيروه جنساً و جعلوه عنواناً للحقائق الجوهريّة، ليس هو الموجود من حبيث هو موجود مسلوباً عنه الموضوع. "پس جواب بر مبناى حكمت مشاء است و نه حكمت متعاليه. از «ليس هو الموجود» در «بل معنى الجوهر الذي يصلح للجنسية هو...» استدراك مى كند و معناى درست را در آنجا بيان مى كند، چنان كه اين «بل» اضراب از «و كذلك قولنا: الشيء الموجود بالفعل غير صالح...» نيز مى باشد، پس دو معناى جوهر را نيسنديد و با «بل» معناى درست را بيان نمود. و نيز از اين «الموجود» بعد از چند سطر به «وجود» تعبير مى كند و مى فرمايد: «فإذا كانت ماهيّة الجنس هو الوجود بالفعل.» در هر صورت، به جاى «ليس هو الموجود» مى توان كلمة «ليس هو الوجود» عنى جوهر وجود من حيث هو موجود» مى توان كلمة «ليس هو الوجود» كذا شت؛ يعنى جوهر وجود نيست، در حالى كه از آن موضوع سلب مى شود؛ يعنى «وجود لا فى الموضوع» نيست. «مسلوباً» حال است.

لأن هذا المعنى لا يمكن أن يكون جنساً لشيء وإلاّ لكان فصله الذي فرض مقسماً له مقوماً له مقدماً له مقدماً له مقدماً له مقدماً له مقدماً له مقدماً له هذا المعنى»، يعنى الوجود، كه عبارت ديگر از الموجود من حيث هو موجوده است؛ يعنى وجود ممكن نيست جنس چيزى باشد، زيرا وجود نـه جـوهر

۱. ر.ک: شرح نشادهت، نمط چهارم، فصل ۲۵ و شفاه، دافهیات، ج ۲، مقالهٔ سوم، فصل هشتم، ص ۳۶۱، (چاپ رحلی) و ص ۷(چاپ جدید).

است و نه عرض. پس اگر وجود جنس باشد فصلش چه خواهد شد؟ در منطق معلوم شده است که فصل نسبت به جنس عرض خاص است و جنس نسبت به فصل عرض عام؛ یعنی وقتی از چیزی مثل ماشی سؤال می شود که چیست و چه نسبتی دارد قطعاً باید مضاف الیه و طرف نسبت معلوم شود. اگر مضاف الیه ماشی، حیوان باشد، ماشی عرض خاص است و اگر انسان باشد عرض عام است. وقتی دربارهٔ نباطق سؤال می شود جواب این است که نسبت به چه چیز نباطق را می سنجید؟ اگر نسبت به حیوان می سنجید اگر نسبت به بر حیوان می سنجید ناطق از ذاتیات وی نیست، بلکه ناطق ذاتی انسان است، و عارض بر حیوان است، پس فصل نباطق مقوم صعنای حیوان نیست و اگر در جایی به فصل ناطق مقوم حیوان گفته شده است این مقوم به معنای محصل است پس در واقع مقوم دو اطلاق دارد: ۱. ذاتی شیء، ۲. محصل شیء. و در اینجا نباطق مقوم حیوان است، یعنی ذاتی وی میاشد.

نکتهٔ دیگر این که فصل، همان گونه که محصل جنس است، جنس را به دو حصه نیز تقسیم می کند: با عروض ناطق بر حیوان، حیوان به دو دستهٔ حیوان ناطق و حیوان غیرناطق تقسیم می شود. از این معنا تعبیر می کنند به مقسّم بودن فصل. اکنون دربارهٔ وجود می پرسیم: اگر وجود جنس باشد فصل وی به ناچار مقوم است، زیرا فصل وجود یا عدم و یا وجود، عدم فصل وجود به معنای محصّل و مقسّم نیست. پس باید وجود فصل وجود شده است، و وجود در ذات وجود دخالت دارد، پس فصل مقسّم، مقوم ذات وجود شده است، در حالی که فصل در حریم معنا و ذات جنس راه ندارد. ضروره آن الفصول المقسّمة للجنس لایحتاج إلی شیء منها الجنس فی تقوّمه من حیث هو، بل هی من الخواص العارضة للجنس جنس در تمامیت معنای خود نیازی به فصل ندارد، بلکه جنس با صرف نظر از فیصل معنایی شام است، و خود نیازی به فصل ندارد، بلکه جنس با صرف نظر از فیصل معنایی جنس بر آنها عارض خاتر تمامیت معنای جنس بر آنها عارض

می شوند، و از عوارض خاصه جنسند. این کلام ناظر به بحث منطق اشادات آخر فصل چهارم نهیج دوم است.

ضمير در «بل هي من الخواص» به «الفصول المقسمة» بر مي كردد؛ يعني فصول از عوارض خاصه جنس هستندكما أنّه عرض لازم لها، بل احتياجه إليها في أن يوجد و يحصّل تحصيلاً وجودياً لا تألفياً در بحث منطق اشارات در اين باره فرمود: ﴿إِنَّه قَدْ يَكُونَ الشيء بالقياس إلى كلِّي خاصَّة، و بالقياس إلى ما هو أخصَّ منه عرضاً عامّاً، فإن المشي و الأكل من خواص الحيوان، و من الأعراض العامة بالقياس إلى الإنسان». مثلاً ماشي به نسبت به انسان عرض عام است ولي نسبت به حيوان عرض خياص است. هيمين مطلب در شرح خواجه بیان شده است که کلیات خمس نسبت به مضاف إلیه تـغییر میکنند، اگر چیزی نسبت به چیزی دیگر ذاتی بود، همیشه و در همه جا ذاتی نیست، بلکه ممکن است نسبت به امر دیگر عرضی باشد. ناطق ذاتی انسان است، ولی نسبت به حيوان عرض عام است. خواجه فرمود: «إن كل واحد من الخمسة إنما يكون واحداً منها بالقياس إلى شيء، فإنَّ الجنس جنس لشيء و النوع نوع لشيء، و لايمتنع أن يكون ما هو جنس لشيء نوعاً لغيره و كذلك البواقي، و قد يتمثّل في هذا الموضع باللون، فيقال: إنّه جنس للأسود، و فصل للكيف و نوع للمتكيّف بوجه، و لهذا الملوّن بوجه آخر، و خاصة للجسم، و عرض عام للحيوان، و ليس هذا المثال صحيحاً في بمعض الصور، ولكن لايناقش في الأمثلة. و در حر صورت نيازمندي جنس به فيصل در تحصیل ووجود است و نه در ذانیات و لذا در «بل احتیاجه اِلیها» اضراب میکند و می فرماید: نیازمندی بین جنس و فصل در تحصیل جنس، و این تحصیل وجودی است و نه تحصیل عقلی و ذاتی. مراد از احتیاج جنس به فیصل انتضمام آن دو به همدیگر نیست. و ترکیب بین جنس و فصل «تالَّفی» و انضمامی نیست، بکله تحصیل و جودي است به اين كه به حسب هويت يك حقيقت و يك تعيّن و تشخّص هستند و ذهن در مقام تحلیل آنها را از همدیگر جدا، و باز میکند.

فكلِّ فصل كالعلَّة المفيدة لوجود حصَّة من الجنس، فإذا كانت ماهيَّة الجنس هو الوجود بالفعل مع قيد عدمي هو سلب الموضوع، لكان فصله المفروض محصّلَ وجوده مقوّمَ معناه و ماهيته، كما سبقت الإشارة إليه. بس فصل علت مفيده است، البته علة العلل حق سبحانه است، ولی از مجرای فصل به جنس وجود میدهد. پس حصّهای از جنس به واسطهٔ فصل موجود می شود؛ مثل ناطقه که حصه ای از حیوان را وجود می دهد تا انسان شود. در محل بحث وجود فصل برای فصل است و در شق اول از بحث هستیم و شقّ دوم بعد مي أيد. «و كذلك قولنا: الشيء الموجود بالفعل»، يعنى «الماهيّة الموجودة بالفعل» است. در این شق اول ماهیت جنس جوهری است که همان و جود بالفعل با قید عدمی ولا في موضوع؛ است و از اين «لافي موضوع» به «سلب الموضوع» تعبير كرده است. خلاصه در اين تعريف: «الجوهر ماهية إذا وجدت في الخارج وجدت لافي موضوع» پس مراد از ماهیت «وجود» باشد و مراد از قید عدمی «لافی موضوع» است. اکنون که جنس وجود با قید عدمی شد. «لکان فصله» پس فصل آن خود و جود است که معنای وي را وجود مي بخشد و در عين حال جزء معنا و داتي معناي وي است. در اين جمله «لكان فصله»، «فصله» اسم كان و «مقوّم» منصوب و خبر كان است. «المفروض مسحصل وجسوده»، «منحصل» نبايب فناعل «المنفروض» است، و منزاد از «فنصله المغروض، يعني أن فصلي كه طبق فرض مقسم بوده و اكنون مقوم شده است.

و بوجه آخر: یلزم علی فرض کون هذا المعنی جنسا للجواهر انقلاب الماهیّة حین انعدام شیء من أفرادها. اگر وجود جنس جواهر باشد محذور دیگری علاوه بر آن محذور مقوم بودن فصل پیش می آید و آن این که ماهیات و جواهر به کون و فساد، تبدل و انقلاب پیدامی کنند؛ گاهی فردی از آن منعدم شده و فرد دیگری موجود می شود. پس اگر جوهر همان وجود باشد انعدام وجود به عدم و انقلاب بود به نبود، پیش می آید و این محال است. پس جوهر همان وجود نیست.

و بوجه آخر: لزم تعدُّد الواجب لذاته، فإنَّ نفس الماهيَّة لايتعلَّق بها جعل و تأثير، فلوكان

الوجود عينها أو جزأها يلزم الضرورة الأزليّة فيها، تعالى القيّوم الواحد عن الشريك و النظير علوّاً كبيراً. چون وجودات مجعولند و جعل روى ماهيت نمى رود، پس اكنون كه شما جعل را روى وجود برديد و گفتيد: جوهر همان وجود است پس ماهيت و جوهر مجعول نيست؛ يعنى اين وجود كه عين جوهر و ماهيت است مجعول نيست و اگر وجود غير مجعول باشد؛ يعنى واجب ذاتى است پس و جودات تعدد يافته و شريك براى ذات بارى تعالى پيدا مى شود و اين محال است. پس به نفس ماهيت جعل تعلق نمى گيرد. بنابراين اگر وجود جزء و يا عين ماهيت باشد. بايد جعل به آن تعلق نكيرد و ضرورت ازلى مفاد اين جمله است.

در کجا وجود جزء ماهیت و در کجا عین ماهیت میباشد؟ در اجناس عالیه، که بسایطند و ماهیت، جزء ندارد پس طبق فرض وجود عین است. پس اگر جوهر جنسی که از اجناس عالیه است وجود باشد؛ یعنی وجود عین جوهر است. اما اگر از جوهر جنسی به جواهر نوعیه، مثل انسان و شجر و بقر بیایید، چون اینها مرکبند و جوهر جنس اعلائیست پس اگر وجود جزء ماهیت شود، یعنی جزء جواهر نوعیه می شود. پس به اندازهٔ ماهیات وجودات ازلی خواهیم داشت.

و أمّا الوجودات الإمكانيّة، فحقائقها نفس التعلّقات بفاعلها، و ذواتها عين الاحتياج لمبدعها و فاطرها. اين دفع دخل مقدر است. دخل و اشكال مقدر از اين جمله پيدا شده است كه مصنف فرمود: اگر وجود عين و يا جزء ماهيت باشد، چون ماهيت غيرمجعول است پس وجودات نيز مجعول نخواهند بود لذا تعدّد واجب پيش خواهد آمد. همين مطلب در باب وجودات نيز پيش خواهد آمد؛ يعنى وجودات نيز داراى ضرورت ازلى خواهند، زيرا ماهيت و حقيقت وجودات عين وجود است، داراى ضرورت ازلى خواهند، زيرا ماهيت و حقيقت وجودات عين وجود است، جنان كه مذهب شما بر آن است. و يا سؤال مقدر اين باشد: همان گونه كه ماهيات مجعول نيستند، وجود وجود وايدى نيست تا در موجود بودن نياز به غير بيدا كند. پس وقتى موجود در موجوديت خود نيازمند به غير نباشد

لازم میآیدکه وجودات گوناگون واجبهای متعدد شوند؛ یعنی ضرورت ازلیه در وجودات لازم خواهد آمد، لذا از اين اشكال به دو أمّا الوجودات الإمكانيّة، پاسخ داد. <sup>ر</sup> در هر صورت این موطن از مواطن یادداشت کردنی دربارهٔ مبنای مشاء است. به این که مراد ایشان از وجودات متباینه، وجودات متخالفه است، و مراد از این تباین، كثرت است؛ يعني وجودات متكثره، چنان كه خداي تعالى فرمود: ﴿ وَمَا يَعْلَمُ جُسُنُودَ رَبُّكَ ۚ إِلَّا هُوَ ﴾ ۚ و ﴿ قُلْ لَوْ كَانَ ٱلبَّحْرُ مِداداً لِكَلِماتِ رَبِّى لَنَفِدَ ٱلبَّحْرُ قَبْلَ أَنْ تَنْفَدَ كَـلِماتُ رَبِّي ﴾ "، در پاسخ از اين دخل و اشكال فرمود: وجودات امكاني حقايقي تعلِّقي دارند و عين ربط به فاعل مي باشند؛ ذوات آنها عين نياز به مبدع و فاطر آنهاست؛ به عبارت دیگر آنها امکان فقری و نوری و اضافهٔ اشراقی دارند. مصنف لفظ زیبای «فاطر» را برای بیان این منظور آورده است. اسم شریف فاطر، چنان که از لغت «فـطر» که از «انفطرت الأنوار من الشجر» مي باشد، يعني «نَوْر» و شكوفه ها از درخت منفطر شدند، وجودات نیز منفطر از حقیقت وجودند و استقلالی از خود ندارند، بلکه این گل،ها و شکوفهها و برگها طراوت و تازکی خویش را از اصل خویش میگیرند، پس همه به اصل خویش وابسته و قائمند و همین که از اصل بریده شدهاند، پژمرده و قوهٔ حیاتی آنها از بين ميرود. حضرت ابراهيم خداي تعالى را به افاطر، ميخواند: ﴿ أَفِي اللَّهِ شَمكً فاطِرِ السُّمنُواتِ وَالأَرضِ ﴾ \* و حضرت هود مىفرمايد: ﴿ إِنْ أَجْرِىَ إِلَّا عَلَى الَّذِي فَطَرَنِي ﴾ ٩. در مجمع البيان فرمود: «الفطر: الشقّ عـن أمـر الله، كـما يـنفطر الورق عـن

الشجر، و منه فطر الله الخلق، لأنّه بمنزلة ماشقَ عنه فظهر». ٤ انتهى.

۱. این دو صورت دخل و اشکال مقدمه از تعلیقه استاد بر نسفاد ترجمه شده است. دمقرره.

۲. مدثر (۸۴) آیهٔ ۳۱.

۳ کهف(۱۸) آیهٔ ۱۰۹.

۴. ابراهیم (۱۴) آیهٔ ۱۱.

۵ هود (۱۱) آیهٔ ۵۱

۶ مجمع البيلان، ص ۲۵۶، ذيل تفسير آية ۵۱ سورة هود، (چاپ بيروت).

جناب حق تعالی را به فساطر بسیابی دولت تسوحید فسطری نسماند خسردلی بسهر نسمونه چو ابراهیم و یوسف باش ذاکر که بی دور و تسلسلهای فکری تسرا صد شمههٔ ایسن کمونه

پس وجودات منفطر از حقیقت وجودند و بدون آن چیزی نیستند، اما ماهیات مثار کثرت بوده و راه ربطی به واجب ندارند. پس در باب ماهیات اگر و جود عین حقیقت آنها باشد راهی برای ربط به واجب نیست لذا هر کدام و جوب پیدا می کنند و متعدد می گردند، اما در باب وجود این اشکال لازم نمی آید.

اکنون به وجه دوم معنای جوهر رسید ، این وجه نیز همانند وجه قبل مورد قبول نیست. در وجه اول بیان شد که چنین نیست که هموجود من حیث هو موجود مسلوباً عند الموضوع ، باشد ، اکنون می گوییم : و نیز نمی توانید بگویید که جوهر : «الشی الموجود بالفعل ، باشد ؛ یعنی اگر هم در تعریف جوهر «الشیء» ، یعنی ماهیت را بیاورید ، باز این ماهیت مقید به موجود بودن و وجود است ، به طوری که وجود در تعریف جوهر داخل می شود . پس در اسلوب اول وجود عین و یا جزء جوهر بود ، اکنون وجود جوهر جزء و عین نیست ، اما مقید به قید وجود است ، پس وجود به هیچ کونه و به هیچ نحوی از انحای یاد شده در تعریف جوهر داخل نیست .

و كذلك قولنا: الشيء الموجود بالفعل، يعنى ماهيت موجوده بالفعل غيرصالح لأن يكون عنواناً للحقيقة الجنسية الجوهرية، لازماً لها پس ماهيت موجود بالفعل شايستكى عنوان جوهريت ندارد و موجوديت بالفعل با معناى جوهريت تلازم ندارد، و اگر ملازم با جوهريت بود، لازمة آن اين بود كه اگر كسى معناى جوهر را مى فهميد موجود بودن آن را نيز مى فهميد و إلا لكان كلّ من علم شيئاً هو في نفسه جوهر، علم أنه موجود پس نيازى به مطلب دهل هو، در سؤال از وجود پس از فهم معناى آن نمى افتاد، در حالى كه پس از فهم معناى آن نمى افتاد، در حالى كه پس از فهميدن جوهر و خصوصيات آن دوبياره نياز به اين

<sup>•</sup> درس صدو تود و دوم.

پرسش «هل هو موجود؟» هست. اکنون پس از نفی دو وجه از معانی جوهر به معنای مطلب میرسد:

بل معنی الجوهر الذي يصلح للجنسية، هو ما يعبر عنه بأنّه الشيء ذو الساهية إذا صارت ماهيته موجودة في الخارج كان وجودها الخارجي لافي موضوع. تعريف جوهر طبق مفاد اين عبارت اين است: «ماهية إذا وجدت في الخارج كانت لا في موضوع.» پس نه وجود عين ماهيت جوهر و نه جزء و نه قيد آن است. پس هم اكنون معنای جوهر در ذهن تصور شده است بدون آن كه هيچ گونه وجود در آن دخيل باشد. در فصل ٢٥ نمط چهارم اشارات بيان شد كه عدهای جوهر را بر واجب تعالی هم اطلاق كردند، زيراحق سبحانه هم «موجود لا في موضوع» است و محل نمی خواهد. اما شيخ جلو ايشان را گرفت و گفت: در تعريف، كلمه «ماهية» موجود است، و همين كلمه واجب تعالی را از تعريف بيرون می برد. پس در تعريف جوهر گنجانيده شده است كه اولاً، عماني را از تعريف بيرون می برد. پس در تعريف جوهر گنجانيده شده است كه اولاً، همانيد مقولات عرضيه نيست كه نيازمند به محل و موضوعند. و هذا المعنی ثابت له همانند مقولات عرضيه نيست كه نيازمند به محل و موضوعند. و هذا المعنی ثابت له سواء وجد في العقل أو في الأعيان اكنون بيان می فرمايد كه معنای جوهر برای جوهر در ذهن و عين ثابت است.

و حلوله في العقل لايبطل كونها بحيث إذا تحققت في خارج العقل كانت غير حالة في المحل المتقوم بنفسه تعبير به حلول بنابر حكمت متعاليه وفق نمى دهد، زيرا قيام صور علميه به نفس قيام صدورى همانند قيام فعل به فاعل است. اين كه ماهيت در خارج جوهر است و حال در محل نيست و قتى در ذهن آمد و حال در نفس، و كيف نفسانى شد، مانع از اين نيست كه معناى جوهر به درستى فهميده شود. پس جوهر در هر وعايى و جود پيدا كند جوهر است: جوهر ذهنى، جوهر خارجى، جوهر در عالم خواب همان معانى جوهر را دارد. و مراد كلام آخوند كه فرموده بود: هسواء و جد في العقل أو فى الأعيان، همين است. پس گرچه انحاى و جودات تفاوت مى كند، ولى العقل أو فى الأعيان، همين است. پس گرچه انحاى و جودات تفاوت مى كند، ولى

خود ماهيت تغيير نميكند. اكنون نتيجه ميگيرد: فالمعقول من الجوهر جوهر، لأنّه لا في موضوع بالمعنى المذكور. چنان كه در خارج معقولش جوهر است در ذهن نيز جوهر است.

خلاصة كلام: نحوة تحقق جوهر در مواطن وجودات متفاوت است و هر مرتبه از وجود حكمى دارد: وجود ذهنى و وجود خارجى و وجود منامى هر كدام احكامى متفاوت با ديگرى دارند، بنابراين احكام وجودات را نبايد به ماهيات انسحاب داد، لذا ماهيت جوهرى، ماهيتى است كه وقتى در خارج يافت شد موضوعى لازم ندارد: «ماهية إذا وجدت في الخارج لافىي موضوع» اكنون به بيان تأكيد اين مطلوب مى پردازد.

و مما یؤگد ما ذکر تاکنون این سخن بیان شد که «ذاتی شیء لم یکن معلّلاً اکنون برای تأکید آن می فرماید: ماهیت جوهری را ادراک می کنیم، و در ذاتیات آن «لِسم» و «بِمّه نمی آوریم، اما برای تحقق و وجود آن سؤال می کنیم: هل هو موجود أم لا؟ پس اگر وجود جزء ذاتیات وی می بود پس چگونه تاکنون از ذاتیات وی سؤال نمی شد و اکنون سؤال شده است؟ پس معلوم می شود که وجود همانند دیگر اجزای ذاتی نیست و بیرون از ذات است. و مما یؤگد ما ذکر أنّ حمل الجوهر بهذا المعنی، یعنی جوهر در این تعریف: «ماهیّة إذا وجدت فی الخارج وجدت لافی موضوع» علی الأنواع و این تعریف المندرجة تحته، غیر معلّل بشیء خارج پس حمل معنای جوهر بر انواع و الشخاص خود «لم» و «بم» بر نمی دارد، و اما و قتی حرف وجود در کار آمد معلل می شود. و أمّا حمل کونها موجودة بالفعل الذی هو بعض من مفهوم کونها موجودة بالفعل به نی موضوع فلامحالة بسبب و علّة خارجة عن الماهیّة. با این که در حمل معنای جوهر، که از ذاتیات بود، نیازی به علت نداریم، اما در حمل موجودیت بالفعل به جوهر، که از ذاتیات بود، نیازی به علت نداریم، اما در حمل موجودیت بالفعل به علت و سبب خارج از ماهیت نیازمندیم، پس وجود خارج از حقیقت جوهر است. این که فرمود: «موجودة بالفعل الذی هو بعض من مفهوم» چون ما در صدد نمقد و این که فرمود: «موجودة بالفعل الذی هو بعض من مفهوم» چون ما در صدد نمقد و این که فرمود: «موجودة بالفعل الذی هو بعض من مفهوم» چون ما در صدد نمقد و این که فرمود: «موجودة بالفعل الذی هو بعض من مفهوم» چون ما در صدد نمقد و این که فرمود: «موجودة بالفعل الذی هو بعض من مفهوم» چون ما در صدد نمقد و این که فرمود: «موجودة بالفعل الذی هو بعض من مفهوم» چون ما در صدد نمقد و

بررسی تعریفی هستیم که در آن تعریف، وجود جزء تعریف جوهر قرار گرفته و میگوییم این تعریف نارساست، زیرا در حمل دیگر ذاتیات نیازمند به علت و سبب نیستیم و در حمل وجود نیاز به علت داریم پس آنها ذاتیات هستند و وجود در حقیقت آن دخالت ندارد.

و إذا لم يكن حمل الموجود بالفعل على ما تحته من عوالي الأجناس و المقولات العشر (بيان براى دعوالى الأجناس، است إلا بسبب پس حمل موجود بر مقولات عشر دليل مىخواهد پس وجود ذاتى آنها نيست لاكحمل الذاتي الفير المعلّل، فلم يمصر ببإضافة معنى عدمي إليه، و هو قولنا: «لافى موضوع» جنساً لشيء پس در تعريف بيشنهادى جوهر دو جزء داشت: اثباتى و نفيى، زيرا تعريف مورد نقد اين بود: «الشيء الموجود بالفعل لا في موضوع» اكنون معلوم شد كه بايد كلمه «موجود» را از تعريف جوهر برداشت، زيرا وجود جزء ذاتى جوهر و نيز ديگر اجناس عاليه عرضيه نيست. پس از جزء اثباتى «الموجود بالفعل» و از جزء نفيى «لا في موضوع» معناى جوهر تشكيل جزء اثباتى «الموجود بالفعل» و از جزء نفيى «لا في موضوع» معناى جوهر تشكيل نيافته است و اين تعريف خدشه دارد.

و إلا لصار بإضافة معنی وجودی إلیه و هو قولنا: «في موضوع» جنساً للبواتي، بل هذا أولی و هو خلاف ما تقرّر عندهم،» اگر معنای وجود در جزء اثباتی جوهر داخل باشد، در حالی که جوهر و عرض در این جزء اثباتی شریکند، پس با تبدیل «لا فی موضوع» به «فی موضوع» باید همین تعریف اعراض باشد، پس این معنای جنس برای اعراض نه گانه شده است، در حالی که اینها خود اجناس عالیه بوده و جنسی بالاتر از خود ندارند. پس قرار دادن یک امر محصل ثبوتی، اولی از قرار دادن یک امر عدمی است؛ یعنی «فی موضوع» عدمی است و قرار دادن اجزای ثبوتی در تعریف اولی و بهتر از امور سلبی است. «و خلاف ما تنقرر» یعنی خلاف اتفاق حکما بر اجناس عالیه بودن مقولات نه گانه است. و به اضافهٔ بعنی خلاف اتفاق حکما بر اجناس عالیه بودن مقولات نه گانه است. و به اضافهٔ بعنی خلاف اتفاق حکما بر اجناس عالیه بودن مقولات نه گانه است. و به اضافهٔ بعنی خلاف اتفاق حکما بر اجناس عالیه بودن مقولات نه گانه است. و به اضافهٔ بعنی خلاف اتفاق حکما بر اجناس عالیه بودن مقوله اجناس عالیه اند.

هذا بيان مقصود هم في كون المعقول من الجوهر جوهراً. ١

و هاهنا دقیقة أخرى سنشیر إلى بیانها في تحقیق العمل ان شاء الله تعالى - حاصله:

أنّه لامنافاة بین كون الشيء مفهوم القائم بنفسه، و كونه ممّا یصدق علیه القائم بغیره،

تاكنون سخنانى خوب بیان شد، مخصوصاً آن بخشى كه مىفرمود: همة موجودات

روابط محضند. اكنون بیانى تحقیقى خویش در حمل ذاتى و حمل شایع صناعى را

بیان مىكند. پس در جواب: وفجوهر مع عرض كیف اجتمعه. آپاسخ اختلاف دو

حمل است. به حمل اولى ذاتى، جوهر و به حمل شایع صناعى، كیف نفسانى است.

مرحوم شیخ هم همین معنا را در پاسخ بیان داشت، ولى هنوز این سعنا به قالب

اصطلاح ریخته نشده بود. پس جواب شیخ نیز تحقیقى دقیق بود. وى نیز فرموده بود:

ماهیت من حیث هى ماهیت معقول ماست. اما فرمایش هایى داشت كه وفق نمىداد؛

۱. جناب استاد در تعلیقهٔ، کلام مرحوم آخوند در تعلیقات شیغه بیعد از نیقل جیواب شبیخ ذکیر کردند: مطلبی که شیخ در دفع شبهه یاد شده نموده که «معقول از جوهر ماهیتی است که وقتی در خارج تحقق پاید در موضوعي نيست، و اما وجود عقلي ماهيت چنين نيست، كافي نيست، زيرا عقل از موجودات عيني است و حال در موجود عینی موجودی عینی است، پس اشکال در اینکه صورت علمیه به لحاظ وجود ذهني چگونه است وارد ميباشد. اگر صورت علميه كيف است لازم مي آيد جوهر در عقل كيف باشد و یک صورت کیف بوده و با ماهیت جوهری متحد باشد، و اگر جوهر باشد جوهر وجود عینی در صوضوع دارد و تقبید مفهومات مقولات به اینکه وقتی در خارج یافت شد چنین و چنان هستند فسایدهای بـرای آنـها ندارد و این مطلب، چنان که به تصویر اسب نفاشی شده بر دیوار گفته می شود که، ایس شصویر چیزی است که وقتی در خارج یافت شد دارای حیات و حس و حرکت است. و شبههای نیست که تصویر، ساهیت اسب نیست خواه در دیوار باشد و خواه در غیر دیوار، پس آنچه در ذهن است یک شیء بوده و یک ذات دارد و یک شیء نمی تواند ماهیتی برای دو امر متباین باشد. پس مقام خواهان تحقیقی دیگر است، و روشی بالاتر از روش این اعلام را خواهان است. و ما در این مقام بسیار خوض کردیم. و مذهب برخی ازپیشینیان، یعنی فرفوریوس و مشاتین پیرو را زنده کردیم به این که، عاقل در ادراک معقولات متحد با آنها می شود و عین آنها به رجهی لطیف تر و شریفتر از خارج میکردد. چگونگی و ادلهٔ این مطلب را در باب عقل و معقولات از کتاب بـزرگ خـویش (الأسفار الأربعه) بيان كرديم، و در مباحث علم خداي تعالى به اشياء به أن برخواهيم كشت (ص ١٢٨، چاپ اول رحلی) دمقرره.

٢. شرح معظومه، تصحيح و تعليق آية الله حسن زاده، ج ٢، ص ١٣١.

مثل کلمهٔ «حلول» و «وعاء» و «ظرف». پس ماهیت در همه جا یکسان است، گرچه وجودات در هر مرتبهای دارای حکمی هستند. در هر صورت «مفهوم القائم بنفسه»، یعنی ماهیت در ذهن به حمل اولی جوهر است، و «کونه مما یصدق...»، یعنی به حمل شایع صناعی عرض است. علی قیاس مفهوم العدم، و اللاشيء، واللاممکن، و شریك الباری، و الحرف، و الوضع، و العرکة، و ممتنع الوجود، و اللاتناهی، و نظائرها؛ حیث یصدق علی کل منها نقیضها بحسب المفهوم هذا. پس همان گونه که مفهوم عدم و امثال این موارد به حمل اولی ذاتی خودشان هستند و به حمل شایع صناعی از منشآت و ساختههای نفسند. لذا با اینکه خود آنها مفاهیمی ممتنع هستند، اما در ذهن اموری ممکنند. مفهوم عدم، عدم است ولی صورت ذهنی آن موجود است. مفهوم لاتناهی، صورت ذهنی آن متناهی است ولی صورت ذهنی آن متناهی است. مفهوم ممتنع، ممتنع است ولی صورت ذهنی آن متناهی است. مفهوم ممتنع، ممتنع است ولی صورت ذهنی آن ممکن است، زیرا فیعل نفس می باشد، پس نقیض هر کدام بر صورت ذهنی آنها صادق است.

اكنون از قوم سؤال مىشود: آيا جوهر اعم است و يا عرض؟

قوم گفتند: هم جواهر و هم اعراض لدى النفس واقعند و در نفس حلول كردهاند، پس همه عرض شده اند و مفهوم عرض آنها را شامل شده است. پس مفهوم عام عرض شامل جوهر نيز مى شود. و همان گونه كه بيان شد: اين مفهوم عام از اعراض و از اضعف مقولات است: پس أن مفهوم العرض أعم من مقولات الجوهر باعتبار الوجود الذهني، فالجوهر الذهني جوهر بحسب ماهيته، و عرض باعتبار وجوده في الذهن، فلامنافاة بينهما اين كه عرض بر جوهر ذهنى صادق است چنين نيست كه عسرض جنس وى بوده باشد، بلكه فقط مفهوم عرض بر او صادق است، همان گونه كه بر زيد مفهوم بوده باشافى ابوت صادق است. پس صرف پياده شدن عرض بر جوهر معنايش عسرض اضافى ابوت صادق است. پس س صوف پياده شدن عرض بر جوهر معنايش عسرض عرض مورت ذهنى عرض بر جوهر و به اعتبار وجود ذهنى عرض صادق است. بايد در نظر داشت كه صدق عرض بر جوهر صدق ذاتى و عرض صادق است. البته بايد در نظر داشت كه صدق عرض بر جوهر صدق ذاتى و

مصداقی نیست، بلکه صدق مصداقی است. همان گونه که عرض بر مقولات نه گانه عرضی صادق است، و این صدق به معنای جنس بودن عرض برای این صقولات نه گانه نیست، زیرا آنها خود اجناس عالی متخالف هستند به همین صورت مفهوم عام عرض بر جوهر ذهنی نیز صادق است بدون اینکه جنس جوهر باشد و جوهر در تحت آن واقع شود. لذا سخن در بقیهٔ اعراض ذهنی نیز همانند سخن در جوهر است. پس عرض عام هم بر کم و کیف و اعراض دیگر و هم بر جوهر صادق است، امانه همانند صدق ذاتی بر افراد خویش. پس این اشکال جواب داده شده که، وفجوهر مع عرض کیف اجتمع».

گوییم: اشکال در جایی تحقق مییابد که جوهر ذاتی با عرض ذاتی در یک جا جمع شوند، ولي اگر در جايي يكي از آنها صدق ذاتي داشته و ديگر عرضي باشد اشكال محقق نمي شود. همين مطلب دربارة مفهوم شيء و شيئيّت عامه مي آيد؛ مفهوم شیء بر همه صادق است و از قضا مفهومی عرضی و عمومیت دار است، حتی بسر وجود صمدی نیز صادق است، زیرا هم به وی و هم به دیگر موجودات شیء صادق است، و نیز مفهوم و جود عام نیز مفهومی مصدری و عرضی است و بر همه صادق است. پس در ما نحن فیه عرض نیز چنین صدقی دارد. پس برداشت آخوند از فرمایشهای قوم این است که یک شیء در تحت دو مقوله مندرج نشد، و هر کدام از صور معقوله در تحت مقولهٔ خود واقع است، و در عین حال عرض بسر آنها صدق مي آيد. اقسام پنجگانه جو هر و اقسام نه گانهٔ عرض به اصالت بر مقولهٔ خود باقي اند و در عين حال مفهوم عرض عام بر آنها صادق است. و اشكال در اينجا محقق نمي شود، و در جایی تحقق مییابد که عرض و جوهر هر دو ذاتی یک شیء و صورت ذهمنی باشند. إنَّما المنافات بين المقولات التي هي ذاتيات للحقائق المتخالفة المندرجية تبحتها. مقولات نه كانهٔ عرضي و مقولهٔ جوهر متباين بالذات هستند و بين آنها منافات است. مقولات، ذاتیات جوهر و اعراض نه گانهای هستند که مندرج تحت این مقولاتند و ما نحن فيه چنين نيستند. اين بود پاسخ بخش اول از اشكال اول.

## طرح اشکالات و پاسخ به آن در وجود ذهنی

اشكال در باب وجود ذهنى اين بود كه، علم در تحت مقولة كيف نفسانى است، و از طرفى چون مطابقت بين علم و معلوم لازم است؛ يعنى مطابقت بين معلوم بالذات موجود در ذهن و معلوم بالعرض موجود در خارج لازم است تا علم ثابت شود. پس چگونه مقولات خارجى، كه از جواهر و اعراض گوناگون هستند، و قتى به ذهن مى آيند از مقولة كيف و مندرج در آن مى شوند؟ وجه دوم از اشكال اول از «ثمّ أنتم قد جعلتم جميع الصور الذهنية كيفيات، شروع مى شود و پاسخ آن «و أمّا أنّ القوم قد عدّوا» است. از اين پاسخ، اين اشكال «فيلزم منه أن تكون» متولد شده است. بايد توجّه داشت كه مسلك محقق دوانى، كه به تشبيه و مسامحه قائل شده، در واقع حرف مشاء داشت كه مسلك محقق دوانى، كه به تشبيه و مسامحه قائل شده، در واقع حرف مشاء داشت و حرف تازهاى ندارد.

و أمّا أنّ القوم قد عدّوا الصور العلميّة من بأب الكيف. مشاء همة صور علميه را مندرج در باب كيف دانستند، پس از اين مطلب اين اشكال متولد مي شود كه جوهر در تحت مقوله اي عرضي همانند كيف مندرج شود: و يلزم منه أن تكون صورة الجوهر في العقل جوهراً و كيفاً و مي دانيم كه اين اشكال دربارة ساير مقولات نيز مي آيد؛ مثلاً مقولات هشتگانة غيركيف نيز جزء كيف شده، و مندرج تحت آن مي شوند لذا اگر مي فرمود: دو يلزم منه مثلاً كه من باب مثال، جوهر را ذكر مي كرد خيلي مناسب بود. اكتون همين اشكال را به عبارت ديگر از محقق دواني مي يابيم. پس ذهن خويش را خسته ننماييد و سخن محقق دواني را تنها تحريري دوباره از مذهب مشاء بدانيد. وي نيز همانند مشاء است كه مي گفتند: هر كدام از مقولات تحت عنوان ذاتي خود بالذات در ذهنند، و تنها عنوان عرض عام به طور مصدوقي بر آنها صادق است. فقيل: إنّ هذا در ذهنند، و تنها عنوان عرض عام به طور مصدوقي بر آنها صادق است. فقيل: إنّ هذا المعني من باب المسامحة و تشبيه الأمور الذهنيّة الخارجيّة، لأنّه إن أريد بالكيف ماهيّة حقّها في الوجود الخارجي أن يكون في موضوع، و غير مقتضية للقسمة و النسبة، فهر بهذا المعني الوجود الخارجي أن يكون في موضوع، و غير مقتضية للقسمة و النسبة، فهر بهذا المعني

یصلع لأن یکون جنساً من عوالي الأجناس محقق دوانی می گوید: اطلاق کیف بر ایس صور علمیه که هر کدام از مقوله ای هستند و بالذات از مقولات جوهری و عرضی خویش می باشند، یک نوع سهل انگاری در تعبیر است و نه تعبیری واقعی و دقیق، و تعبیری که مته به خشخاش گذاشته شده باشد. این مسامحه از تشبیه امر ذهنی به کیف خارجی پیش آمد، چون ایشان ملاحظه کردند که، کیف خارجی ماهیتی است که ذاتاً قسمت و نسبت نمی پذیر د و صور علمی ذهنی نیز همانند کیف خارجی در این جهت است به این که مطلقا صور علمیه از هر مقوله ای باشند قبول قسمت و نسبت نمی کند، از این رو از این جهت به وی کیف گفتند و إلا حقیقت را بخواهی صورت علمیه هر از این رو از این جهت به وی کیف گفتند و إلا حقیقت را بخواهی صورت علمیه هر مقولات از همان مقولات خارجی هستند. پس سخن وی عین سخن مشاء است و یک جهش علمی دارد و آن این که دو نحوه صدق ذاتی و عرضی را، که مفاد سخنان یک جهش علمی دارد و آن این که دو نحوه صدق ذاتی و عرضی را، که مفاد سخنان شیخ است بیان کرده و صدق عرض عام بر آنها را طوری طرح فرموده که در اثنای جواب از بخش دوم اشکال، به بخش اول اشکال نیز پاسخ داده می شود؛ یعنی دفجوهر مع عرض کیف اجتمعه نیز پاسخ داده می شود؛ یعنی دفجوهر مع عرض کیف اجتمعه نیز پاسخ داده می شود.

دفقیل: إنّ هذا من باب المسامحة...ه اگر اندکی عبارت جمع تر بود بهتر می بود؟
یعنی اطلاق کیف بر صورت ذهنی ازباب تشبیه امور ذهنی به خارجی است، زیرا
مراد از کیف اگر ماهیتی باشد که اگر درخارج موجود شود تعریف کیف بر وی صادق
باشد پس ذاتاً کیف بوده و صحیح نیست مصداق هیچ مقوله ای دیگر از مقولات
عرضی و یا جوهر قرار گیرد. کم و أین و اضافه وجوه بر وی صادق نیست، و در این
صورت خود از اجناس عالی بوده و غیر از خودش هیچ چیز دیگر نمی باشد، همان
طور که جوهر از اجناس عالی بوده و غیر از جوهر بر وی صادق نیست. کما أنّ الجوهر
بالمعنی المذکور له جنس عالی معنای یاد شده برای جوهر عبارت است از: دماهیة إذا
وجدت فی الخارج وجدت لا فی موضوعه. این معنا جنس عالی بوده، و عرض بر او

صادق نیست فهما باعتبار هذین المعنیین متباینان لایصدقان علی شيء في شيء مین الظروف کیف و جوهر بنابراین تعریف خاص خویش از اجناس عالی بوده و در هیچ کدام از اوعیه و ظروف ومراتب وجودی بر یک چیز صادق نمی شوند.

و إن أريد منه عرض لايكون بالفعل مقتضياً للقسمة و النسبة، فهو بهذا المعنى عرض عامّ لجميع المقولات في الذهن. فلا تمانع بهذا الاعتبار بينه و بين ماهيّة الجوهر، و كذا بينه و بين ماهيّات بواتي الأعراض على نحو ما مرّ في مفهوم العرض. اگر مرحوم أخوند براي چگونگی تنافی جوهر و عرض و عدم تنافی آنها در برخی از اعتبارات برای جدایی این بحث از بحث حقیقت خود نفس، مقدمهای میگرفت خیلی خوب بود. توضیح این که، از بحث تنافی و تباین جو هر و اعراض و به طور کلی هر مقولهای از مقولات دهگانه با دیگری، دراین که در یک وجود جمع نمیشوند چنین به ذهن میرسد که چگونه نفس ماهیت جوهری و دیگر اجناس عمالی را در خود دارد و هممه ممعلوم نفسند و نفس آنها را واجد است؟ پس چگونه این اجناس عالی با تباینی که دارند در یک نفس قرار گرفتند؟ پس اگر این مطلب را در باب نفس شناختیم بر شناخت حقایق ديگر قدرت پيدا ميكنيم، زيرا دمن عَرَفَ نَفسَه فَقَد عَرَفَ رَبِّه، به همين خاطر بيراي شناخت همهٔ عالم تکوین باید نظیری از آن را در خود داشته باشیم و آن را بـفهمیم، پس ابتدا باید از خودشناسی شروع کنیم. لذا خود ما رقّ منشور حقایق گوناگون عرضي وجوهري متباين بالذات هستيم، و همهٔ آنها در همين يک ميوطن مـتحقق و متقررند و در عین حال و حدث نفس ایجاب نمی کند که کثرت و حقیقت های مختلف آنها برداشته شود. در مقام تنظیر کثرات خارج به امکان فقری و نوری ممکنند و همهٔ آنها قائم به وجود صمدي هستند و در عين حال كه همه قائم به وجود صمدي هستند، «هذا قمر»، دهذه أرض» و «هذا سماء» و «هذا ملك»، و دهذا فلك» نيز صادق است. پس همهٔ کلمات وجود باکثرت گستردهٔ خود قیام به وی دارند و کثرت همهٔ آنهابر جای خود بوده و چیزی آشفته نمی شود، و این حقیقت به دلیل تـجرد، چـنین است. پس

نفس به دلیل تجرد چنین و سعنی دارد، اما اگر چیزی مادی باشد نمی تواند محل برای امور مختلف باشد؛ مثلاً اگر بر روی این کاغذ مهری خور ده باشد و اسم هیا علی بر آن حک گردیده شده باشد، دیگر اسم محمد را نمی پذیرد والا هیچ کدام خوانا نخواهند شد، و تشویش بر آنها قائم خواهد شد. پس نفس مادی نیست و از احکام ماده بری است، لذا همهٔ نقوش و علوم و فنون و حقایق نظام هستی را می پذیرد. در نفس کلمات و جودی نوری علمی منتقش شده و همه به خوبی سان می یابند، بدون آنکه تشویش و اضطراب در آن راه یابد. درخت چنار، شاخهٔ ریحان و دریا و خلاصه این همه مدرکات در نفس جای گرفته و از همدیگر ممتاز بوده و همانند قیام آنها به وجود ممدی در خارج بین آنها جدایی حاکم است. پس در نفس ناطقه ماهیات جوهری و عرضی، از اشکال و نقوش و صور و کثرات، مجرد و مادی جای دارند، البته همه در عرضی، از اشکال و نقوش و صور و کثرات، مجرد و مادی جای دارند، البته همه در ربه ایک مجرد و ممتازند. این اصل یکی از وجوه معنای «من عرف نفسه فقد عرف

اکنون در ذهن نیز هر کدام از جوهر و کیف و کم در تحت مقولهٔ خود بوده و یک معنای عرض عام بر این کثرات متباین صادق است، چنان که مفهوم شیء در خارج بر کثرات خارجی، و یا وجود عام بر همهٔ کثرات صادق است. بنابرایس «فهما باعتبار هذین...» به خوبی معنا شد، زیرا حقایق جواهر و اعراض در همهٔ مواطن بر یک موطن صدق نمی آیند، بلکه چه در ظرف خارج و چه در ذهن دارای حقایقی منحاز و ممتاز هستند. اما در عین حال یک عرض عام بر آنها صادق است. ایس سخن جان حرف مشاء نیز هست. پس اگر صورت ذهنی به دلیل این که عرض عام است و به جهت شباهت به کیف خارجی به آن کیف گفته شده، و در عین هر کدام از این کثرات دارای معنای خاص خود بوده و از مقولهٔ خودشان هستند. و از همین رو هیچ گونه تنافی و تمانعی به نحاظ عام بودن عرض، و جواهر و اعراض ذاتی نیست. پس یک چیز مصداق ذاتی دو مقوله نشده است، بلکه مصدوق مقولات متعدد شده و صدق

یكی عرضی و دیگری ذاتی است و اشكالی پیش نمی آید. «فــلا تــمابع... بسینه (بسین الكیف) و بین ماهیة الجوهر و كذا بینه (بین الكیف) و بین....»

فلا یلزم اندراج الصور العقلیّة تحت مقولتین. پس اشکال مزبور از اساس بسرداشسته شد. همان گونه که بیان شد جان حرف مشاء و حرف محقق دوانی یکی است، ولی وقتی طالب علم به منظومه می رسد، خیال می کند که حسرف مشاء یک چیز است و حرف محقق دوانی حرف دیگر، در حالی که در نحوهٔ ورود به مطلب با همدیگر تفاوت دارند. تنها حرف محقق دوانی در این مسامحه است که این مسامحه زیر سر تشبیه امور ذهنی به خارج است، و به این خاطر به آنها کیف گفتند، نه اینکه امور ذهنی از مقولهٔ کیف حقیقی و واقعی باشند. پس سخن وی با حرف مشاء یکی است. هذا تقریر کلامهم علی ما یناسب أسلوبهم و مرامهم، والحق ما سنذکرلك إن شاء الله تعالی. مبنای وی در جواب بر اختلاف حمل اولی و شایع صناعی است. و مخصوصاً این مقدمه ای که بیان شد؛ به این که نفس ناطقه کلیت به نحو کلی سعی داشته و به این همه کلمات نوری منتقش می شود، و البته همهٔ این کثرات منشای خود نفس بوده و قیام به وی دارند، همان گونه که حق تعالی موجد این همه کثرات وجود بوده و همهٔ آنها به وی قیام صدوری دارند و کثرات مختلف و متباین هر کدام دارای تعینات مختلف وی قیام صدوری دارند.

در مثال و تنظیر صور عقلی\* در ذهن مثالی در کلمات مشاء آمده است که اکنون این مثال بررسی می شود. ایشان گفتند: صور عقلی همانند آهن رباست که اگر در داخل کف قرار گیرد برادهٔ آهن را نمی رباید و اگر در خارج آن بیاید آهن رباست، با آن که هویت آهن ربا یک هویت و حقیقت است. صورت ذهنی نیز چنین است؛ وقتی در ذهن بیاید خصوصیت و وینرگی دیگر ذهن بیاید خصوصیت و وینرگی دیگر دارد و در عین حال خصوصیت و هویت شخصی آن باقی است. پس ذهن همانند کف

**ه درس صد** و نود و سوم.

دست مانع و حاجب از فعالیت صور و ماهیات بسود و آشار خمارجسی از آنسها بسروز نمی یابد، ولی به محض اینکه در خارج پیاده شدند، آثار از آن صور و ماهیات بسروز می یابد و از آنها محقق می شود. این بود نقر بر صحیح این قول.

البته عبارت مرحوم آخوند در اليعلم، دچار تشويش شده است. همين مطلب به تقريب در تعليقات مرحوم آخوند بر الهيات شفد (ص ١٢٨، ط ١) و تقصيل همين مطلب در چند ورق از جواهر و اعراض اسفاد آمده است. در واقع اين بخش عصارهٔ مطالب زيادی از آنچه در جواهر و اعراض (ج ٢، ص ٨٧ ط ١ و ج ٢، ص ٢٤٩، ط ٢) آمده در آنجا که چنين میگويد: «بحث و کشف و ربّما يوجد في کلامهم». با فهم اين درس چند صفحه از مطالب اسفاد فهميده می شود.

در اسفاد چاپ سابق تشویش است عبارت را تصحیح کرده ایم که به نظر رسیده است «یکون بحیث یوجد» خبر «لیس آن المعقول» است و ضمیر در «له» و «مستغن عنه» و نیز ضمیر مرفوع در «یکون» و «یوجد» به «المعقول» بسر میگردد و مراد از «المحل» ذهن است و ضمیر مجرور در «یزول عنه» و «تعود إلیه» به «المحل» و یسا «الذهن» و ضمیر «تعود» به «صور الجواهر العقلیّة» بر میگردد. أنه قد تزول عنه تعلیل است بی نیاز از آن معقول است، زیرا صور جواهر عقلی، یعنی معقول از جوهر و غیر آن از آن محل زایل می شوند و به آن صور جواهر عقلی، یعنی معقول از جوهر و غیر آن از آن محل زایل می شوند و به آن محل برمی گردند، و محل در هر دو صورت زوال و عود بر حال خود باقی است پس محل ردهن) بی نیاز از آن صور است. ۱

مصنف در این تنظیر نظر به گفتار شیخ در الهیات شفه (مقالهٔ سوم، فصل هشتم) دار د. ۲

۱. سفارش استاد به شاگردان این است که برای نوشتن ازمداد استفاده کنند، زیرا جوهر خودکار پس از مدتی از طرف دیگر بیرون زده و باعث از بین رفتن نوشته می شود و اگر نوشته با مداد باشد چه بسا در موقع ضرورت پاک، و مطلب صحیح نوشته می شود. (ظاهراً این سفارش برای حواشی بوده و در نوشته های مستقل بهتر آن است که از خودنویس استفاده شود، و نیز نوشته پاکیزه و منقح و خوانا بوده تا استفادهٔ آن برای دیگران میسور باشد. دمقرری .
 ۲. ر.ک: ج ۲، ص ۲۶۲، (چاپ اول سنگی).

وليعلم هاهنا أنّ معنى قولهم: «إنّ كلّيّات الجواهر جواهر» ليس أنّ المعقول من الجوهر الذي يوصف بأنَّه في الذهن و له محلَّ مستغن عنه، أنَّه قد تزول عنه صور الجواهر العقليَّة، و تعود إليه يكون بحيث يوجد تارة في الخارج لا في موضوع، و تارة فسي الذهس فسي الموضوع اكنون اطلاق محل، بنابر مبناي مشاء، در ذهن شده است والا آخوند به قيام صدوری صور به نفس قائل است. آیا ذهن، که محل صور است، به صور نیاز دارد و یا از صور علمي مستغني است؟ پاسخ ذهن چه بسا موجود است و صور علمي نيستند، پس ذهن محل مستغنی از صور است. پس مراد ازمحل، یعنی استغنای ذهن از صور ا عقلي. براي بيان اين استغنا فرمود: «أنّه قد تزول...» و «تعود إليه...»؛ يعني صور عقلي از ذهن زایل میشوند و گاهی به آن باز میگردند. «یکون» خبر است؛ یعنی معقول از جوهر چنین نیست که بیان شد، بلکه طوری است که معقول از جوهر گاه در خارج دلا في موضوعه است و گاه در ذهن «في موضوع» است. اكنون مثال مشاء به مغناطيس را ذكر كرد: كالمغناطيس الذي هو في الكفُّ فإنَّه بحيث يجذب الحديد تارة، كما إذا كان في خارج الكف، و لا يجذبه أخرى، كما إذا كان فيه مغناطيس در كف جـذب بـراده آهـن نمی کند و درخارج کف می کند. پس این مثال محسوس برای آن معنای معقول است. والبته ماهیت ذهنی با ماهیت خارجی یک حقیقت بوده چنان که آهمنربا در همر دو یکی است لذا با ادراک ماهیت در ذهن ادراک ماهیت خارجی شده است؛ البته تمثیل به وجهی مقرّب و به وجهی مبعّد است. پس مفاد فرمایش ایشان دراین تشبیه این است که آنچه در ذهن فهمیدیم همان است که در خارج فهمیدیم لذا ما عالم به خارج مي شويم و علم ما مطابق با خارج است. در اين صورت اشكال پاسخ داده شد، به اين که یک شیء در ذهن، عین همان شیء درخارج بوده و هویت آن تغییر نکند و در عین حال آثار خارج را نداشته باشد، زیرا در ذهن موانعی برای بروز آثار موجود است، اما عدم بروز آثار شيء را از حقیقت و واقعیت خود به در نمي آورد، تـاگفته شـود کـه جوهر معقول همان جوهر خارج نيست. اكنون كه جـوهر مـعقول هـمان جـوهر

خارجی است و نیز در ذهن نیز حلول کرده است پس جوهر با کیف جمع شده ولی نه این که یک چیز بالذات در تحت دو مقوله باشد، بلکه صدق یکی بر وی ذاتی بوده و صدق کیف بر وی ذاتی بوده و صدق کیف بر وی عرضی است و از این جهت مصدوق است و نه مصداق، جنان که مبنای مرحوم دوانی نیز این طور بوده است.

اکنون مرحوم آخوند استبصار و تنبیه میکند که، جو هر معقول تنها در ذهن تحقق دار د و با عنوان معقولیت به خارج نمی آید. عبارت، تا به دبل المراد، بیان همین مطلب است و در آنجا، اضراب کرده و معنای صحیح آن را بیان میکند. از این تمثیل به مغناطیس و آهن در کف دست و بیرون آن در بیان جوهر معقول در ذهن و خارج چنین استفاه نشود که معقول ذهنی همانند مغناطیس از نظر جزئی و شخصی بودن با خارج یکی است و هویت آنها یکی میباشد. پس از این جهت تنظیر و تمثیل وفیق نمی دهد و نباید بین جو هر معقول ذهنی و خارجی و بین مغناطیس مقایسه کرد، زیرا در ذهن معقول است و در خارج نامعقول و جزئي خارجي. پس اکنون بيان براي «ليس» مي كند؛ يعنى «ليس أن المعقول من الجوهر...». فإنّ هذه مغالطة من باب تضييع الحيثيّات و إهمال الاعتبارات، و أخذ الكلّي مكان الجزئي، فإنّ الكلّي الذي ذاته في العقل على رأيهم يستحيل وقوعه في الأعيان و استغناؤه عن الموضوع بس مفاد اين تشبيه أن است که در این تشبیه و تنظیر مغالطهای ممکن است برای عدهای حاصل شود، و آن اهمال اعتبارات جوهر معقول و جـوهر خـارج است؛ عـنوان مـعقول كـلي است و عبارت دیگر از معقول کلیت میباشد پس شیء با اعتبار کلیّت نمی تواند هم در خارج باشد و هم در ذهن، زيرا موطن كليت ذهن است، چون كلي عقلي با وصف كليت در ذهن است. و اخذ کلی، یعنی گرفتن معقول به جای جزئی، یعنی مغناطیس میشود، و این یکی دیگر از مواطن اشتباهات و مغالطات است. به همین جهت جوهر با عنوان معقولیت ممکن نیست گاهی در ذهن و گاهی در خارج بیاید، زیرا معقول مستحیل است در خارج قرار گیرد بی نیاز از موضوع شود، اما مغناطیس چنین نیست: والمغناطيس الذي هو في الكف يجوز عليه الخروج والجذب للحديد ثمّ الدخول و عدم الجذب مع بقاء هويته الشخصية؛ و ليست الصور العقلية كذلك. در باب مغناطيس ممكن است گاهي در كف قرار گرفته و جذب آهن نكند و گاهي در بيرون كف قرار گيرد و جذب آن نمايد، و در عين حال امر جزيي خارجي باشد، زيسرا بيرون از كف آن را جزئي، و داخل كف قرار گرفتن مغناطيس را كلي نمي كند. پس اكنون معناي صحيح را بيان مي فرمايد.

تا کنون معنای غیرصحیح را از معنای این سخن قوم که و کلیات جواهر جواهر نده نفی کرده و اکنون با وبل اضرابیه معنای صحیح آن را بیان می کند. این که قوم کلی جوهر را در ذهن نیز جوهر دانستند مراد آنها محض طبیعت کلی و کلی طبیعی است ونه مراد آنها کلی منطقی و کلی عقلی - که مشتمل بر وصف و موصوف، یعنی کلی طبیعی و کلی منطقی است -باشد، زیرا موطن آنها فقط در ذهن است. کلی طبیعی لابشرط است و ولابشرط یجتمع مع آلف شرطه؛ وی می تواند در ذهن باشد و یا در خارج و اگر در هر عالمی باشد مطابق آن عالم وجود یافته ولی از معنای خود دست برنمی دارد، در خارج و جود مادی دارد؛ مثل شجر خارجی، و در ذهن به حالت منامی باز شجر است، و در عوالم دیگر نیز کینونت دارد و همان معناست گرچه وجودات آن تقاوت دارد:

بل المراد بالكلّي المذكور في كلامهم: «أنّ كلّي الجوهر جوهر» الماهيّة من حيث هي بلاقيد و شرط من الكلّيّة و الجزئيّة و سائر المنضافات الذهنيّة و الخارجيّة إليها و يقال لها: «الكلّي الطبيعي أيضاً» پس طبيعت جوهر من حيث هي و لابشرط به نام كلي طبيعي مشهور است و در خارج به عين وجود افرادش تحقق دارد.

كما يقال للماهيّة المعروضة للكلّيّة: «الكلّي العقلي». مىبايست چنين بـ فرمايد: مجموع ماهيت و كلى طبيعي با عارض كليت (كلى منطقي) كلى عقلي مــىشود كــه

<sup>.</sup> درس صد و نود و چهارم.

«مفهوم لایمتنع فرض صدقه علی کثیرین» که کلی منطقی است با اضافه شدن به انسان مثلاً که کلی طبیعی است، و با اجتماع این صفت و موصوف، کلی عقلی در ذهن تشکیل می شود. خلاصه معروض که انسان است و عارض که کلیت است کلی عقلی می شود که فقط در ذهن تحقق می یابد.

و الكلَّى بالمعنى الثاني لايصلح للشخصيَّة و الوجود في الخارج كلى عقلي، و جوهر معقول با وصف عنوان كليت و معقوليت در خارج تحقق ندارد. بخلاف المعنى الأوّل، فإنَّها لفرط إبهامها تصلح لكثير من القيود المتنافية كالوحدة و الكثرة و التجرُّد و المعقوليَّة و المحسوسيّة معناي اول كلي طبيعي است و چون لابشرط است بـا «ألف شرط» می سازد؛ یعنی قبود متنافی مثل و حدت و کثرت و حلول و تجرد را می پذیرد. فالمعقول من الجوهر و إن كان عرضاً بحسب خصوص وجوده الذهني و كونه كلَّيّاً، و لكنَّه جوهر عندهم بحسب ماهيّته، فإنّ ماهيّته ماهيّة شأنها أن يكون وجودها في الأعيان لا في موضوع. بنابر مبنای آخوند تفاوت بین معنای جوهر و وجود آن در ذهن به اختلاف حملين است لذا به حسب خصوص وجود ذهني، يعني به لحاظ حمل شايع صناعي عرض است، ولي به حسب حمل اؤلى جوهر است. لذا فرمود: «لكنّه... اين تطبيق فرمایش آخوند با کلمات قوم است، ولی قوم این اصطلاح را نداشتند و لذا «به حسب خصوص وجود ذهني اش، عرض بوده و به لحاظ ماهيت و حقيقت جوهر است. پس این معنا ذاتاً مصداق معنای جو هر است. کلی طبیعی جو هر در هر موطنی باشد دارای ماهیت و حقیقت جوهریت است. برای بیان همین مطلب تمثیل به مغناطیس کر دند و در این تمثیل خواستند بفهمانند که همان گونه که مغناطیس در دست و خارج از دست خصوصیت ربایش را داراست ماهیت نیز در ذهن و در خبارج این خنصوصیت را داراست، پس اگر ماهیت ذهنی به خارج آید الا فی موضوع، است، مثل مغناطیس که اگر به خارج کف آید آهن می رباید. پس تنزیل به مغناطیس برای بیان همین اندازه است.

و امّا التمثيل للجوهر العقلي... اين «ان قلت» و «قلت» خلاصة فصلى از منطق شفه راجع به مقولات عشر به مناسبت عنوان شده است. در شفه، فصل ششم، مقالة اولى، مقولات منطق (منطق، ج ١، ص ٣٥، چاپ مصر) عنوان فصل اين است: «الفصل السادس في إفساد قول من قال: إنّ شيئاً واحداً يكون عرضاً و جوهراً من وجهين...» مدخل منطق به واسطة فرفوريوس نوشته شده است، زيرا عدهاى از علما براى فرفوريوس نامه نوشتند و از صعوبت منطق ارسطو تقاضاى مدخلى براى منطق كردند. مدخل ارسطو ايساغوجى نام دارد و ايساغوجى به كليات خمس مشهور است. متأخرين نيز قبل از مدخل مباحث الفاظ را به آن افزودند لذا ترتيب مباحث جنين است: ١. مباحث الفاظ؛ ٢. كليات خمس؛ ٣. قضايا؛ ٢. قياس؛ ۵ صناعات خمس و عمدة صناعات خمس

آخوند در اینجا به طور مختصر و ساده اشکال را عنوان کرده است: کان چنین توهمی شده که بین جوهر و عرض در مقولات، قضیهٔ منفصلهٔ حقیقیه حکمفرماست. به طوری که اگر گفتیم: شیء در تحت مقولهٔ جوهر نیست و از اقسام پنجگانهٔ آن نمی باشد اپس از مقولات عرضیه است. پس اگر این شیء عرض نیست جوهر است. خلاصه توهم قضیهٔ منفصله در آنها شده است. فإن قلت: قد صرّح الشیخ... مع فصله جوهر از اجناس عالی است و جنس وقتی بخواهد تحقق پیدا کند نیازمند فیصل محصّل است. در انضمام فصل اخیر انسان، یعنی نطق که فصل منطقی آن ناطق است، به حیوان انسان پدید آمد، در انضمام فصل جوهر به جوهر، نوع متوسط پدید می آید، اکنون سؤال می کنیم: فصل اخیر مثل نطق جوهر است و یا عرض؟ اگر در پاسخ گفته شود: جوهر است، لازم می آید جوهر و جنس نیازمند به فصل محصّل باشد، و در این صورت این فصل محصّل کدام است؟ آیا این فصل جوهر است و یا عرض؟ باز اگر

١. اقسام پنجگانهٔ جوهر در اين شعر خواجه طوسي، آمده است:

پس عقل و نفس این همه را پادگیر زود

پاسخ این باشد که این فصل نیز جوهر است نیاز مند به فصل محصل است بنابراین با مندرج بودن فصل در مقولهٔ جوهر این اشکال لازم می آید. پس فصول باید از اعراض باشند، زیراشی، یا جوهر است و یا عرض، در حالی که محصور به این دو امر نیست، بلکه ثالث داریم؛ مثلاً در سؤال از اینکه این شیء سفید است و یا سیاه ممکن است پاسخ بدهید: نه سفید است و نه سیاه، بلکه سبز است. توضیح ایس که، حصر بین جوهر و عرض عقلی نیست و وجود نه جوهر است و نه عرض، چنان که حصر مقولات در ده مقوله نیز حقیقی نیست.

اشراقیین همهٔ مقولات دهگانه را به چهار مقوله منحصر کردند، چنان که در منطق منظومه همهٔ مطالب را به مطالب سه گانه بر میگرداند و فرمود:

إليه آلت ما فسريق أنسبتا مطلب أيّ أين كيف كم متى ا

در اینجا نیز بقیهٔ مقولات به همین چهار مقوله باز میگردد. متکلمین نیز مقولات را ۲۱ مقوله آوردند، آنها نیز بنابر نظر اشراقی ها به همین چهارمقوله بر میگردد. اگرچه ارسطو به تصریح، عدد مقولات را ده مقوله نگفته است، ولی شاگردان وی در قبال اشراقیین بر عدد ده پافشاری داشتند، به طوری که شیخ در «ده منهج» و فلسفهٔ آن را در «ده نمط» قرار داد و نیز میرداماد در «ده قبس» قبسات خویش را نوشته است. لذا علامه حلی در شرح تجرید نوشت: «و الحصر لم یقم علیه برهان» و اگر در کتابی به صورت حصر میگویند: اگر جو هر باشد این و اگر عرض باشد حکم آن چیز دیگر است، دلیل بر حصر مقولات در ده مقوله نیست، بلکه برای مضبوط کردن و محفوظ ماندن در ذهن، آنها را به ده مقوله درآوردند. پس چنین نیست که کردن و محفوظ ماندن در ذهن، آنها را به ده مقوله درآوردند. پس چنین نیست که خوه راست، در تحت این مقولات دهگانه مندرج باشد؛ مثل وجود که نه جوهر است و نه عرض، بنابراین چیزی یافتیم که از این مقولات بیرون است، و حصر جوهر است، و دو حصر

۱. شرح منظومه، تصحیح و تعلیق آیــة الله حـــــن زاده، ج ۱، ص ۱۸۳ و کشف المــواد، تــصحیح و تــعلیق آیــةالله
 حـــنزاده، ص ۲۰۲.

موهوم در باب مقولات صحیح نیست، لذا بعدها شهرت پیدا کرده است که وجود فوق مقوله است. پس چنین بنایی صحیح نیست که اگر چیزی جوهرنبوده باشد، عرض است. پس هفتکون حقیقة واحدة جوهراً و عرضاً، یعنی طبیعت انسان که یک حقیقت واحده است هم عرض است و هم جوهر، زیسرا جوهر، طبیعت حیوان و فصل هم عرض است پس یک حقیقت واحده نوعی هم جوهر است به اعتبار جنس و هم عرض است به اعتبار جنس و هم عرض است به اعتبار خس

قلت: لایلزم من عدم اندراج الأنواع الجوهریّة تحت مقولة الجوهر لذاتها اندراجها تحت مقولة أخرى حتى یصدق علیها مفهوم العرض. این حصر مورد قبول نیست که اگر چیزی مندرج تحت مقولة جوهر نباشد تحت مقولة عرض باشد، لکونه عرضاً عامًا لازماً للمقولات العرضیة در پاسخ جناب شیخ وجود ذهنی مقولات عرض عام بود و فرمود: آنها مصدوق عرض عام و کیف هستند و نه این که ذاتاً کیف باشند. إذ لامانع من العقل و النقل من عدم وقوع الحقائق البسیطة التی لاجنس لها، و لافصل تحت مقولة من المقولات أصلاً. حقایق بسیط، مثل عقول، و جواهر مجرد و وجودات بسیط، جنس و فصل ندارند، حاجی سبزواری الله فرمود: دو فی کثیر کان ما هو لم هو. ای یعنی حقیقت و ماهیت آنها تقوم به علت و ربط به علت است، و علت آنها را به طور ابداعی آفرید، از این رو ماهیت آنها در وجود آنها مندک است. پس وجود آنها که از فاعل آمد، حقیقت و ماهیت آنها را تشکیل می دهد، لذا دلم هو و دما هو امندک است. نص علیه الشیخ فی کتاب قاطیفوریاس من الشفاد. قبلاً نشانی آن بیان شد. مطلبی در درس بعد درباره فرمایش آخوند داریم که بیان می کنیم.

در دنبالهٔ جواب و از اشکال به این که جوهر بودن یک شبی، در ذهمن بالذات و عرض وکیف بودن بالعرض ریشهٔ اشکال را بر می دارد، سخن به عدم جوهر بودن فصول کشانده شد، و مستشکل چون توهم کرده بود که اگر چیزی جوهر نبود عرض

درس صدو نود و پنجم.

است نتیجه گرفت که فصول از اعراضند، در این صورت «انسان» که به لحاظ جنس جوهر است به لحاظ فصل عرض می شود و در تحت دو مقوله بالذات قرار می گیرد. در پاسخ چنین گفته آمد که، انحصار مقولات در ده مقوله صحیح نیست و اساطین فن مثل ارسطو چنین تصریح نکردند گرچه شاگردان ایشان چنین توهم کردند و خود شیخ نیز متوجه عدم حصر آنهاست. پس این سخن که، اگر چیزی جوهر نیست، پس عرض است صحیح نیست، و منفصله حقیقیه در باب آنها نمی آید، چنان که متکلمین مقولات را به ۲۱ مقوله افزایش، و اشراقیین آن را به چهار مقوله کاهش دادند. این عدم حصر نظیر برگرداندن مطالب هل و مای بسیطه و مرکبه و دیگر پرسشها به مطلب حصر نظیر و ما و له است و لذا حاجی فرمود: «إلیه آلت ما فریق أشبتا» بنابرایس حصر مقولات اصلی ندارد، چنان که وجود، نقطه و وحدت، داخل هیچ کدام از مقولات رایج نیست و رایج نیستند. همین مطلب درباره فصل نیز می آید، فصل نیز از مقولات رایج نیست و یا اصلاً فوق مقوله بوده و حقیقتی وجودی است. شیخ در فصل هشتم مقاله سوم مرحوم آخوند این مطلب را به طور خلاصه آورده و به مغناطیس مثال زده و

مطلبی که در پیرامون شرح حال آخوند الله داریم این است که اگر بخواهیم شرح حال علمی این حکیم الهی و تحقیقات خاص و امهات و اصول وی و متفردات نظر وی را بیان کنیم، و نیز چگونگی جهشهای فکری وی را به قلم آوریم، همین مطلب است که دربارهٔ فصول می فرماید، وی می گوید: فصول انواع و انحای و جوداتند و در چند جای اسفاد و تعلیقات شفاه این مطلب به قلم شریف ایشان جاری شده است. این مطلب مهم به تدبر و تأمّل فراوان نیازمند است. این که خود مرحوم آخوند چگونه به آن جهش نمود نیز درخور تأمل است. وقتی مرحوم شیخ این مطلب را بحث کرد که اگر فصول از جواهر باشند، تسلسل پیش آمده و اگر از اعراض باشد یک شیء مثل حقیقت انسانی در تحت دو

مقولهٔ جوهر و عرض قرار خواهدگرفت، مرحوم آخوند را به فکر فرو برد و چـون مردي محقق و متتبّع و كاركشته بود و حرفها را زير و روكرده بود وقتي به اين مسألة مهم و سنگین علمی در زبان شیخ رسید، بر قی برای وی درخشید و بار قهٔ الهی بر وی وارد شد و حدسي زد و اصلي تحقق يافت. پس فصل جوهر و عرض نيست و اگس جوهر و عرض نیست پس فصول چیستند؟ به خصوص در این که نسبت حق سبحانه با عالم و كثرات جگونه است. او فصل حقيقي اشياء بـوده و ﴿ هُـو َ الأَوَّلُ وَالآخِيرُ وَالظَّاهِرُ وَالباطِئُ ﴾ ' است. در هر صورت از اين مشكلات اين جهش علمي و حدس بیش آمده که فصول از انحای وجوداتند و تشخّص و شیثیت شیء بـه صـورت آن است، و از کنار هم قرار دادن چند مطلب: ١. فصول محصل اجناسند؛ ٢. فصول جوهر و عرض نیستند؟ ٣. صورت اشیاء شیئیت شیء را تشکیل می دهد؛ ۴. فصل و صورت با اعتبار، با همدیگر تفاوت دارند؛ ۵ در خارج تحقق ذاتی با وجود است و ماهیت بالعرض موجود است؛ نتيجه به دست آمده اين اصل بود كـه فـصول اشـياء، انـحاي و جودات هستند و در نتیجه نسبت حق تعالی به عالم نسبت صورت به صور است، و لذا در این کتابهای شریف به حق تعالی «صورة الصور» گفته می شود. پس صورت نحوهٔ وجود و ظل و آیت وجود حق تعالی است. بنابراین انواع در خارج بـه صـور، یعنی به وجودات تشأن مییابند و منشأ آثار میگردند و این وجودات نیز پـرتوها و آيات و اظلال وجود حق تعالى هستند پس او صورة الصور است، پس الامؤثر فيي الوجود إلا الله». بنابراين شيئيت اشياء به صور آنهاست و صورت نحوة وجود است، و صورت در ذهن به تحلیل، فصل می شود پس اگر در ذهن، فیصل است در خیارج وجود و تشخّص شيء به آن است، پس فصول فوق مقولهاند. بنابراين دعوا و نزاع و طرح بحث به واسطة شيخ اين نتيجة بسيار مهم را در ذهـن مـلاصدرا داده و او را در ارتقای حکمت به حکمت متعالیه موفق گردانیده است، لذا خود وی در تعلیقات

۱. حدید ( ۵۷) آیهٔ ۳.

شفه (ص ٧٣) تحت عنوان «كلمة عرشيه» فرمود: «إن الذي هدانا الله بنوره و أفاض على قلبنا بفضله هو أنّ الصورة النوعية ليست بجواهر و لا بأعراض (كه مندوحه و شق سومي در قبال جوهر و عرض است) بل هي وجودات خاصة للجسمانيات النوعية و الوجود ليس بجوهر في ذاته و لاعرض.

در اسفاد فرمود: «تحصيل عرشي: ما أفادنا الله بإلهامه و أفاض على قلبنا بتأييده في مباحث الماهيّة ما يتنوّر منه، و ينكشف أنّ الصور النوعيّة هـي مـحض الوجـودات الخاصّة للجسمانيّات و الوجود بماهو وجود ليس بجوهر و لاعرض.» ا

دیگر از انتقالات آخوند، حرکت در جوهر و نیز تجرد نفوس حیوانی بــه تــجرد برزخی و تجرد عقلی و فوق طور عقلی است.

اكنون به پاسخ ديگر از اشكال مى پردازد، اين پاسخ از علاء الدين ملاعلى قوشچى، شارح تجريد الاعتقاد و محقق طوسى است. آ قوشچى در شرح تجريد پس از كلام خواجه كه فرمود: «و هو ينقسم إلى الذهني و الخارجي، اقوال و آراى وجود ذهنى را به صورت اشكال و جواب مى آورد و مى گويد: «والجواب الحاسم لمادة الشبهة هو الفرق بين الحصول في الذهن و القيام به بأنّ حصول الشيء في الذهن لايو جب اتصاف الدهن به، كما أنّ حصول الشيء في المكان لايو جب اتصاف المكان به، و كذا الحصول في الزمان، فإنّه لايو جب اتّصاف المكان به، و كذا الحصول في الزمان، فإنّه لايو جب اتّصاف الزمان بالحاصل فيه، و إنّما

۱. ج ۵ ص ۱۸۱ (چاپاسلامیه) و ج ۲، ص ۱۵۴ (چاپ اول سنگی رحلی).

۲. به شرح وی بر تبوید شرح جدید می گویند، چنان که مراد از شرح قدیم، شرح شمس الدین محمود بن عبدالرحمن اصفهانی است. قبل از همه مرحوم علامه حلی آن را شرح کرده وی از شاگردان خواجه بوده و دربارهٔ خواجه می گوید: خواجه افضل اهل عصر و علم و اخلاق و آداب بوده است. کلاً حدود صد شرح بر تبوید نوشته شده است. کتاب شرح تبوید قوشچی درسی بود و ما بخشی از آن را خواندیم چنان که بعد از قوشچی شوارق می خواندند. قوشچی مؤلف رسالهٔ هیئت و حساب فارسی و نیز شارح ذیج الغ بیگ است. بعد از وفات غیاث الدین جمشید کاشی ریاست رصدخانه سمرقند به وی منتهی شده است. چنان که در وصدخانهٔ مراغه به ریاست خواجه، زیج ابلخانی را نوشتند، در رصدخانهٔ سمرقند زیج الغ بیگی را نوشته و شرح کردند. در هر صورت خواجه، زیج ابلخانی را نوشتند، در رصدخانهٔ سمرقند زیج الغ بیگی را نوشته و شرح کردند. در هر صورت قوشچی از دانشمندان بزرگ و اعاظم آنهاست و درعلوم و فنون گوناگون دست دارد.

الموجب لاتصاف شيء بشيء هو قيامه به لاحصوله فيه، و هذه الأشياء أعني الحرارة و البرودة و الزوجيّة و الفرديّة و الامتناع و أمثالها إنّما هي حاصلة في الذهن لاقائمة به فلم يوجب اتّصاف الذهن بها و إنّما كانت توجب اتّصاف الذهن بها أن لوكانت قائمة به و ليس كذلك، و بهذا التحقيق يندفع إشكال....، ا

پس این جواب قوشچی از این اشکال است که، «فجوهر مع عرض کیف اجتمع». علاوه بر آن پاسخ از این اشکال نیز در این جواب داده شده است: «أم کیف تحت الکیف کل قد وقع».

مجموع این دو شعبه از ایراد اشکال اول را تشکیل می دهد. خلاصه مرحوم قوشچی می گوید: باید بین حصول فی الذهن و قیام بالذهن فرق گذاشت و مرحوم آخوند از آن تعبیر به دأحدهماه و دثانیهماه کرد. مرحوم آخوند همین اشکال را به نحو دیگری در تعلیقات شفه ۲ تقریر کرد و بهتر از همه ایس اشکال به زبان مرحوم سبزواری در منظومه ۳ تقریر شده است و تقریر اسفار را نپذیرفته و تقریر تعلیقات بر شفا را آورده است.

خلاصه قوشچی بین حصول فی الذهن و قیام بالذهن تفاوت گذاشت. در واقع ازاین دفی، و ۱۱۹ استفاده می کند و می پرسد: شما چگونه دربارهٔ حصول ایس شیجر خارجی در زمان و مکان می اندیشید، این شیء زمانی است و این شیء ظرف برای آن شیء دیگر است، و اینها حاصل در زمانند؟ خلاصه در چگونگی حصول شیء در زمان و مکان چه می گویید؟ آیا حصول این شیء در زمان به معنای ظرف بودن زمان است؛ یعنی آیا زمان که ظرف است متصف به این شیء است، پس زمان متصف به این شیء است، پس زمان متصف به این زید می باشد، و زمان و زید موصوف و صفت هستند؟ در حالی که کسی دربارهٔ

۱. ص ۱۳ (جاپ سنگی).

۲. ص ۱۲۸.

٣. شرح معظومه، تصحيح و تعليقات آية الله حسن زاده، ج ٢، ص ١٢٨.

حصول زید در زمان چنین نمی اندیشد. پس نسبت صفت و موصوف بین زید و زمان برقرار نیست. ولی گاهی نسبت شیء به شیء دیگر نسبت قیام است پس باید بین «قائم به» و «قائم فیه» تفاوت بگذاریم. در «قائم به» مثل قیام بیاض به این جوهر قائم یعنی جسم، که سفیدی قیام به ذات ندار د بلکه قیام به جسم دارد، لذا در ایس قسم اتصاف و صفت و موصوف پیش می آید، می گوییم: جسم متصف به سفیدی است و سفیدی و صف جسم و جسم موصوف است، اکنون که بین «قیام فیه» در مثل حصول شيء در مكان و زمان، و وقيام به در مثل سفيد بودن جسم تفاوت معلوم گرديد ميگوييم: ماهيات موجود در ذهن كه البته در صبقع ذهلنند و بيرون از صبقع ذهلن نیستند این ماهیات موجود در ذهن حاصلند، ولی همین ماهیات معلوم، دو عنوان و دو لحاظ جدا دارند و این لحاظها از همدیگر ممتاز ومنحازند. پس با وصف موجود بودن در ذهن و حصول ذهني و تحقق در صقع ذهن بدون اين كه به بيرون از ذهس برويم، به اين ماهيات معلوم، دو لحاظ مي شود: ١. عنوان وجود ذهني كه قيام به نفس دارد و نفس متصف به این علم است و این صورت علمی وصف نفس است، از این جهت کیف نفسانی و جزئی است. همین موجود جزئی و کیف نفسانی عنوان دیگری هم دارد و با این که در ذهن است، ذهن متصف به او نمی شود، همان گونه که زمان متصف به اشیای خارج نمی شود، ذهن متصف به این ماهیت نسمی گردد. از ایس رو جهت و لحاظ، ماهیت عنوان کلیت و مرآتیت دارد و هر چه که در خارج بود هسمین ماهیت، همان صبغه و همان حکایت را دارد؛ اگر جوهر است جوهر، و اگر عـرض است عرض. پس با این که وفی الذهن؛ است، ولی ذهن متصف به آن نیست و عنوان و مرآت خارج است، و آن لحاظ جزئيت و فعل نفس بودن و منشأ ننفس بنودن ديگر است و به این لحاظ، قیام به نفس دار د. البته خواه مبنای مشاء در انتزاع صور عقلی از صور خارجی و خواه حکمت متعالیه و اهل عرفان، که به انشای نفس است، بر هر دو مبنا، این صورت جزئی، قائم به ذهن است. اکنون میپرسیم: آیا دو چیز جدا از هم و

هذا و ذاك و دو تشخص جدا از هم چنين هستند، يا اين كه يک حقيقت است كه در ذهن مي نشيند و اين حقيقت قيام به ذهن دارد، و در عين حال «في الذهن» نيز هست و در این لحاظ مرآت خارج و عین ماهیت خارج است. اگر به تعبیر مالاصدرای بخواهیم از آن تعبیر کنیم میگوییم: وجود ذهنی به حمل اولی ذاتی حکایت از خارج میکند و به حمل شایع صناعی معنایی جزئی و قائم به نفس است. قوشچی مطلب را با چنین توضیح و تقریری پیاده میکند، اما لفظ حمل اول و حمل شمایع صناعی را ندارد. این اصطلاح رایج نبوده و مرحوم آخوند آن را جعل کرده است، ولی حـرف مطلب همان حرف و مطلب است. مثال مرحوم حاجي و نيز مثال مرحوم آية الله آملي در حاشیه، با مطلب قوشچی و فق نمی دهد. حاجی مثالی زده و آملی هم مثالی قریب به آن آورده و گفته است: کاسهای بلوری و آینهای گذاشته، و قتی چیز در داخل آیمنه گذاشته شود در اینجا دو چیز حاصل است: ۱. اینکه دحاصل فی الکأس، که عکس و سایه و مثال و شبحی از خود بیرون داده و به دیوار کاسه می خورد، به این اعتبار «فیه» است. پس در اینجا دو چیز است: خود این شیء و سایه و عکس آن بر دیوار کاسه. این مثال مرحوم سبزواری و آملی برای دو چیز بودن و تفاوت بین احصول فیه، و «حصول به» است، در حالي كه سخن قوشچي اين گونه نيست. لذا سخنان اعــلام در بیان مراد قوشچی باعث کم شدن طالب است: وی میگوید: یک چیز به دو حمل اولی و شایع صناعی با همدیگر تفاوت دارند؛ همین یک شیء قائم به نفس، درعین حال که صفت نفس، و فعل و انتزاع نفس است و قیام صدوری به نفس دارد و ۱ قائم بها است همین اقیام فیه، هم دارد و در این لحاظ حکایت از خارج میکند و جوهر خارجمی است و یا اگر خارج عرض است این صورت نیز از اعراض میباشد. پس اعتراض و ابراد حاجی و دیگران بر قوشچی که شیء حاصل در کاسه و عکس آن بر دیواره دو چيز است، سخن قوشچي اين اعتراض را بر نمي تابد، بلکه وي ميگويد: همين يک شيء داراي دو لحاظ است لذا پس از اين كه قيام بالذهن و في الذهن را از هم جدا می کند، می گوید: «حصول شیء فی المکان و الزمان» را در نظر بگیرید و ملاحظه نمایید که زمان متصف به شیء نمی شود، ذهن نیز متصف به شیء و صورت علمی نمی شود، ولی در اتصاف جسم به بیاض صغت و موصوف آمد و این قیام بالذهن دارد. آن گاه مثال می زند و حرارت و برودت و زوجیت و فردیت را و سپس کلمه هالامتناع» رامی آورد. کلمهٔ امتناع در چند صفحهٔ قبل از اسفار مطرح شده و بیان شد که «ممتنع بالذات» به ادراک درمی آید، ولی این ادراک دو لحاظ دارد: ۱. به حمل اولی ممتنع بالذات است؛ ۲. به حمل شایع صناعی ممکن بوده و قیام به ذهن دارد. و نیز مجهول مطلق نیز چنین توضیح و تشریع مجهول مطلق و جمع بین نقیضین و نیز مجهول مطلق نیز چنین توضیح و تشریع شدند. پس ذهن با ادراک حرارت، حار نشده است، لذا اتصاف به صورت ذهنی، یعنی حرارت بیدا نکرده است، زیرا حرارت وجود خارجی ندارد و سوزانبدن از احکام وجودات وجود خارجی ماهیت است، ولی ماهیت ذهنی چنین آثاری ندارد و احکام وجودات و مراتب و نشآت با همدیگر تفاوت دارند. ولی همین صورت ذهنی ممتنع و حرارت و امثال آن منشای ذهن بوده و قیام به نفس دارد. پس این دو امر و لحاظ بر روی یک صورت ذهنی و در طول هم واقع شده اند.

در بیان تقریر\* اشکال قوشچی و انحراف قوم از وصول به مقاصد وی بودیم و بیان شد که ایرادشان بر فهم نادرست ایشان واقع است و نه بر کلام قوشچی، لذا بهتر بود که کلام خود قوشچی نقل و در این باره داوری می شد. ولی مرحوم ملاصدرا چنین تقریر کرد: کاسه ای بلورین در نظر می گیریم و سنگی در وسط آن می گذاریم، شبح این سنگ بر دیوارهٔ کاسه می خورد و بر آن منطبع می شود. پس دو چیز داریم: ۱. قطعه سنگ موجود در میان کاسه ۲. شبح آن بر دیوارهٔ کاسه. و همین هم عرض و هم جوهر شده و هم علم و هم معلوم و هم کلی و هم جزئی است. شبح حاصل بر دیوار، کلی و جوهر و حورت و شبح وی بر

درس صد و نود و ششم.

دیواره، عرض و کیف است. آن گاه بر این مطلب اشکال کرده و گفته است در ذهن دو چیز نداریم، اما ما بیان کردیم که اشتباه از تقریر غلط ایشان است والا سخن قوشچی محمل صحیح دارد. و به معنا به اختلاف حملین اشکال را حل کرده است. اما اصول بیاده شده در کلام آخوند در جای خود، اصولی شریف و اصیلند، اما مصداق آنها کلام قوشچی نیست.

قال بعض أهل الكلام في دفع الإشكال المذكور: «و هو كون شيء واحد جوهراً و عرضاً و كلّيّاً و جزئيّاً و علماً و معلوماً» إنّا إذا تصوّرنا الأشياء يحصل عندنا أمران: پس اين معلوم وقتى در ذهن آيد، در موطن ذهن دو امر حاصل مى شود: أحدهما موجود فسي الذهن و هو معلوم و كلّي و جوهر و هو غير حال في الذهن ناعتاً له، بل حاصل فيه حصول الشيء في الزمان و المكان.

در لحاظ اول شیء و فی الذهن و قرار دارد و همان گونه که شیء در زمان و مکان قرار دارد، و زمان متصف به زید نمی شود؛ یعنی ظرف متصف به مظروف نمی گردد در اینجا نیز ذهن موصوف به معلوم و صورت ذهنی نمی شود، لذا فرمود: در این وجه حلول نیست و صورت ناعت و صفت برای ذهن نمی باشد. چنان که به ذهن حار و بارد به هنگام تصور حرارت و برودت نمی گویند. مثال آن جایی است که در آن آب گرم و یا آب سرد ریخته شده است. به خاطر مظروف به ظرف، حار و بارد نمی گویند. البته در مثال مزبور پس ازمدتی حرارت و یا برودت آب به ظرف انتقال یافته، و ظرف حار و یا بارد می شود، پس این همه موجودات زمانی مثل شجر و حجر و زیدو بقر و غنم در ذهن به چه نحوه حلول در زمان دارند و چگونه و جودی دارند؟ به حول و مشیت الهی در اوایل جواهر و اعراض اسفار خواهد آمید که در آنجا، قوم شحوه حصول و اتصاف و نسبت شیء به زمان را بیان کردند، و گفتند: مکان اتصاف ندارد.

و ثانيهما: موجود في الخارج و هو علم و جزئي و عرض قائم بالذهن من الكيفيّات النفسانيّة، فحينئذ الإشكال فيد إنّما الإشكال من جهة كون شيء واحد جوهراً و عرضاً أو علماً و معلوماً أو كلّيّاً و جزئيّاً. در اين وجه به مثال شبح حاصل بر ديواره بايد توجه كرد و ذهن از اشیای خارجی است و این ذهن به این صفت متصف است، مـثل ایـن کـه بگویید: این جام داغ شده است. اکنون این حرارت بر این جام نشسته، قیام به دیوار ه دارد، و دروجه اول آب داغ داخل وی بود. پس در وجه اول احاصل فیه» بود و اکنون «حاصل به» و «قائم به» است. پس جام متصف به حرارت شده است و ناعتی بودن در أن مي آيد. در تمهيد القواعد نعت را اعم از وصف دانستيم. در آنجا بيان شد كه ممكن است وصف جوهر نباشد اما نعت مي تواند جوهر باشد. صورت نشسته بر ماده عنوان ناعتی دارد، ولی در آنجا صورت را صفت ماده نمیدانند، پس نعت در جوهری که محلّ بخواهد نیز می آید. فرق بین محل و موضوع همین است که موضوع در اعراض مي آيد، ولي محلّ هم در اعراض و هم در جواهر مي آيد؛ مثلاً صورت محل ميخواهد، ولي موضوع نميخواهد. صورت نوعية جسميه محل ميخواهد اما در اینجا نمیگوییم وی موضوع میخواهد. به همین وزان در باب نعت و وصف میباید گفت: زید متصف به بذول بودن و عطوف بسودن و سمخاوت است، چمنان که زیمد منعوت به این اوصاف است، ولی در اموری که خود از جواهرند، نعت می آید ولی صفت نمی آید، چنان که در باب و جود رابط و رابطی آمده است و قبلاً شرح آن بیان

مراد از این که وجه دوم در خارج موجود است، همین نفس است؛ یعنی خارجی که خود نفس است، و این امر قائم به جوهر ذهن و نفس است که خود نفس از امور خارجی میباشد. پس این امر هم در خارج وجود دارد و هم «علم» و هم «جزئی» و هم «عرض قائم بالذهن» و هم از کیفیتهای نفسانی است. جزئی بودن آن به جهت نعت و وصف بودن اشیای خارجی است بنابراین «لایحمل علی کثیرین» چسنان که ابیض در یک جسم خاص جزئی بوده و قابل حمل بر کثیرین نیست، ولی بیاض مفهومی عام است و صحیح است که حمل بر کثیرین شود. بنابراین آن اشکالی که یک

شیء از یک جهت جوهر و عرض میگردید در وی نمی آید، زیرا در اینجا اشیء واحد، نیست، زیرا یکی «حاصل فیه» است و دیگری «قائم به». «أو علماً و معلوماً» علم أن است كه «حاصل فيه» است، ولي معلوم قائم به نفس است. «كلياً و جزئياً» كلي از جهت حصول في الذهن است و جزئي از جهت قيام به ذهس. و چمون دو شيء حاصل شد، اکنون ایرادات مرحوم آخوند بر این تقریرش از کلام قوشچی وارد است، اما آن گونه که ما تقریر کردیم، ایرادی وارد نمی شود. فنقول: إن أراد أنّ هـناك أمـرین متغاثرين بالاعتبار موافقاً لما ذهب إليه الحكماء و المحقّقون در اين باسخ مرحوم أخوند همان تقریر خویش را مورد نظر دارد و میفرماید: اگر کلام شما همانند کلام قـوم و مشاء یک شیء واحد را به دو اعتبار متغایر میدانید این تغایر اعتباری یک گوشه از اشکال را حلّ میکند، ولی عمدهٔ اشکال که یک شیء واحد چگونه جوهر و عـرض باشد لاینحل باقی مانده است. علم و معلوم بودن و نیز کلی و جزئی بودن به دو لحاظ و دو اعتبار حل می شود؛ مثلاً به آن اعتبار، علم و کلی و مرآت و قابل حمل بر کثیرین و به این اعتبار، معلوم و جزئي و ساختهٔ ذهن است. اما به این دو اعتبار جوهر و عرض بودن یک شیء واحد حلّ نمیگردد. و اگر تغایر این امر به تغایر دو امر جدا و منحاز، مثل جام و شبح حاصل در آن و سنگ درون آن باشد، اشکال در دوگانگی و غیریت امري وجداني است. فلايفي إلّا بدفع إشكال كون شيء واحد علماً و معلوماً، و كونه كلّيّاً و جزئيًّا. و أمَّا إشكال كونه جوهراً و عرضاً، فبمجرَّد ما ذكـره لا يُـخَرَّج عـنه الجـواب. لایخرّج؛ یعنی با سخنان قوشچی جواب از اشکال جوهر و عرض بودن یک شی، در نمی آید. و إن أراد أنّهما اثنان متغائران بالذات، فيرد عليه سوى كونه مخالفاً للذوق و الوجدان و إحداث مذهب ثالث من غير دليل و برهان... اكنون اگر مراد قوشچي از اين دو، دو امر جدا و مباین و منحاز باشد مورد بررسی قرار داده و اشکالات بسیار مهم بر آن میکند، اما سخن در این است که مبنای قوشچی به درستی تـقریر نشـده است، پس اشکـال مرحوم ملاصدرا بر تقرير خود وي وارداست نه بر سخن قوشچي. اشكالات بر اين

تقریر: اولاً، خلاف ذوق و وجدان است، زیرا ما بالوجدان در خمویش یک صمورت معقوله را به هنگام تصور یک شیء مییابیم، اما دو امر «حاصل فیه» و «قائم بمه را ادراک نمیکنیم. و ثانیاً، کسی در باب تصور و ادراک چنین مطلبی را نگفته است؛ به این که در ادراک یک حقیقت چند چیز ادراک شود. در باب ابصار گفته شده که اگر چشم دچار عارضهای شود، یک شیء دو شیء دیده می شود، و بحثهای فلسفی در آن باب در چگونگی احولی شده، اما در باب ادراک چنین مباحثی بین دانشمندان نشده است، پس احداث مذهب ثالث شده است. اکنون به اصل اشکال می رسد: أنّه قد تقرر عندهم و سنتلو عليك \_إن شاء الله تعالى \_أنَّ كلَّ صورة مجرَّدة قائمة بذاتها فإنَّها علم و عالمة بذاتها و معلومة لذاتها، و بنوا على ذلك إثبات علم الله تبعالي بــذاتــه، و عــلم الملائكة الروحانيين بذواتهم. فيلزم عليه أن تكون النفس الإنسانيَّة عبند تبصوَّرها المعقولات محصّلةً مكوّنة باختيارها لذوات مجرّدة عقليّة علّامة فعّالة. مشاي متأخر چنين بنایی در باب علم به ذات دارند: شیخ در فصل نوزدهم نمط سوم در باب نفس مذهب مشاء را تقریر میکند. در آنجابیان شده است که هیچ حکیم و عارف و متکلمی در این اختلاف ندار د که، « کلّ عاقل فهو عقل و معقول». دعوا و نزاع در اتحاد عاقل به معقول در جوهر عاقل و مجرد قائم به ذات نیست و از حریم بحث خارج است. کلام و تنازع و دعوا در باب صورت معقوله است كه آيا همان گونه كه اين حكم « كلّ عاقل فهو عقل و معقول، دربارهٔ «كلّ معقول فهو عقل و عباقل» نميز صمحيح است و بسرهان چمنين اجازهای میدهد؟ مرحوم آخوند در این کتاب اثبات میکند که چنین مطلبی صحیح است، و عرفا نیز بر همین مذهبند، ولی مشاء می گویند: یک قید باید در این قبضیه، ملحوظ باشد و أن اين كه، «كلِّ معقول قائم بذاته فهو عقل و عاقل، نه صرف معقول بودن باعث چنین امری باشد، لذا صور معقوله مجرد قائم به نفس چنین نیستند، بله، اگر معقول مجرد قائم به ذات باشد چنین است. اما عارف و حکیم متأله میگوید: و قتى معقول طعمهٔ نفس شد اتحاد وجودي با نفس پيدا كرده و چون نفس قائم به ذات

خود است، عقل و عاقل یکی میشوند. پس صور معقوله ذات نفس و از تبار و پـود نفس ناطقه و «هو هو»، عين نفس مي شود و لذا هر صورت مجردة معقول بـا نـفس متحد شود، عقل و عاقل و معقول است و در عکس قضیهٔ مزبور «کلّ عاقل» نیازی به قیدی که مشاء افزودند، نیست. پس در این کتاب از این عبارت مشاء: ۴ کیل صورهٔ مجرُدة قائمة بذاتها عقل و عاقل و معقول، قيد «قائمه بذاتها» را بر مي داريم. پس مشاء در باب علم حق تعالى به ذات خويش و علم ملاتكه و صور علمية حق سبحانه، كمه صور مجرده قائم به ذات هستند، به اتحاد قاتلند، زيرا در آنجا صفت عين ذات است، و علم در آنجا عین ادراک بوده، لذا، چه در ممکن و چه در واجب، اتحاد علم و عالم و معلوم است، پس صفات كمالية حق سبحانه به وجود احدى عين ذات است، و علم ملائکه روحانی نیز عین ذات آنهاست، چنان که در قبضیهٔ اول (کلّ عباقل عبقل و معقول) داخلند. اضافة «الملائكة» به «الروحانيين» مثل اضافة خاتم فضة است. در هر صورت مراد از بیان این جمله پاسخ قوشچی است: اگر صورت در ذهن «حاصل فیه» است اکنون این صورت، که در خارج جوهر است، آیا عین ماهیت خارجی خود جوهر است؟ و آیا این جوهر حاصل در ذهن مادی است و یا غیرمادی؟ اگر مادی باشد ممنو و مبتلابه عوارض مادي و عوارض مشخصه است و لذا كلي، و قابل حمل بر کثیرین نیست، پس آنچه در ذهن آمد مبتلابه ماده نیست. بنابراین جوهری است که قائم به ذات خود است. اکنون که این صورت ذهنی جوهر قائم به ذات خود میباشد پس عقل و عاقل و معقول است. اکنون این جو هر عقلانی مستقل در ذهن را چه کسی ساخته است؟ و چه کسی آن را انشاء کرده است؟ اگر نفس آن را ساخته است پس نفس عقل آفرین است، در حالی که عقل، نفس آفرین است. اگر نفس آن را نیافریده بلکه نفس قابل آن است، اشکال این صورت آن است که جوهر مجرد قائم به ذات به قابل نیازی ندارد، اعراض نیازمند به قابلند. اگر نفس را غایت آن بدانید، غایت بودن نفس صحیح نیست، زیرانفس ظل و سایه و آیت عقل است نه غایت او.

چگونه نفس غایت عقل است در حالی که غایت باید اشرف از ذی الغایة باشد؟ و در اشارات بیان شد که، «العالی لاینظر إلی السافل من حیث هو عال»؛ یعنی موجودات پایین تر غایت موجودات عالی نیستند. پس مراد از این جمله علت غایی بودن سافل است، ولی عده ای از این جمله برداشت کردند که مراد آن است که عالی به پایینی نگاه نمی کند درحالی که صحیح نیست. پس علت غایی بالایی موجود پایینی نیست، زیرا عالی همان دانی است با اضافهٔ کمالات بیشتر. پس اشرف است و لذا نفس پیوسته بدن بیچاره را می کشد و به کار وا می دارد تا عقل شود. پس از علل اربع، علت فاعلی و قابلی و غایی نیست، و از جانب دیگر نسبت ماده و صورت بین عقل و نفس نیست؛ به این که نفس ماده برای صورت معقوله باشد، و معقول صورت این ماده باشد. بناهٔ علی اعترافه بأنه یعصل عند تصورت الأشیاء أمر معقول غیرقائم بالذهن، و لا بأمر آخر غیر الذهن، کما هو الظاهر. اکنون اشکال دیگر عنوان می کند:

و كون النفس فعّالة للجوهر العقلي المستقل الوجود - و إن كان بمعنى الإعداد - من المستبين فساده و استحالته دواو، در «وكون النفس» حاليه است. نفس نمى تواند علت فاعلى و حتى علت اعدادى شودكيف و النفس قابلة للمعقولات بالقوّة قبول و حلول در تعبيرات مشاء فراوان است، ولى در حكمت متعاليه جا ندارد. و إنّما يخرجها من القوّة إلى الفعل ما هو عقل بالفعل، فإذا أفادت النفس العقل. دم به دم نفس از نقصان به كمال مى رود، و در كوشش و مطالعه و طهارت و عبادت و خود تكامل را مى خواهد، چه كسى وى را از نقص به كمال مى كشاند، ماوراى طبيعت مخرج وى از نقص به كمال است. در «فإذا أفادت» در واقع زبان گرفتن است؛ يعنى اگر بنا باشد نفس فاعل عقل است. در «فإذا أفادت» در واقع زبان گرفتن است؛ يعنى اگر بنا باشد نفس فاعل عقل باشد، نسبت به اين جوهر مجرد قائم به ذات و حاصل في الذهن كدام يك از علل باشد، نسبت به اين جوهر مجرد قائم به ذات و حاصل في الذهن كدام يك از علل جهارگانه را داراست؟

إمّا علّة مفيضة لها، فكان ما بالقوّة بحسب الذات مخرّجاً و محصّلاً لما بالفعل بالذات من القوّة، هذا محال فاحش؛ علت فاعلى بودن نفس براى آنها صحيح نيست. و إمّا علّة

قابليَّة لها، فهو ينافي ما ذهب إليه، لأنَّ قابل الشيء يجب أن يكون محلًّا له؛ يعنى نفس علت قابلي معقولات باشد، قابل و مقبول عبارت ديگري از حالً و محلِّ است. از يک طرف صور جواهر مجرده هستند، و آنچه که در وعای ذهن شده عقل مجردند واز طرفي حصول در محل خود دارند، اين صحيح نيست، زيرا عقل از اعراض نيست تا همانند اعراض محل بخواهد. و إن لم تكن شيئاً منهما و ليست بغاية أيضاً ـو هو ظاهر \_ و لاهي صورة لها ـ بل العكس أولى ـ فلا علاقة لها مع المعقولات فكيف تكون منشأ لوجودها. صحيح نيست نفس غايت عقل باشد، زيرا «العالى لاينظر إلى السافل»، زيرا غايت اشرف از ذي الغاية است. پس نمي توان گفت: نفس صورت عقل مجرد باشد و نسبت آنها همانند نسبت صورت و ماده باشد، زیرا آیا می توان گفت ماده و صورت از همدیگر جدا باشند. در حالی که نقص و قابلیت و ضعف از آن ماده است، و فعلیت و تأصّل و منشأاثر بودن از صورت است. اگرنفس صورت عقل شود؛ يعني نفس اقوا از عقل است، بلکه عکس اولی است. پس ار تباطی بین نفس و معقولات نیست. در بحث تلازم بين هيولا و صورت در مباحث طويل الذيل نمط اول اشارات بيان شد كه علاقه و به عبارت دیگر تلازم بین هیولا و صورت برقرار است، لذا صورت شریکة العله برای ماده بود، و از کانال صورت به ماده اعطای و جود می شد و اگر چنین بنایی باشد که یکی از این دو، شریکه العله برای دیگری باشد. ابل العکس أولی، عکس اولى است؛ يعنى عقل اولى از نفس در عليت غايى بودن است.

اشکال دیگر: علی أنّ الحدوث و التجدّد ینافی کون الشیء عقلاً بالفعل کما تقرّر عندهم. شما از یک طرف صور معقوله در ذهن را جواهر معقول می دانید و آنها را مجرد قائم به ذات می پندارید و از طرف دیگر آنها را حادث می دانید، پس باید بفرمایید: جوهر مجرد قائم به ذات، که از ماورای طبیعت است، امری حادث به حدوث زمانی است، در حالی که حدوث از آن زمان و زمانیات است. البته بنابر مبنای مرحوم آخوند که در «نعم من استنار قلبه...» خواهد آمد و بیان می شود که نفس مظهر

و مظهر است، و اگر به گونه حکمت متعالیه بحث شود مطلب صحیح است، اما دست امثال قوشچی، که متکلمی کذایی است، به امثال این مطالب عالی نمی رسد. پس بنابر مبنای مشای متأخر و نه اقدمین حرف وفق نمی دهد؛ به این که جوهر قائم به ذات، که عقل و عاقل و معقول است، حادث زمانی باشد، در حالی که این صور حاصل در ذهن حادث زمانی باشد، در حالی که این صور حاصل در ذهن حادث زمانی اند.

اكنون بر قوشچى اشكال ديگر مىكند\*: و أيضاً يلزم على هذاكون المعلوم كلِّيّاً و جزئیّاً باعتبار واحد. باید توجه داشت که قوشچی در صورت معقوله دو اعتبار و دو امر را در نظر گرفت: ١. شيء جوهر مجرد في الذهن است. ٢. قيام به ذهن دارد، و به تمثيل جناب حاجی، شیء حاصل در کاسه شده و شبحی نیز در دیوارهٔ آن موجود است. اکنون که عبارت فوق را میخوانیم به ذهن میرسد که قوشچی در صورت معقوله دو اعتبار کرده و نه یک اعتبار: «باعتبار واحد.» پس چرا وی بـر قـوشچی چـنین ایـراد ميكند؟ پاسخ أن است كه اين اشكال بر همان «امر اول، است، كه يك اعتبار از أن دو اعتبار است. در امر اول ماهيت جوهري «حاصل في الذهن» است اين ماهيت جوهر و معلوم روی همین اعتبار «في الذهن» هم كلي است و هم جزئي. حرف ملاصدرا اين است كه همين «حاصل في الذهن» هم بايد كلي باشد و هم جزئي، و اكنون به اعتبار دوم و امر دوم کاری نداریم و به شبح وانعکاس حاصل بر دیوارهٔ کاسهٔ بلوری که قیام به ذهن دارد اشکالی متوجه نمیکنیم، و به این جهت که شما آن را جزئی دانستید كارى نداريم، بلكه همين «قائم في الذهن» كه شما تنها به اين اعتبار، كيليت أن را درست کردید، میگوییم همین کلی به همین اعتبار باید هم جزئی و هم کلی بیاشد، زیرا کلیت و اشتراک بر کثیرین را شما هم همراه با ما قبول دارید، ولی ما میگوییم باید به همين اعتبار اول نيز بايد جزئي باشد، چون اين معلوم حاصل في الذهن قائم بــه ذهن نیست، بلکه یکی از موجودات خارجی است، ولو این که در کاسهٔ ذهن است.

درس صد و تود و هفتم.

سؤال: آیا این موجود ذهنی تشخص دارد و یا خیر؟ اگر تشخص دارد باید جزئی نیز باشد پس هم کلی است و هم جزئی. پس چون در این اعتبار قائم فی الذهن است، ولی قائم بالذهن نیست، زیرا به اعتبار اول قیام بالذهن معتبر نیست پس اگر چه در کاسهٔ ذهن است، ولی قیام بالذهن ندارد، بنابراین قیام به خودش دارد پس تشخص ذاتی و وجودی استقلالی دارد، پس جزئی است لذا فرمود: أمّا کونه کلیّا فلکونه معقولاً مجرّداً عن المشخصات الخارجیّة، و أمّا کونه جزئیاً فلضرورة کون المعلوم إذا کان حاصلاً عند النفس حصولاً استقلالیاً من غیر قیامه بها یکون متشخصاً بنفسه؛ إذ الوجود خارج الذهن یساوق التشخص، کذلك. در کلیت با همدیگر همراهیم، اما ما میگوییم شما باید ایس معلوم فی الذهن را جزئی نیز بدانید. در تعبیر «عند النفس» مسامحه شده، زیرا ما بس گردن قوشچی این اشکال را بنا به «فی الذهن» بار می کنیم و ایس اشکال تنها در صور تی که قوشچی «معلوم» را «فی الذهن» بار می کنیم و ایس اشکال تنها در صور تی که قوشچی «معلوم» را «فی الذهن» بداند بار است و نه «عند الذهن».

پس جزئیت این شیء هغی الذهن به دلیل آن است که وی قیام به ذهن ندارد، زیرا آن اعتبار دوم است بنابراین چیزی که قیام به ذهن ندارد پس تشخص به خودش دارد، چون خود شما گفتید که وجود این شیء در ذهن همانند وجود شیء در زمان و مکان است؛ همان گونه که زمان و مکان متصف به اشیاء نمی شوند، ذهن نیز متصف به این صورت معلوم نمی شود. پس ذهن موضوع تشخص دهندهٔ معلوم نیست تنها، معلوم بودن ذاتی اشیاء خارج را دارد. پس در عین حال که در ذهن است قیام به ذات خود دارد و نه قیام به ذهن. پس هم در ذهن هست و هم در ذهن است: در ذهن نیست، در زمان است، و زمان او در اینجا ذهن، متصف به آن زیرا همانند وجود شیء در زمان است، و زمان، و در اینجا ذهن، متصف به آن نمی شود. پس با این که در خارج ذهن نیست و در اعیان نمی باشد با وجود این مستقل به ذات خود است پس وجود خارج از ذهن مساوق با تشخص است. پس «کذلك»، یعنی «متشخصاً بنفسه»، یعنی

جزئي است. پس اين شيء و معلوم «في الذهن» تشخص بـ خيودش دارد و نـه تشخّص آن، به ذهن باشد.

و تحقيق المقام أنّ تشخّص الماهيّة المتكثّرة الأفسراد إنّـما يكــون بــهيئات و لواحــق خارجيّة، فما لم تحصل الماهيّة حصولاً آخر غير ما هو بحسب الواقع، تكون. اكنون تحقيق در باب همین ایراد اخیر است، نه تحقیق در باب بحث وجود ذهنی؛ ایراد اخیر از دو أيضاً يلزم على هذا» شروع شده بود. اكنون از قوشچي ميپرسيم: چگونه اين صورت جوهری معلوم، به ذهن آمده است؟ در پاسخ میگویید: نفس، صورت معلوم را از مادیات و امور مشخّص مادی و دیگر احکام مادی تقشیر کرده و پس از تعریه، زلال و طبیعت عاری شده از قیود و حدود، و زبدهٔ شیء را در وعای ذهن قرار داده است. پس نفس فعل تعریه و تقشیر را انجام داده است، پس چگونه این فعل نفس را میخواهید به نفس انتساب ندهید و آن را مرتبط با نفس ندانید، و این صورت معلوم را هسمانند شيء موجود در زبان و مكان بدانيد؟ در حالي كه نفس او را تعريه كرده و در صقع خود قرار داده پس وی فعل نفس است، پس نمی توانید انتساب را از نفس بردارید و بگویید: این صورت معلوم «فی الذهن» است، و همانند شیء موجود در زمان و مکان است، زیرا فرق بین صورت ذهنی در ذهن باشیء حاصل در زمان و مکان واضح است، زیرا اینجا فعل نفس است. «بهیئات و لواحق» مراد صفات و خصوصیات مادی و خارجی است که شیء در عالم طبیعت و ماده داراست. ولی و قتی به ذهن آیمد از عنوان مادی بیرون می رود و تقشیر و تعریه می شود، چنان که خود قوشچی میگوید، زيرا وي موجود في الذهن راكلي مي داند و مراد از كلي بودن، صورت مُعرّا و برهنه از هیأت و عوارض طبیعی و مادی است. و چون نفس ایس تـعریه را انـجام داده است بنابراین صورت، فعل نفس، و مرتبط با وی است.

دفعالم يحصل الماهية حصولاً آخر، ماهيت در ذهن بايد حصولي ديگر و تقشير شده داشته باشد، و در خارج حصول خارجي و با هيآت و لواحق مادي است، از اين

رو فرمود: این حصول آخر دغیر ماهو بحسب الواقع» است، زیرا در واقع مقرون به هيآت است. تكون في ذلك الحصول معرّاة مقشّرة عن تلك الغواشي و اللبوسات بتعرية معرً، و تقشیر مقشر. در این حصول ذهنی باید برهنه و پوست کنده شده از غواشمی باشد. مراد از «لبوسات» عوارض مادي است كه پوشاننده ماهيت در خارج است، و تا در پوشش آنهاست جزئی است، و بر کسی غیر از خودش حمل نمیشود. استعریه» متعلق به «معراة» است. اين پوشش از وي كنده شده و بـه ذهـن أورده مـني شود ايـن گیرندهٔ پوشش و پوست کننده کسی جز نفس نیست، در همر صورت تا در خارج مقرون به لبوسات است لاتوصف بالكليّة و الاشتراك بسين كشيرين، زيرا «لبوسات» ماهيت را جزئي كرده و جزئي قابل حمل بر كثيرين نيست. فلابدٌ أن يكون للماهيّة حصول للشيء المعرّى لها من المقارنات المانعة من العموم و الاشتراك نفس كـه تــعريه کننده است نسبتی با این ماهیت معلوم دارد. ماهیت معلوم باید در چنگ نفس باشد، زیرا نفس آن را تعریه کرده و آن را داراست، و تعریهٔ نفس، عریان کردن صورت از مقارنات است و این مقارنات مانع از اشتراکند. قبلاً بیان شد که به مادیات، مقارنات می گویند؛ یعنی مقارن با ماده و عوارض مادی و لبوسات و عوارض مشخصه و به مجر دات مفارقات ميگويند؛ يمعني مفارق از ايمن ليوسات و عبوارض مادي و مشخص. پس اگر نفس ماهیت را مجرّد و معرّا و مقشّر کرده چگونه مسیخواهید ماهیت را از دست نفس به در برید، و از انتساب به وی خارج نمایید، به صرف این که وي حاصل در زمان و مكان است؟ آيا مطلب صاف مي شود و مشكل حل مي گردد؟ اكنون با «إذ» أن را تأكيد ميكند: إذ تعرية الشيء للشيء لاينفكَ عن وجود ذلك الشيء له، و لابدّ أيضاً أن يكون وجودها المعرّى عين وجودها الحاصل لذلك الشيء، أي الّذي عرّاها عن الغواشيء وتعرية الشيء يعنى نفس شيء (صورت معقوله) را عريان ميسازد پس از وجود فاعلش، كه نفس است، جدا نيست. از اين بالاتر بايد صورت مزبور للنفس حاصل باشد. «المعرى» صفت وجود است، لذا مذكر أورده است، اين

وجود معرًا، يعنى اين وجود ماهيت معقوله عين وجود نفس است. «الحاصل»، يعنى وجود ماهيت كه حاصل براي «ذلك الشيء»، يعنى نفس است كــه وى را از غــواشـــى تعريه كرده است.

و إذا كان الوجود التجرّدي للماهيّة ما عين وجودها الارتباطي للذهن الذي من شأنــه انتزاع الصور عن الموادّ الجزئيّه و تجريدها عن العوارض الهيولانيّة. و فتى كه اين وجود تجرّدی و این ماهیت معلوم عین وجود ار تباطی برای ذهن تعریه کننده باشد؛ ذهنی که کارش انتزاع صور از مواد جزئي و تجرد از عوارض هيولاني است فلامحالة يکون وجودها له على نعت الحلول و القيام لاغير بس به ناجار وجود اين ماهيت و صمورت معقول به نحو حلول و قیام به نفس است و نه به گونهٔ دیگر، البته مسلک تنجرید و انتزاع صور از آن مشاء است، و ایشان به حال و محل و ظرف و سظروف قائلند، و أخوند نيز بر همين حكمت ذايع و شايع سخن ميگويد. لذا و قتي قوشچي ميگويد: امر اول أن است كه صور معلوم و شيء «في الذهن» است، ولي ذهن بــه أن نـعت نمی شود، و در وصف آن صورت معلوم را نمی آوریم، در پاسخ می گوید: بنابر مبنای مشاء باید این صورت معلوم حالً و ناعت ذهن باشد، زیرا چیزی را که نفس تقشیر و تعریه و تجرید کرده چگونه ناعت نفس نیست و در نفس حلول ندارد، و این صورت معرًا شده چگونه حاصل براي معرًا نباشد؟ إذ معنى حلول الشيء في الشيء أن يكون وجود الحالُّ في نفسه عين وجوده لذلك المحلُّ. حلول صورت ذهني در نفس بنابر مبناي مشاء آن است که و جود حال فی نفسه، عین و جود حال برای محل است، پس اگر هم به لفظ بگوییم ناعت نباشد، ولی در معنا و حقیقت حلول صادق است، و این صورت نعت نفس، و علاوه بر آن متشخص نيز است. به هر حال يک نحوه تشخّصي پيدا کرده که او را جزئیت می دهد، و او را در موطن ذهن جزئی کرده و این معنا با کلیت چگونه وفق ميدهد؟ پس دست امثال قوشچي به امثال اين تحقيقات نميرسد. البته جناب آخوند مردی قوی در معارف است، و آخوند، آخوند است این مورد قبول است، ولی چنین نیست که قوشچی نیز به کلی متوجه این معانی نباشد لذا آقای قوشچی را رسد که بگوید: اگر تشخص و جزئیت با کلیت و اشتراک بین کثیرین نعی سازد، پس دربارهٔ مفارقات چه می گویید؟ آنها با این که مفارق و مجردند و به کثیرین تعلق دارند، وجود خارجی و تشخص خارجی دارند پس جزئیت با کلیت سازگار است. مگر کسی بگوید: این کلیت تعلقی و وجود سعی مفارقات، با کلیت به معنای اشتراک بین کثیرین دو مفهوم است و در اینجا بین دو مفهوم خلط شده است؛ معنای عام کلی با تشخص خارجی منافات دارد، ولی کلیت سعی با آن تفاوت دارد. در هر صورت مرحوم آخوند می گوید: مگر شما نعی گویید صور معقول را نفس تجرید کرده و به انشای نفس ایجاد شده و یا نفس و قوای آن که آلات ار تباط نفس با خارجند این صور را زخارج گرفتند، و یا انشاء کردند، و این صور قائم به نفس بوده، پس اگر این صور به ذهن آمدند و قیام به وی دارند، این صورت معقول، جزئی است و یبا کبلی؟ آیبا مفارق است و یا مقارن؟ بنابر مبنای آخوند اختلاف بین دو حمل اولی و شایع صناعی جوابگوی این شبهه است، و شبهات وارد بر قوشچی بر آخوند وارد نیست، زیرا آخوند می گوید: ما مندوحه داریم.

فعلم مما ذكر از مطالب یاد شده در پیرامون اشكال اخیر معلوم شد كه شجر خارجی، كه معلوم بالعرض است، با نفس مر تبط نیست، ولی شجری كه ذهن آن را تعریه كرده مر تبط بانفس است، و این معلوم بالذات قائم به نفس است. تذكر این نكته و تكرار آن مفید است كه، هر چیزی كه در خارج موجود است معلوم بالذات و یا معلوم بالعرض نفس نیست، تنها چیزی را كه نفس به واسطهٔ آلات با آن مرتبط و مقابل شده و از آن صورتی در ذهن خود ساخته معلوم بالعرض است. پس معلوم بالذات آن صورت ذهنی و معلوم بالعرض آن درخت خارج مقابل یكی از حواس

۱. در کتاب چاپ اسلامیه، حاشیهٔ طولانی جناب علامه طباطبانی ۴ را مرتبط با اینجا دانسته، در حالی که حاشیه مربوط به دندم من استناره است.

بوده که منشأ صورت و معلوم بالذات است. اگر نفس به واسطهٔ لامسه و دست روی این سنگ سرد دست گذاشته اکنون نفس دو معلوم دارد: ۱. معلومی که نفس گرفته و به وزان آن انشاء كرده است، و همين معلوم اندك اندك از محسوسيت به معقوليت مى رسد پس از اصول و امهات اين كتاب آن است كه مدرك ما مطلقا از محسوس گرفته تا بالاتر معقول ميشوند. به اين معلوم بالذات ميگويند، و اين معلوم بالذات خوراک نفس و جزء و عین نفس شده است، و نفس آن را انشاء کرده و دارایش شده است، و همین معلوم مرآت و حاکی از خارج است. ۲. سنگ موجود در موطن خارج، که دارای برودت است، معلوم بالعرض میباشد، و الا تا نفس به اشیای خارجی تعلق پیدا نکرد، آن اشیای خارجی معلوم بالعرض نمیشوند، چنان که معلوم بالذات نمیز نیستند. اکنون میگوییم: این اشیای موجود درخارج مبتلا و ممنو با مواد خارجی است، لذا جزئي بوده و تعلق به نفس نيز ندارند. و اگر به واسطة تور شكار نـفس و پنجرههای نفس به بیرون، شکار شوند و به نفس تعلقی پیدا کنند، مبلعوم بالعرض هستند. پس آنچه در خارج است معلوم بالعرض و آنچه در ذهن به واسطهٔ تور شكار آمده معلوم بالذات هستند، و اكنون كه اين صورت به نزد نفس حاصل شده چگونه قوشچی میگوید: نفس آنها را از خارج گرفته و در خود دارد و دحاصل فیه، است ولی ناعت و حالً در نفس نیستند؟ و چگونه ایمنها را همانند «کون شمیء فمی الزمان و المكان، مي داند؟

فعلم ممّا ذكر: أنّ الصور العاصلة في موادّها من غير ارتباطها و قيامها بالنفس جزئية و محسوسة لاكلّيّة و معقولة [تاشىء در بيرون است قيام و ارتباطى با نفس نداشسته و جزئى و محسوس است] لعدم استخلاصها بعد عن الغواشي و اللبوسات المادّية التي تمنع المدرك أن يصير معقولاً للنفس. اين صورت حاصل در خارج هنوز از مقارنات مادى مانع از معقوليت و ادراك خلاصى نيافتهاند. و قد فرضنا أنّها معقولة للمنفس موجودة بوجود آخر غير وجودها الخارجي الذي تصحبها الأغشية و الأغطية الجسسمانيّة

المادّية، فتديّر. واو «و قد فرضنا» حاليه است. از قوشچى مى پرسيم: آيا نفس مادى است و يا مجرد؟ اگر به ادلّه تجرد، نفس مجرد است پس اين صور حاصل «في الذهن» به تعبير شريف شما مادى است و يا مجرد؟ پاسخ وى آن است كه ايس صور نيز مجردند، و چون وى اين صور را مجرد قائم به نفس مى داند اين سؤال از وى داريم كه چرا نفس، ظرف صور معقول باشد و عكس نباشد؟ مگر هر دو مجرد قائم به ذات ئيستند؟ اولويت در ظرفيت يكى بدون ديگرى چيست؟

ثمّ ليت شعري إذا كان المعلوم موجوداً مجرّداً عن المادّة قائماً بذاته و النـفس أيـضاً كذلك، قما معنى كونه فيها، و ما المرجّح في كون أحدهما ظرفاً و الآخر مظروفاً؟ اكر معلوم و صورت حاصل دفي الذهن، موجود مجرد قائم به ذات است و حق هم همين است، و نفس نیز مجرد قائم به ذات است پس معنای این که صور مجرد در نفسند، چیست؟ بین دو مجرد، که ظرف و مظروف راه ندارد، ظرف و مظروف بودن در موطن عالم مادهٔ معقول است. ما در این مسجد نشستیم و در این برهه از زمان هستیم، مراد از نشستن ما نشستن جنبة ناسوتي ما به لحاظ بدن است و الا به جنبة تجردي و روحي فوق زمان و مکانیم با این که شخص پیش ما نشسته چه بسا به کلجاها میرود و بسر میگردد، به عرش و فوق عرش میرود، در آنجا سیرها دارد. روایات حجت نصول کافی مربوط به جنبهٔ ملکوتی نفس و سیر آنهاست. در همین کتاب مطالبی پیرامون این روایت که فرمود: ۱ شبهای جمعه روح ما به عرش میشود، می آوریم چنان که آقا از ستاره شناس پرسید: در چه رشته کار میکنید؟ عرضه داشت: در ستاره شناسی. أقا تقدير كرد و فرمود: چه مقدار در اين فن مي نوانيد حساب كينيد. أيها مي نوانيد حساب کنید اَدمی که از آن وقت تا کنون که پیش من آمدید از جای خود تکان نخور ده و قدمی برنداشته و چهارده هزار عالم سیر کرده و در جای خود قرار دارد، کیست؟ وي گفت: من اين مقدار كار نكرده و زحمت نكشيدم. أن گاه پسرسيد: چنين آدمي

۱. مدینة المعجود، در معجزات امام سجاد الله، ص ۲۰۷، (چاپ سنگی).

کیست؟ فرمود: من که در پیش شما نشستم، چنین آدمی هستم. شاهد بر این گفتار من آن است که من خبر از خانهٔ شما دارم. پس «آب که از سر گذشت چه یک و جب و چه صد و جب»، و آن این که در خانهٔ خود کیسهای سفید رنگ دارید و در آن این مقدار پول است. این مطلب به لحاظ تجرد نفس است اما مرتبهٔ نازلهٔ نفس البته چنین نیست، و نفس مراتبی دارد. نفس در مرتبهٔ پایین غیر از مرتبهٔ عالی عقلی آن است در آن مرتبهٔ «لا شَغْلهُ شَانٌ عَنْ شَانٍ» اصادق است، ولی به لحاظ قوای ظاهری، کثرت بر نفس حاکم است، لذا افعال نفس در موطن گوش را نمی توان به چشم نسبت داد، لذا در حالی که دست بر چشم خود قرار می دهید می گویید: من با این چشم دیدم، و من با این گوش شنیدم، پس با این من یکی است، ولی این «من» دارای عرض عریضی است: تو خود یک شخصی و چندین هزاری دلیسال از خویش روشسن تر نداری پس در مرتبهٔ تجردی نفس با صور عقلی، ظرفیت و مظروفیت معنا ندارد، و ظرفیت در بین امور مادی صحیح است.

و الظرقية بين شيئين مع مباينة أحدهما عن الآخر في الوجود إنّما يتصور في العقادير الأجرام. آب و كاسه دو چيز است و دو موجود مباين مادى بها همديگر ظرفيت و مظروفيت را مىسازند. توضيح اين كه، ١. گاهى ظرف و مظروف به همديگر مباينت ندارند، بلكه به عنوان حال و محلّند؛ مثلاً كيف نفسانى حال در نفس است و بين آنها مباينت نيست. ٢. گاهى بين ظرف و مظروف مباينت است. ظرف و مظروف در اينجا در زبان قوشچى طورى تقرير شد كه دو چيز جدا ومنحاز و مباين و مجرد قائم به ذات يكى ظرف و ديگرى مظروف است، در اين صورت چنين ظرفيتى تنها در امور مادى است و آوردن آن در باب علم و امور مجرد، صحيح نيست.

نعم من استنار " پس از بیان رأی قوشچی بنابر تقریر ایشان که صورت حاصله دفی

١. بمحار الانوار، ج ٩٠، ص ١٥٢. اول أن اين است: ديا مَن لايشغله...ه.

درس صد و نود و هشتم.

الذهن اراز صورت حاصله و قائم بالذهن جدا كرده و اشكالاتى بر ايشان كرده اكنون از اين مطلب شبهه استدراكى كرده كه، اگر كسى راجع به حصول صور مدرك در نفس به اين گونه تفؤه كند و به آن رسيده باشد كه نفس مبدع جواهر عقلى باشد حرف او را محملى صحيح است، ليكن آخوند در تعليقات خود بر شفه بيان كرد كه دست امثال قوشچى به اين مباحث و تحقيقات عرشى و رفيع و منيع نمى رسد. همان گونه كه بيان كرديم مبحث علم بسيار سنگين است و اصول و امهات علم در ايس كتاب عرضه مى شود. مرحوم خواجه رسالهاى در باب علم دارد، با آن كه فروعات و شقوق بسيارى را مطرح فرموده و فصول علم را تقرير فرمود، ليكن باز پرسشهايى باقى مى ماند. و اشكالاتى پيش مى آيد. گرچه آن رساله، بسيار عرشى و سنگين است اما مستدرك و تكمله مى خواهد و مستدرك آن، همين مباحث بلند علم در ايس كتاب مستدرك و تكمله مى خواهد و مستدرك آن، همين مباحث بلند علم در ايس كتاب است.

نعم من استنار قلبه بنورالله ذاق شيئاً من علوم الملكوتيين، يمكنه أن يذهب إلى ما ذهبنا إليه. در اين بحث حرف ذوق است. ذوق به اصطلاح حكمت متعاليه و عرفان، يافتن است و نه دانستن مفهومي، و اين خيلي اهميت دارد كه انسان خود عقل شود. ملاي رومي در بيان حديث جناب رسول الله گفت:

یک گروه مستغرق مطلق شده همچو عیسی با ملک ملحق شده نسقش آدم، لیک مسعنی جبرئیل رسته از خشم و هوا و قال و قیل

یک چنین انسان ملکوتی شده که به مرحلهٔ ذوق و شهود رسید و چشیده و یافته، به گونه ای که به علوم مفهومی اکتفارنکند در باب علم سخن بگوید. اگرچه مسائل این علم در این کتاب پراکنده است، ولی ما آنها را جمع کرده و رساله ای در علم نوشتیم، این رساله مبیضه نشده و پراکنده است. عناوین و موضوعات و مسائل علم یکی دو و پنجاه و صد تا نیست، بلکه مسائل و مباحث فراوانی در آن است که بیماری چشم من اجازهٔ پرداخت به آن را نمی دهد. شما نیز مباحث علم را یادداشت کرده و به حول

و مشیت الهی مباحثی پیش می آید که متمم این مباحث است. اکنون سخنی می شنویم و آن را تصدیق می نماییم. بعدها اصول وامهات دیگر شنیده و در اینها قوی تر می گردد و خود را بهتر نشان می دهد. کیف کان در ابتدا بیان کردیم که نفس منظهر و مظهر صور علمی است؛ ابتدا به طور تلویحی به آن اشاره کرد، اندک اندک آن را باز کرده و خودش را نشان می دهد، اینکه نداریم و به سوی دارایی می رویم بدیهی همه، از مردم الهی و طبیعی است اگر مردم دارا هستند پس چرا برای کسب کمالات این همه در زحمت و تعب و رنج و تحصیل مشکلات هستند؟ پس همه از حرکت و از نداری به سوی دارایی باید معترف و مقر باشند که دهنده ای به او می دهد، و گیرند، خود وی است. یک سخن در این است که دهنده چگونه می دهد؟ و این شعبی دارد و دارای عرض عریضی است. ملاصدران در شرح اصول کانی و نیز در تعلیقات بر دارای عرض عریضی است. ملاصدران در شرح اصول کانی و نیز در تعلیقات بر مشده در این باره بحث کرده است: مرحوم حاجی فرمود:

و هسل بستولید أو إعداد شبت أو بسالتوافسي عادة الله جسرت و الحقّ إن فاض من القدسي الصور و إنّسما إعسداده مسن الفكس و جسسرى عسادة خطاً شدیداً و لیست العسسلیّة تسولیداً این اقول سه گانه خلاصه و عصارة افادة جناب آخوند در اسفار و در جاهای دیگر است. پس این که نداریم و به سوی دانایی می رویم دلیل بر وجود دهندهای داراست. اگر از خاکیان بپرسید: در تلاش و کوشش خود به کجا می روید؟ و از کجا خبر یافتید که علم در کجا نهفته است و چه کسی به تو می دهد؟ و چگونه جان تو از نقص به کمال می رود؟ چگونه علم را می باید؟ سنگ و گل چگونه دارای معارفند؟ آیا عنوان علی برای تو دارند و یا عنوان اعدادی؟ او ندانسته به دنبال معارف می رود، و جناب عالی می دانی که ملهم و مفیض از ماورای طبیعت است، و محض علم و خزانه علم در می دانی که ملهم و مفیض از ماورای طبیعت است، و محض علم و خوانه علم در آنجاست، بلکه به لحاظ مراتب وجود خزاین علوم در ماورای طبیعت موجود است.

١. شرح منظومه، تصحيح و تعليق آية الله حسن زاده، ج ١، ص ٢٨٣.

درهر صورت گرفتن نفس و داراشدن وی، چگونگی نگهداری آنها چگونه است؟ در نهايت اين مباحث به اتحاد عاقل بـه مـعقول مـيرسد. در الهـيات هـمين كـتاب بـه خواست خدا خواهیم خواند که نفس مقام ظلّی «کن» را داراست، زیرا نفس در مقام اتصاف به اسمای شریف الهی، که اصیل و ذاتی اند، مقام ظلیت را پیدا می کند، چون اسمای الهی واجبند، و نفس ممکن اسماء را در حدّ خود می بابد؛ یعنی همان گونه که خالق او چنین صفت و قوت و قدرت را داراست و هرگاه بـخواهـد بـه «كـن» آن را موجود ميكند، نفس نيز چنين مقامي را به طور ظلّي دارد: ﴿ إِذَا أَرَادَ شَيْتًا أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ﴾ \ البته مقام «كن» داراي مراتبي است: در كودكي كه تازه قوه فاهمه وي به كار افتاده، و نيز در حالت شباب اين مقام را داراست به اينكه در وعاي ذهن خود خيالاتي را انشاء میکند، و به وفق ساختهٔ خویش آنها را در خارج عملی میکند، زیرا هر کس آنچه را که ابتدا در خویش ساخته، در خارج محقق می سازد. این مقام «کن» است. پله پله از این مقام کن بالاتر می آید تا به جایی می رسد که انشای صور در مملکت وجودش بضرب من التعبير ـ و نه در خارج، و در خارج ميكند؛ به عبارت روشن تر انشاء صور دو گونه است: ۱. گاه در خود وی پیاده می شود، و دیگری آن را نمی بیند؛ ۲. گاه در مادهٔ کاینات تصرف می کند؛ یعنی در زمین و دریا و دلها تصرف می کند، به طوري كه مشاهد ديگران است. اين تصرفات مستند به نفس ناطقهٔ اوست؛ تا توجه و اراده میکند، میبیند که شیء مسخّر او و مطیع اوست. اکنون درباره مَـظُهر و مُـظهر شدن می فرماید: ۱. نفس بر قسمی از تصورات مستولی و مسیطر و قاهر است، و نسبت وی به آنها نسبت قاهر و مستولی است، پس نفس مُظّهر آنهاست؛ یعنی مُنشی و موجد أنها بوده، و البته در اين انشاء و خلق «بإذن الله» مستتر است، و لازم نيست ما أن را به زبان آوریم، زیرا هر کاری که ممکن انجام می دهد بإذن الله است، چـه بـه زبـان آوریم و چه آن را به زبان نیاوریم. برای موحد لازم نیست تا دم به دم بعد از هر کلمه و

جمله «بإذن الله» بكويد، بلكه در سرشت او «بإذن الله و بحول الله و قوته أقوم و أقعد» نمهفته است؛ ﴿ وَمَاتَشَاءُونَ إِلَّا أَنْ يَشَاءَ اللَّـهُ ﴾ `. پس نيفس نسبت بيه ميحسوسات و متخیلات قوت و قدرت دارد، و شبیه به مبدع آنهاست. ۲. قسمی از موجودات هستند که بسیار قوی بوده و نسبت نفس به آنها نسبت مسیطر و قوی نیست. دربارهٔ موجودات پایین چنین گفتیم که و قتی نفس با قوه باصرهٔ خود با درخت مواجه شد. نفس به وزان آن در ذات خود صورتي را انشاء ميكند، ولي در باب موجودات قوي مثل عقول چه باید گفت؟ فعلاً میگوییم نفس نسبت به آنها مَـظْهر است. در تشبیه معقول به محسوس می توان مثل آفتاب و آینه را در نظر گرفت؛ اگر آینه ای در قبال آفتاب قرار گیرد و آینه صافی و بدون حجاب باشد، آفتاب در آن منعکس شده و خودش را نشان می دهد، به طوری که کأن آینه کار آفتاب را می نماید؛ پیعنی وقتی انسان به آینه نگاه کند چشم وی را میزند، و از آن نور به دیوار منعکس شده و دیوار را روشن میکند پس شدت تجلّی شمس در آینه نیز تأثیر میکند، ولی حواس آینه باید جمع باشد که یک و قتی «أنا الشمس» نگوید. حقایق و معارفی بر جان وی تابید. اما او قابل است و بین مظهر و معطی و بین مستفیض و مفیض تفاوت است: فیاض اسصل است. پس مفارقات و ماورای طبیعت و نفوس و عقول، و ارواح و مـدبرات عالم قوى تر از وى بوده و انسان آنها را ابداع نكرده است. پس نفس نسبت به مفار قات نوری مَظهر است. پس مدر کات ما دو قسم است: قسمی که دون نفس و ضعیف تر از اویند؛ پس نفس نسبت به آنها مُظهر است؛ و آن قسم که فوق نفس و قبوی تر از وی هستند؛ نفس نسبت به آنها مُظهر است. در قسم اول نفس منشى و مبدع آنهاست و نسبت به مافوق مُظهر است. در قسم اول صور علمي فعل او بوده و قائم به نفسند، اكنون كه سخن از انتزاع نيست، بلكه آن صور فعل نفس ناطقهاند. پس حالٌ و محلُّ معناندارد و این صور قیام صدوری به نفس دارند، چنان که متکلمین و متأخرین مشاء

۱. انسان (۷۶) اَیهٔ ۳۰.

بین نفس و صور علمی نسبت حال ومحل را قائل شدند، چنان که بین آنها نسبت هیولا و صورت نمیباشد، و عنوان هیولا و صورت در آنها محقق نمی شود، هیولا و صورت در امور مادي جاي دارد. هيولا قابل و صورت مقبول است. پس سخن از فعل و فاعل و قيام صدوري فعل به فاعل است، لذا اشكالات آقايان كه مبتني بر حالً بودن علم و عرض بودن آن است پیش نمی آید. پس آن کس که دلش متنور به نور الهی بوده و از علوم ملکوتی چشیده باشد می تواند بر طبق مذهب ما مشی کند. بابرایس ایشان اگر حصول فی الذهن را قائل شوند جا دارد که همان مبنای اشراقیین در باب علم خدای تعالی به نظام هستی، یعنی عقول و ملک و اجسام و انسان که فعل حقند و قائم به ذات حق تعالى هستند، و خود نظام عالم و حقايق أن معلوم حقند را بياوريم، پس حق تعالى علاوه بر علم بدآنهادر مقام ذات در مقام فعل نيز به آنها علم دارد؛ يعنى ذات اشیاء و حقایق نظام هستی صورت علمی حق تعالی نیز هستند، خمود فسلک و ملک و اجسام صورت علمي حق بوده وقيام به وي دارند. همين مبنا را در باب علم نفس به صور ذهني خود بياوريم، پس حصول في الذهن عين قيام بـه نـفس بـوده و نفس به آنها به همین قیام عملم دارد، و از ایمن جمهت عمین نمفسند، پس ذوق عملوم ملکوتی، در قیام علم نفس به صور مخلوق ذهنی با علم ذات حق به صور خارجمی عالم است که مخلوق حق تعالی بوده و قائم به ذات حقند. پس در صدد مبحث به مظهر و مظهر بودن نفس اشاره كرديم. حسيما لوحّناك إليه في صدر المبحث أنّ النفس بالقياس إلى مدركاتها الخيالية و الحسّية أشبه بالفاعل المبدع منها بالمحلّ القابل؛ و بمه يندفع كثير من الإشكالات الواردة على الوجود الذهني، الَّتي مبناها على أنَّ النفس محل للمدركات و أنّ القيام بالشيء عبارة عن الحلول فيه. در مدركات خيالي و حسى نفس، منشي و فاعل آنهاست پس حرف قابل و مقبول در اين امور بيمعناست. و بعداز چند مطر دربارة مفارقات نيز سخن ميكويد كه «أما حال النفس بالقياس إلى الصور العقلية». يس همين مبنا اشكالات وارد بر وجود ذهني را، كه محور أن محل بودن

نفس و قابل بودن و نسبت به مدرکات حسی و خیالی است، بر می دارند. پس نفس هیولای صور و یا محل قابل آنها نیست و سخن از حلول در آن روانمی باشد، زیرااگر حلول صور صحیح باشد، تشخص می یابد جزئی می شود، در این صورت کلیت و حمل بر کثیرین چه می شود، و اگر اعراض بوده و حالند لازم می آید همهٔ مقولات در تحت کیف مندرج شوند.

اشکالات عبار تند از: منها کون النفس هیولی للصور الجوهریّة. نفس هیولا و صور جوهری صورت باشند و این درامور مادی جای دارد.

و منها صیرورة الجوهر عرضاً و کیفاً. حالَ عرض است و در محلَ نفس قرار میگیرد و نفس این عرض را میپذیرد.

و منها اتصاف النفس بماهو منتف عينها كالحرارة و البرودة و الحركة و السكون والزوجية و الفردية و الفرسية و الحجرية إلى غير ذلك من العويصات المتعلّقة بهذا المقام. ففس اكر اين آتش را ادراك كرده خواص أن را نسدارد، و آنها در ذهن تأثيرى نمى گذارند. ولى در صورتى كه فعل نفس باشند اشكالى پيش نمى آيد، زيرا مناهيت همان ماهيت است، ولى وجودات مراتب دارند، مر تبهاى از وجود خارجى است و در آن نشأه آتش مى سوزاند و در مر تبهاى نمى سوزاند بنابراين وجودات مختلفند گرجه لباس و صورت وجودات، كه ماهياتند، يكى هستند. پس همة عويصات از قبول به خال و محل پيش آمده است. اكنون دليل ويندفع و را ذكر مى كند: فإنه إذا ثبت و تحقق أن قيام تلك الصور الإدراكية بالنفس ليس بالحلول بل بنحو آخر غيره، لم يلزم معذور أصلاً وقتى ثابت و محقق شد كه قيام اين صور ادراكى به نفس به حلول نيست، بلكه از قبيل فعل نفسند و قيام صدورى به نفس دارند اشكال مندفع است، پس غير از حلول، مراد قيام صدورى است. و لاحاجة إلى القول بأن ما هو قائم بالنفس غير ما هو حاصل لها، و قيام صدورى است. و لاحاجة إلى القول بأن ما هو قائم بالنفس غير ما هو حاصل لها، و خام شجود و نيازى به هذا في المحسوسات ظاهرية كانت أو باطنية. بنابراين اشكالات رفع مى شود و نيازى به فشكل زخمت قوشچى نيستيم تا وفي الذهن و را از وبالذهن و تفكيك كنيم و در رفع اشكال زحمت قوشچى نيستيم تا وفي الذهن و را زا وبالذهن و تفكيك كنيم و در رفع اشكال زحمت قوشچى نيستيم تا وفي الذهن و را زا و و در وفع اشكال

بكوشيم. مراد از احاصل لهاا، احاصل فيهااست، جنان كه در سخن وى گذشت. جملهٔ اخير او هذا في المحسوسات ظاهريّة كانت أو باطنيّة الا يعنى محسوسات ظاهر كه معلوم اول بوده و پس از آن وى را از ظاهر به باطن برده، و خيالى مى شود. پس باطنيه، يعنى خياليه.

یکی از کستابهای خسوب درسسی کسه دارای روش و سسبک خوشی بسود، اثولوجیاست. اکنون در تحصیل علوم قناعت پیشه می کنند و این کتاب از درسی بودن خارج شد. این کتاب را قبلاً به ارسطو نسبت می دادند. اکنون در ایس اسناد دغدغه دارند و می گویند از تاسوعات فلوطین است. اثولوجیا، یسعنی مسعرفة الربوبیة و در حاشیه قبسات جناب میر چاپ شده است. اثولوجیا در ده میمر است، مراد از میمر در لغت فرانسه، یعنی امر مرموز و مجمل و پیچیده و اشاره. این کتاب به اشاره گذرانیده شده است. بعد اکنون این مطالب و منابع آن را یاداشت و تحقیق کنید و آن را محقق گردانید، زیرا اجرا کردن انسان را ورزیده می کند، و کار می رسد. بیهقی در تاریخ خود خیلی شیرین گفته است: ۴مرد آنگه دانا شود که نبشتن گیرد. ۴ اگر کسی بتواند دست به قلم کند و منویات و خاطرات و حقایق آسمانی و درونی خود را در خارج محقق مازد، دارای صنعت خوب و فن خوشی است. توان محقق کردن حقایق در کسوت نافاظ و سان دادن آنها بسیار ارز شمند است. در هر صورت این مطلب در میمر عاشر و نیز در تعلیقات آخوند بر شفد او در اسفار آمی آید.

و أمّا حال النفس بالقياس إلى الصور العقليّة من الأنواع المتاصّلة فهي بمجرّد إضافة إشراقيّة تحصل لها إلى ذوات عقليّة نوريّة واقعة في عالم الإبداع... اكنون حال نفس به قياس به مافوق را بيان ميكند. نفس نمي تواند مافوق خود را ابداع كند، بعدها كه نفس ارتقاى وجودى يافت حكم نفس به گونهاى ديگر خواهد شد چنان كه آن را خواهيم

۱. ص ۱۳۰.

۲. ج ۲، ص ۶۸، (چاپاسلامیه) و ج ۱، ص ۱۲۵، (چاپ اول).

کرد، ولی اکنون بر طبق عبارت نفس «مَظْهر» آنها میشود. و البته هر چه از تـعلقات آزاد شویم، این مظهریت روشن تر و بهتر خواهد شد. ۱

نفس آزاد و دارای مقام سراح، روشن تر و زلال تر و حقایق آن سویی را میبیند و نسبت به آنها مظهر می شود و به آن پایه می رسد که می فرماید: «لو کشف الغطاء لما از ددت یقیناً.» پس این دیدن ها مراتب دارد. در تشبیه معقول به محسوس چنین می گوییم: گاه در هوای غبار آلود و خاکی و تیره چیزی را از دور مشاهده می کنیم، این حجاب و غبار نمی گذارد که به درستی ماشیء را تشخیص داده و یقین پیدا کنیم گاه بر حسب قدرت بصیرت و زلال بودن هوا به درستی می بینیم و مطلب را در می یابیم. حسب قدرت بصیرت و زلال بودن هوا به درستی می بینیم و مطلب را در می یابیم. خدای تعالی توفیق عطا کند تا کشیک نفس بکشیم. آنهایی که مواظب هستند و کتاب وجود خودش را با حروف باطل، هرچه که باشد، نمی نگارند ایشان در ایس زمینه رستگارند. حاجی فرمود:

دفتر حق است دل به حق بـنگارش نـيست روا پـرنقوش بـاطله بـاشد

نقش معارف را در دل محقق کنیم، پس کشیک نفس کشیدن و بیهوده سخن نگفتن، و چانه را عقل گرداندن، و خوردن غذاهای عقلی و خلاصه ملکوتی و عقلانی بودن، باعث زلالی حقایق می شود. ایشان در منامات و تمثلات و مکاشفات قوی تر و زلال تر هستند. از فرمایشهای خوش مرحوم علامه ـ رضوان الله تعالی علیه ـ به هنگامی که برای پرسش سؤالات و مشکلاتی به خدمت ایشان رسیدم این بود که می فرمود: دهر روز مراقبتم قوی تر و زلال تر باشد تمثلات شب من هم زلال تراست. عیلی از این جمله خوشم آمد، شب و خلوت، هنگام شکار است، تمثلات، نظیر خیلی از این جمله خوشم آمد، شب و خلوت، هنگام شکار است، تمثلات، نظیر

۱. آخوند می فرماید: رفیقی داشتیم که هم درس و هم بحث خوبی بود و خوش می فهمید. بیماری دنیازدگی بسرای وی پیش آمده و پس از چندی خوی وی دگرگون شد و به قدری در مسائل عرشی کند شده بود که انتقالات و فهم لطایف و دقایق را از دست داد. لذا بارهاگفته شد که تعقل با تعلق جمع نمی شود.

ز هرچه رنگ تعلق پذیرد آزاد است

﴿ فَتَمَثَّلُ لَهَا بَشَراً سَوِيّاً ﴾ ، بهتر می شود. پس رؤیت ها و شبح ها و عکس در شب به دلیل مراقبت روز ، روشن تر و زلال تر است. اشکال و اشباح و خواب های پریشان و آشفته ، آلودگی های روز را نشان می دهد. پس هر چه انسان آن سویی شود ، و تقرب بیشتر پیدا کند الهی تر ، و دیدارش قوی تر می شود و علوم و معارف را به نحو واقعی در می باید.

«الأنواع المتأصلة» مراد مثل نوریه و افلاطونیه است، چون افلاطون در اثبات آن پافشاری داشت به مثل افلاطونیه معروف شد. پس نفس نسبت به آنها منظهر است. رسیدن به حرف منظهر بودن هم خیلی مهم است. آیا مراد اضافهٔ اشراقی است؟ قبلاً گفته آمد که اضافهٔ مقولی در طرف اصیل لازم دارد، زید و عمرو نزدیک به هم بوده و دو چیز ممتازاز همدیگر به هم نسبت پیدا می کنند. پس تمایز تمایز تقابلی است. اما اضافهٔ اشراقی اضافه ای یک طرفه است. یک طرف احاطه دارد و طرف دیگر محاط اصت. مطلب دیگر این که، تفاوت مراتب انسان ها به مراتب علم است: ﴿ وَالَّذِینَ أُوتُوا المِلْمَ ذَرَجاتِ ﴾ به این علم ثانوی و دانستن واقعیت و حقیقت، برای انسان درجه پیدا می شود، و هرچه بیشتر بداند، درجاتی قوی تر و شدیدتر دارد.

این انواع جسمانی و کثرات مشاهد ما دامنهٔ ارباب انواعند در بهاب انواع، یسعنی انواع متصله و مثل الهیه، و مثل افلاطونیه و به عبارت عرفا، اسساء الله حقیقت و واقعیت این انواع جسمانی اند؛ به عبارت دیگر آنها اشعه و اظلال و آیت آنها هستند. قدما به جای کلمهٔ آیت، اصنام می گفتند، همان گونه که نسبت بدن با نفس نسبت مرتبهٔ نازل با مرتبهٔ عالی است، و نمی گویید: بدن یک سو و نفس یک سو، و تقابل این گونه برای آنها قائل نیستید. پس قوا مرتبهٔ نازل نفس هستند، چنان که بدن نیز مسرتبهای از مراتب نازل نفس است، و نفس نسبت به بدن اضافهٔ اشراقی دارد، و بدن استقلالی ندارد تا تقابلی بین آنها باشد و قوا نسبت به نفس اضافهٔ اشراقیه دارند: هو النفس فی وحدته کل القوی، پس همین نسبت بین ارباب انواع و پیکره و اصنام و اجسام است.

ارباب انواع، مدبرات و مفار قاتند، آنها مرسلات بوده و ادارهٔ نظام هستی در دست ایشان است. آنها در کارند و این کثرات مرتبهٔ نازل آنها و قیام به آنها دارد. پس ایس نسبت کثرات به آن اصل، نسبت قوا به نفس است، لذا فرمود: این کثرات به اصل و قیوم خویش اضافهٔ اشراقی دارند. پس این کثرات اصنام و آیت و ظل و رقیقهٔ ارباب انواعند. پس به فرهنگ لغت قوم آشنایی داشته باشیم، و هر جا اصنام گفته می شود باید همین رقیقه را از آن فهمید.

در اعتفادات صدوق بیان شده که ملکی که مدبّر طیور است چگونه و چطور است و نیز انسان دارای ملک موکل است. در هر صورت در چهل جای این کتاب از مثل بحث مي شود، و البته اينها دامنة بحث علم است و بحث علم بايد به خوبي در انسان تحقق یابد. و یکی از مسائلی که درمثل به آن نیاز داریم همین بحث افاضهٔ علوم و معارف به انسان است. پس از ناحیهٔ علم باید حرف مثل را بزنیم لذا فرمود: نفس با اضافهٔ اشراقی به مثل به آنها علم پیدا می کند. و این مُثُل هسمان اربساب انسواع بسوده و نسبت أنها با انواع جسماني مثل نسبت معقولات با اشخاص مادي است لذا فرمود: نسبتها إلى أصنام أنواعها الجسميّة كنسبة المعقولات التي يسنتزعها الذهس عسن المسوأة الشخصيّة على ما هو المشهور إلى تلك الأشخاص. مشهور در باب تعقل قائلند كه نفس از زید و عمرو و بکر و خلاصه از افراد و اشخاص و کثرات مفهوم عامی انتزاعی میکند. مفهوم عام انسان از کثرات مزبور انتزاع شده و این مفهوم عام مشرف بر همهٔ کثرات است. اگر همین مفهوم عام را موجود عینی کنید و تحقق بدهید، همان گونه که این مفهوم عام از این کثرات برخاسته و محیط و مشرف بر همه است و این کثرات با او مرتبطند، این موجود عقلی معقول در ذهن، اگر در خارج تحقق داشته باشد، همهٔ كثرات اشعه او بوده و تمام كثرات وابسته به او هستند. عنوان مثل نوري جمع مثال است. رب النوع و مثال موجود مجرد عقلي خارجي به سان آفتابي است كه شعاعش بر همهٔ افراد جسمش احاطه دارد. آخوند می فرماید: همان گونه که مفهوم عام را از كثرات انتزاع كرده و اين معنا با همه مر تبط است و آنها زير پر او هستند، اكنون ذهن را به خارج بياوريد اين موجود مجرد عقلاني باكثرات خود همانند اين معقولات است. كثرات در ضمن او تحقق دارند. بناء على قاعدة مُثُل الأفلاطونيّة.

بحث در این بود می نفس ناطقه نسبت به برخی از معانی مسیطر و قاهر است و بر آنها استیلا دارد، لذا می تواند آنها را خلق و انشاء و فعل وایجاد کند. در برخی از تعابیر این فعل نفس به «تصویر» نیز نامیده شده است. این مدرکات مثل متخیلات و محسوسات هستند که نفس بر آنها غلبه دارد. اما نفس نسبت به معانی عقلی، که فوق ادراکات حسى و خيالي هستند، مسيطر و قاهر نيست. به همين جهت «مَنظُهر» آنهاست. موجودات و ذوات عقلي در قرآن كريم به مرسلات، تاليات ذكر، معقبات، حافظات نام برده شدند. اهل عرفان از آنها به اسماء الله نام می برند. اسمای لفظی دارای معاني هستند، ولي حقيقت أنها اسماء الله تكويني است. مرحوم فيض كاشاني در تغسير صافي و نيز در كتب سه گانهٔ حق اليقين و علم اليـقين و عـين اليـقين مــي فرمايد: انسانیت انسان به ادراک اسمای تکوینی و حقیقت اسمای لفظی است، والا معانی اسمای لفظی باعث رشد عقلی انسان نمی شود. با یک کتاب لغت می توان لفظ محیی را فهمید، اما کمال انسانی به فهمیدن و دریافت حقیقت تکوینی این اسماء است. در تفاسير انفسي قرآن كريم در ضمن آية شريفة ﴿ وَعَلَّمَ آدَمَ الأَسْمَاءَ كُملُّها ﴾ ا فسرمودند: خدای تعالی همین اسمای لفظی را به آدم تعلیم داده است؛ یعنی قوه و مُنّهای به انسان داده است که قادر بر وضع الفاظي است که با آن مايحتاج زندگي روزانه را بر مي آورد، و با آن به تفهیم و تفهم بپردازد. و مقاصد خویش را به دیگران بفهماند، زیرا اشارات و علامات و امارات، کار الفاظ را نمی کنند و الفاظ و لغات و زبان های گوناگون بر همین اساس وضع شدهاند. اما حیوانات دیگر چنین قوت و قدرت و مُنّهای ندارند. تعلیم

<sup>•</sup> درس صد و نود و نهم.

<sup>1.</sup> بقره (2) آیة 31.

اسماء به انسان اختصاص دارد. زنبور عسل در طی سالیان دراز زندگی یکنواخت دارد، و یک جور لانه میسازد و از ظاهر به باطن انتقال بیدا نمی کند. اگر میلیون ها سال هم در این نشأه زندگی کند، آهنگ و صدایش به همان صدای خاص و گونهٔ خاص است، و قادر بر انجام دادن عملي نيست كه ديگران از آن بسهر ممند شموند، لانــة وي مخصوص به وی بوده و به کار دیگری نمی آید. دست مبارک جناب انسان است که از ظواهر به بواطن و از این اسمای ظاهری به باطن آنها میرسد؛ یعنی به حقیقت اسماء که خود آن اعیان و مجردات و حقایق و کیلمات نبوری و جبواهبر میجرده و غییر مجردهاند. انسانیت انسان و به فعلیت رسیدن وی آن است که آنها را ادراک کند و به حقیقت آنها دست یابد و خود آنها شود. اگر به طور کامل چنین موجودی شد که به حقيقت همه برسد درباره وي اين آيه صادق است: ﴿ إِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقِ عَـظِيمٍ ﴾ ١. پس وی متخلّق به اخلاق ربوبی گردید، و هر کس به هر اندازه که می توانـد و بــه انـدازهٔ همّت خويش ﴿ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللّهِ أَسْوَةً حَسَنَةً ﴾ "بايد به آن حضرت تأسّى و اقتدا كند. پس به هر مقدار که به حقایق کونی نظام هستی دست پیدا کردید قرآن شدید، و بـه همان اندازه انسان شدید و از حقیقت نبوت بهره بردید. لذا مراتب انسان به مراتب علم اوست: ﴿ وَالَّذِينَ أُوتُوا ٱلعِلْمَ دَرَجاتٍ ﴾ ". پس دانستن اسماي لفظي داراي شأنيي است و از فضل به شمار می رود، لیکن عمده رسیدن به اسمای تکوینی، یعنی حقیقت اسمای لفظی است.

به ملاتکه و اسماء الله مُثُل گفته می شود: مُثُل جمع مثال است. مثال مصدر بهاب مفاعله بوده، چنان که در باب مفاعله دو مصدر است: «ضارب، بهضارب، مضاربة و ضراباً» این نیز مصدر دوم است. بهاب مفاعله طرفین لازم دارد. مثل نیز حقیقت

۱. قلم (۶۸) آیهٔ ۴.

۲. احزاب(۳۳) آیهٔ ۲۱.

٣. مجادله ( ۵۸) آیهٔ ۱۱.

اینجاییها و اجسام اصنام و آیت و ظل و مظاهر آنها هستند؛ به عبارت دیگر رقیقهٔ آنهایند. اما بین آیت و ذوالآیه و بین صنم و مثال جدایی و گسیختگی نیست، والاکلمهٔ آیت و نشانه معنا نداشت.

آیت و نمونه و نشانه و علامت باگسیختگی سازگاری ندارد. پس اصنام در طول آنهاست، و آنها مثال همدیگرند و حکایت از همدیگر میکنند. میر فندرسکی فرمود: دصورتی در زیر دارد آنچه در بالاستی،

صورت زیرین اگر با نردبان معرفت بر رود بالا همان با اصل خود یکتاستی یس یک حقیقت از عرش تا فرش گسترده شده و در هر مرتبهای لباس پسوشیده است و هر مرتبه با دیگری به شدت و ضعف تفاوت دارد. پس مثال به این جهت بر اسماء الله و ملاتکه گذارده شده که آنها از هیمدیگر حکیایت می کنند. پس اصنام و اجسام و اینجایی ها هم مثال بالایی ها هستند، پس حکایت طرفینی است، اما بر اثر قرب آنها به حق سبحانه به آنها مثل الهيه و مجرده و نوري گفته مي شود، پس عبارت مثال و مثل برای تمییز دو طرف از همدیگر است والا مماثله طرفینی است. خدا درجات استاد ما آقای قزوینی ـ رضوان الله تعالی علیه ـ را متعالی کند. ایشسان تسعبیر شیرینی در این باره داشتند. می فرمود: نفس ناطقه یک بدن دارد این بدن مَرْ کب وی بوده و نفس به وی تعلّق دارد و حفظش می کند، و از وی نگه داری می نماید تا صورت خویش را از دست ندهد، بدن آن فآن در حال تحلیل و نشیب و فراز است. و اگر نگهداری نباشد صورت و وحدت و ریخت و شکل و چینش و نظام و هیأت وی از دست می رود، اما نفس مانع از دست رفتن صورت بدن است، به طوری که اگر پس از چند سال به کسی برسد، وی را همان آدم گذشته می یابد، زیسرا همیأت وی عملی رغم تغییرات و استحاله های مداوم محفوظ است. مرحوم حاجی در منظومهٔ خود فرمود:

جزئیة کلیة و جمزه و کل و کان حفظ کل نوع بالمثل پس همان گونه که نفس بدن را حفظ میکند، به بیان جناب قزوینی، مثل هم بدن دارند، البته نه بدن جزئی، بلکه مثل به همهٔ ابدان تعلق دارند، زیرا دارای سعهٔ وجودی هستند؛ مثل خورشید که سعهٔ وجودی وی باعث فراگیری نور وی شده است، آنها از شمس نیز شریف تر و احاطهٔ وجودی آنها بیشتر بوده و تعلق به همه دارند، و همه را می پر ورانند. پس آحاد افراد نوع آنها در هر زمان و مکان و دوره و کوره مورد پر ورش وی قرار داشته و همین تعلق تدبیری را به آنها دارد، چنان که بندن ما در دوره های مختلف به یک نفس تعلق دارد و نفس راگرداننده و حافظ است.

سخن ما در این بود که چگونه ما این ذوات عقلی وحقایق نوری و مثل الهمیه را ادراک می کنیم. إدراک آنها از سنخ ادراک قسم اول نیست به این که نفس آنها را انشاء و ایجاد و تصویر کند، زیرا این قسم فوق نفسند و دون نفس نیستند. بله ایشان حافظ نفس و معقبات و نگهدار نفسند، و نفس به اضافهٔ اشراقی و به اندازهٔ سمعهٔ وجمودی خود با آنها مرتبط می شود؛ هر چه اعتلای وجودی نفس بیشتر، ارتباط و اتصال وی به مثل مفارقه شدیدتر و قوي تر است و بهره وي بسيشتر ميگردد. در کاني از اسام صادق روايت شده است: ﴿إِنَّ رُوحَ الْمُؤْمِنِ لَأَشَدٌ اتَّصَالًا بِرُوحِ اللَّهِ مِنْ اتَّسَمَالِ شُعاع الشمس بها. ۱ اين اتصال به روح الله چگونه اتصالي است؟ و اين نعلق به عقول مفارق چگونه تعلقی است؟ همر چمه صفا و تموغل و تبحرش بمیشتر می شود غموص و فرورفتگی و فنایش در عالم قدسی بیشتر شده و با آنها حشر بیشتر پیدا میکند. هر چه آن سویی ترگردید خوپذیرتر می شود. اگر دو نفر مدتی با هم نشستند و باهم مأنوس بودند، لهجه و نشست و برخاست آنها در همدیگر تأثیر میکند. نفس انسان خیلی زود خو میپذیرد و با هر کس همنشین شده به خوی وی در میآید. چیند صباحی همنشین آن سو شویم مراقبت کنیم و مواظب باشیم، کشیک نفس بکشیم و حرم دل را بپاییم آن گاه اگر نورانی و روحانی بودیم نورانی تر و روحانی تر می شویم.

چون اویس از خویش فانی کشته بود آن زمسینی آسسمانی کشته بسود

۱. کافی، ج ۲، ص ۱۳۳، (معرب).

دیگر قلم و فکر و جان، و حتی یافتن ها هم تفاوت پیدا می کند. مطالبی را که سلانه و به سنگینی و زحمت ادراک می کند، اکنون این طفل یک شبه ره صد ساله می رود. قوت وی باعث انتقالاتی عجیب می شود و سرعت سیر وی باعث می گردد از مرتبهٔ فکر بالا می آید و به مقام حدس برسد. شیخ در ۱ شادات عنوان کرد که انبیا، شأنی بالاتر از فکر اصطلاحی دارند. فکر اصطلاحی حرکت از مطلوب به مبادی و از مبادی به مراد است. پس نفس متصل به روح القدس بلکه خودش روح القدس است و به مقامی رسیده است که محل مشیت الهی قرار می گیرد و جان وی بدون تروی و تأمل و صغری و کبری چیدن به حقیقت می رسد، اما فکر اصطلاحی و عقل جزئی از بیچارگی است. آنها فوق این گونه از امورند، از حدس هم ر تبهای بالاتر دارند: «إذا بیچارگی است. آنها فوق این گونه از امورند، از حدس هم ر تبهای بالاتر دارند: «إذا می شود و به القاآت قدسی و میتوحی نابل می شوید، و جان محل جذبه می شود.

ای خوش آن جذبه که ناگاه رسد

یک کلید و یک انتقال و جذبه و یک بیداری خوش و خواب و خلوت خوش کار
کتابها و درس و بحثها می کند و به آن مقام رسیدن مزه و لذت دارد. والا از باب

تمثیل و تنظیر مثلاً بنده بیچاره را در نظر بگیرید چاهی است که حدود پنجاه و شصت
سال مشغول کندن آنم، تا به آب برسد، هنوز به آب نرسیده، و می خواهیم که از رو
نرویم و این چاه را بگوییم که آب دارد، همین طور شب و روز یک سطل از این برکه
یک ظرف از آن حوض و پیمانهای از آن جوی و همین طور به گدایی از این طرف و
آن طرف، و سطل سطل و پارچ پارچ، و جام جام، و کاسه و کاسه می خواهیم آب
بگیریم و در این چاه بریزیم. این جان کندن است اما آب باید از خود چاه بیجوشد،
و قتی خودش به آب رسید، آب می جوشد، و این مزه دارد. این شخص اکنون دارای
قوه و مُنه شده و به زبان دیگر به اجتهاد رسیده است و سرمایه دارد لذا هرچه هم آب
بکشد دیگر تمام شدنی نیست. دفاض ثم فاض». برکت این فراوان است، چنان که

جناب رسول ﷺ فرمود: «دُمْ عَلَى الطَّهارة يُوسَعُ عليك رِزقُك.» ابن طهارت باعث رزق است. طهارت از طهارت لباس تا طهارت سرّ را شامل مى شود، چنان كه رزق اعم از رزق جسمانى است، زيرا در رزق جسمانى همه شريكند و نيازى به طهارت خاص نيست. «بر اين خوان يغما چه دشمن چه دوست».

اما رزقی که بسته به طهارت است و طبق مناسبت حکم و موضوع فراتر از رزق جسمانی است، انسان بما هو إنسان نیاز مند روزی است و طهارت در خور این روزی باید در انسان فراهم شود تا روزی خاص خود را بیابد. جناب علامه طباطبائی در ضوان الله تعالی علیه می فرمود:

یک صبح به اخلاص بیا بر در ما گر کام تو برنیامد آنگه گله کن طهارت، کشیک نفس کشیدن، مواظبت از خویش، سخن گفتن از روی عقل چانه در اختیار عقل بودن، نشست و برخاست از روی مقام عندیت بودن ﴿ فِی مَقْعَدِ صِدْقٍ عِنْدَ مَلِیكٍ مُقْتَدِ ﴾ آهمه اینها باعث خلق و خوی ملکوتی در انسان است: ﴿ وَلا تَكُونُوا كَالَّذِینَ نَسُوا ٱللَّهَ فَانَساهُمُ أَنْفُسَهُم ﴾ آ. در هر صورت ادراک حقایق نوری و مثل الهی به نحوهٔ اضافهٔ اشراقی و به حسب صفا و کدورت و ضعف و قوت نفس است، و این ادراک نیز مراتب دارد. تشبیهی در این باره شده است: چشم ضعیف و یا چشم سالم در هوای تیره و غبارآلوده (مغیر) شبح و شکلی را از دور می بیند، اگر چشم قوی سالم در هوای تیره و غبارآلوده (مغیر) شبح و شکلی را از دور می بیند، اگر چشم قوی و یا هواصاف و زلال می بود شیء به خوبی و وضوح دیده می شود و دغدغه و سواس دامنگیر وی نمی شد، اما اکنون که این شبح را می بیند، احتمال می دهد: شاید وسواس دامنگیر وی نمی شد، اما اکنون که این شبح را می بیند، احتمال می دهد: شاید وسواس دامنگیر وی نمی شده و تیرگی اند، موجود باشد، حقیقت و واقع به ادراک در اسالم و قوی باشد، ولی تعلقات به امور مادی، که باعث آلودگی و تیرگی اند، موجود باشد، حقیقت و واقع به ادراک در

ا. كنز العمال، ج ١٤، ح ٢٢١٥٢.

۲. قمر (۵۴) آبة ۵۵.

۲. حشر (۵۹) آیهٔ ۱۹.

نمی آید. با چشم سالم و نبود موانع و تعلقات اضافهٔ انسراقی نفس به مدرکات آنسویی پیدا، و ادراک حاصل می شود. و ادراک، یعنی اتحاد نفس با معقول، چنان که معنای ادراک در همهٔ مراحل ادراکی چنین است و لذا تمام ادراکات به قاعدهٔ اتحاد عاقل به معقول حل می شود. و انسان با آن ارتفای وجودی پیدا می کند.

و تلك الذوات العقليّة، يعني به مجردات و مفارقات چكونه علم ما تعلق ميكيرد و إن كانت قائمة بذواتها متشخّصة بأنفسها اكنون يك سؤال از مرحوم أخوند داريسم تشخص عقول چگونه است؟ انواع مادي به واسطهٔ مادي تكثر و تعدّد مي پذيرند، و عمرو و بکر و امثال آن پدید می آیند، اما عقول چگونه تشخّص یافته بدون اینکه پای ماده در كار باشد، و كثرت عقول ازچه راه است؟ لكنّ النفس لضعف إدراكها و كلالها في هذا العالم ابن ضعف و كلال از چه بديد آمده است؟ اكنون بيان عملت ايس ضعف ميكند بواسطة تعلقها بالجسمانيّات الكثيفة، جون تدبير بـدن و پـروريدن أن بـرعهدة نفس است، و از آن نمی تواند دست بر دار د نفس باید آن را نگه دار د و به وی تعلق پیدا کند، بنابراین میسور نفس نیست تا از تدبیر آن دست برداشته و به ادراک مفارقات بپردازد، و فارغ البال برای ادراک نیست. لاتتیسر لها مشاهدة تامّة ایّاها و تَلَقّ کامل لها، بل مشاهدة ضعيفة و ملاحظة ناقصة، كإبصارنا في هواء مغبرٌ من بعد، أو كإبصار إنسان ضعيف الباصرة شخصاً، فيحتمل عنده أن يكون زيداً أو عمراً أو بكراً أو خالداً، أو يشكُّ في كونه إنساناً أو شجرة أو حجراً، فكذا. مشاهدة تامه براي نفوس ميسر نيست، زيسرا قوت نور ذوات عقلی چشم نفوس را میزند؛ مثل این که چشم سر را نور خورشید ميزند. در كاني از امام صادق اللهروايت شده است كه مردي خدمت آن حضرت آمده و توقع زیادی دارد، و میخواهد ملکوت عالم را ببیند. آقا فرمود: چشمت را به نور شمس پر کن اگر توانستی آن گاه می توانی آنها را ببینی. همان گونه که چشم سر با نگاه به نور خورشید شکسته می شود و از بین می رود، در آن عالم نیز چنین است. بنابراین تویی که از ادراک و ابصار نور جسمانی کذایی یک کلمه عاجزی چه توقع داری که

حقيقت بيكران ملكوت را مشاهده نمايي: ﴿ يُحَذُّرُكُمُ ٱللَّهُ نَفْسَهُ ﴾ ١ و ﴿ عَنَتِ ٱلوَّجُوهُ لِلْحَيِّ ٱلقَيُّومِ ﴾ ٢. بنابراين نفوس، تنها مشاهدهاي ضعيف از آنجا دارند، چنان كه اگر دیدن با چشم سر در هوای غبارآلوده و نیز از مسافت دور باشد دیدن ضعیف است، و در دیدن با چشم جان این دو قید را چنین می توان تعبیر کرد: گرد آلودگی، یعنی فاصلهٔ جسمانی با روحانی و مسافت و بعد، یعنی تفاوت دو مرتبهٔ وجود بر اثر شدت ذوات عقلي و ضعف نفوس والابعد زماني بين آنها برقرار نيست، بلكه بُعد بر اثر رتبه است. مثال دیگر در دیدن شخص ضعیف الباصره است. در هر دو مثال اگر بخواهند چیزی را با این او صاف مشاهده کنند مشاهدهای زلال و صاف نیست، بلکه احتمال و شک در وی راه بیدا میکند. پس اکنون که دیدن جسمانی چنین است در دیدن روحاني به ضرب من المثال نيز چنين است. فكذا يحتمل المثال التموري و الصمورة المقليّة عند النفس، و بالقياس إلى إدراكاتها، الكليّة و الإبهام و العموم و الاشتراك و غيرها من الصفات التي هي من نتائج ضعف الوجود و وهن المعقوليَّة أعمَّ من أن يكون ناشئاً من قصور المدرك أو من فتور الإدراك. همان گونه كه در امور مادي چنين بود، در امور روحاني و صور عقلي به نزد نفس نيز چنين است. مفعول «يحتمل»، «الكلية» و امثال آن است. اما این صور عقلی تشخّص وجودی دارند و یک نور قاهرند، اما کملیت و ابهام و عموم و اشتراک از برداشت نفس پیش می آید. نفس به هنگام ادراک این ذوات نوری و به دلیل ضعف، از آن چنین برداشت میکند. شیخ در آخر فصل هشتم نمط سوم اشارات در بحث نفس کلامی دارد که آخوند به آن نیاظر است، امیا شبیخ در آن فصل از ناحیهٔ تقشیر و تجرید پیش آمده است. فرمود: همین که اینجایی ها امور مادی هستند و آنها را تجرید میکنیم به این که ابتدا به تدریج از چشم به حس مشترک آورده و از آنجا به خیال و از آنجا معقول میشود. پس به تدریج صورت حسی تــلطیف

١. أل عمران (٣) آية ٢٨.

۲. طه (۲۰) آیهٔ ۱۱۱.

میشود تا غذای نفس شود به همین گونه بدن نیز غذای مادی را تلطیف می کند، تا غذای بدن شود؛ مثلاً نان و پنیر غذای بالقوهاند و غذای بالفعل نیستند، تـا غـذای بالفعل، و جزء بدن شوند باید مدارجی را طی نمایند و تصفیه گردند: ابتدا با آب دهن و بخار آن و نیز اسیای دهان آن را خورد کرده و آن را اندکی پخته و تحویل دستگاه گوارش میدهد. دیگ معده اسپدهایش را بسر وی میهاشد و آن را حلّ و همضم و عصّاری و به دستگاه بعدی تحویل میدهد. پس این غذای عبصاری شده و بـدون تفاله، که تفاله آن از کانال دیگر هدایت به بیرون میشود به کبد تحویل داده می شود و بعد از تصفیهٔ دیگر به قلب داده میشود و قلب آن را به تمام تار و بود بدن، حتی بــه مردمک چشم و عروق مویی و شعری میرساند و در نهایت با حفظ ریخت و شکل، وحدت صنع آن حفظ می شود. و اگر غذا اندکی کم و یا زیاد به مردمک چشم برسد، به چشم آسیب میرسد. پس نفس نیز صور خارج مادی را تجرید میکند و به حس مشترک و به خیال و واهمه میرساند و غذای نفس ناطقه می شود. این دربارهٔ تقشیر و تجرید بود. شیخ می فرماید: اما موجوداتی که نیازی به تجرید ندارند، و مجردند، و به تعبير اميرالمؤمنين على: «صور عارية عن المواد خالية عن القوة و الاستعداد» هستند، این چنین صور و موجودات عقلی نیازی به تجرید ندارند؛ صوری که ماده و قبوه و استعداد مربوط به عالم ماده ندارند، صوري عاري از امور مادي هستند در فهم آنها تکلف و زحمتی نیست و تجرید نمیخواهند. پس عدم ادراک آنها به خیاطر آنها نیست، بلکه به خاطر ضعف و جودی ماست. آنها نیازی به تجرید ندارند. ما نمي توانيم و قوت و قدرت ادراک أنها را نداريم. بنابراين با قوت و تصفيهٔ خاطر و تجرید فکر و اعتلای وجودی به آنها میرسیم، پس ما ضعیف بوده و آنها قوی هستند. و سخن آخوند در «أعم من ان يكون ناشئاً من قصور المدرك» ناظر به كلمات شیخ در همان فصل مزبور است. چون نفس مجرد است در هر صورت معانی مجرد را درک میکند، چنان که جناب حاجی الله فرمود:

و سسر أعسر فية الأعم الأتم المنحية لذاتك الأتمم المنطقة

پس بیرنگی و وسعت و تجرد به دلیل سنخیّت یافتن با مـجردات بـاعث ادراک آنهاست و زود به آنها میرسد پس هر چه اعمّ است نفس آن را به خیوبی می یابد و وقتی فشرده و جمع و متراکم و تاریک می شود جزئی و کم می شود و از وی کاسته و محدود میشود، وقتی نفس بخواهد او را بگیرد، به زحمت میافتد؛ مثل نور ماه که دریاها و دریاچهها را میگیرد و در آنها مد به وجود می آورد اما آب چاله و مرداب را، که کوچکند، نمیگیرد. نفس ناطقه نیز کلیات را، که موجوداتی با وسعتی فسراوانمند، میگیرد، چون با آنها سنخیت دارد، اما عدهای از موجودات محدود و مضیّقند، پس ادراک آنها بر نفس مشکل می شود؛ مثلاً فهمیدن هیولا و زمان و اضافه، که انزل مراتب وجود است، بر وی مشکل است، ولی اگر آنها از مادیات بالاتر آمده و وجود سمعی پیدا کنند نفس آنها را به خوبی ادراک میکند، تا به جایی میرسد که وسعتی بیاندازه پیدا میکنند. بنابراین از ناحیهٔ خود آن موجودات وسیع و دارای کلی سعی وجودی، مانعی در ادراک نیست، اما نفس ضعیف است لذا آنها را نمی تواند بفهمد. فإنّ ضعف الإدراك و قلَّة النيل كما يكون تارةً من جانب المدرك بأنَّ تكون قوَّته الدرَّاكة في نفسها ضعيفة كعقول الأطفال، أو معوقة عن الإدراك التامّ لمانع الخارجي كالنفوس المدبّرة للأبدان المتعلَّقة بعالم الظلمات فكذلك قد يكون أيضاً من جانب المدرك، و ذلك يكون من جهتين: پس قوای ادراکی ضعیف، مثل عقول اطفال و یا عقولی که عایق و حاجب دارند و از ادراک تامٌ محجوب هستند. این حجاب، مانع تدبیر این نفوس مر ابدان راست. و تا در این نشأه ایم این حجاب بر داشتنی نیست. حجاب تعلق به بدن حجابی سنگین است. برخي از اشارات از آيات قرآني درباره حضرت مريم، الله دلالت دارد كه تا هنگامي كه فرزند نداشت و قتی به محراب وارد می شد غذایش حاضر بود، اما اکنون که دارای حضرت عيسي على شده بايد درخت را بتكاند تا غذا بر وي فرود آيد: ﴿ وَهُـزِّي إِلَيْكِ

١. شرح منظومه، تصحيح و تعليق آية الله حسن زاده، ج ٢، ص ٣٨٣.

پیدنی النفله تساقط علیك رطبا بیسان الدازه تعلقات جنین همت رامی شكند. پس چه دراز كند و شاخه را بجنباند، به همین اندازه تعلقات جنین همت رامی شكند. پس چه می پنداری دربارهٔ تعلقاتی كه به كلی افرادی را به مثل كرم پیله می نماید كه شب و روز مادیات را در اطراف خود می تنند، و بیجاره نفس ناطقه را از حریم قدس ملكوت باز می دارند؛ علاوه بر این نفس به ناچار تا در این نشأه جای دارد دارای تعلقاتی است و اقل مراتب آن تعلق به بدن است، پس آنها نیز حاجب و مانعند و این مطلب واقعیتی است که مردم حرف شنیده و كاركشته در نظم و نثر خود آورده اند:

های خوش آن روز کزین منزل ویران بروم.،

این حرف گزافه نیست، بلکه واقعیت این است که بدن حاجب است و لذا ادراکات زلال عالم قدس ربوبی و روح و ریحان و جنّت نعیم لذات انسانی و بهشت جنّت ذات برای او حدی مجرد از تعلقات ممکن است. آنها می توانند بگویند: «لو کشف الغطاء لما از ددت یقینا و الا برای آحاد رعیت و اکثری مردم کار آسانی نیست. و فکذلكه، یعنی همان طور که دربارهٔ مدرک چنین است، دربارهٔ مدرک نیز چنین است. فکذلك قد یکون من جانب المدرك و ذلك یکون من جهتین: إمّا من جهه قصوره و نقصه و خفاه فی نفسه. جهت اول در این که مدرک مانع از ادراک دارد اینکه مدرک مغیف است. جناب خواجه مثال شیرینی زده است: پهلوانی اگر بخواهد پر کاهی را پر تاب کند به واسطهٔ مانع بودن هوا و عدم خرق هوا توسط پر کاه، حرکت پر کاه و پر تاب آن ممکن نیست لذا آن را نمی تواند پر تاب کند. و إمّا من جهه کماله و جلاله و غرسنگی را نیز پر تاب کند، این ضعف از سنگینی و بزرگی سنگ است، لذا درباره غوس نیز چنین است اگر بخواهد امور ضعیف مثل هیولی و زمان را ادراک کند از نفس نیز چنین است اگر بخواهد امور ضعیف مثل هیولی و زمان را ادراک کند از درباره ادراک آن ناتوان است، زیرا اینها موجودات ضعیفی هستند و به مثل پر کاهند. فالاول

۱. مريم (۱۹) آية ۲۵.

كما في الأمور الضعيفة، كالزمان و العدد و الهيولي و نظائرها، فلامحالة يكون تعلقها ضعيفاً لا تحاد العقل و المعقول بحسب الحقيقة، جون آنها ضعيفند. سنخيت آنها نيز با نفس بسيار دور است. والثاني كما في الأشياء التي رفيعة السّئك و بعيدة الدرك، فلا تحتملها النفس لغاية قوّتها و ضعف النفس، كالعقول الفقالة. دومين مورد موردي است كه مدرك قوى است و از شدت وجود آن نفس عاجز از ادراك وي مي باشد، و چون آنها رتبة بالايي در وجود دارند و وجود داراي آنها سعة وجودي دارد، مدرك قدرت بر حمل أنها را ندارد، پس هر كس نمي تواند آنها را به دوش بكشد.

پر دلی باید که بار غم کشد رخش میباید تن رستم کشد

بار تبوحید همر کسمی نکشند طعم توحید هر خسی ننچشد

خیلی آدم دلیر و توانا میخواهد، تا به ادراک آنها نایل شود و آنها را تحمّل کند.

و ربّما یغلب فرط جماله و جلاله علی القرّة المدرکة و یجعلها مقهورة مسبهورة مسن شدّة... العقل لواجب الوجود جلّ کبریاؤه. مثل چشم ما که نمی تواند به خورشید نگاه کند، بنابراین تا ورزش نکرده و استاد و مربی نداشته باشد، و خودرو بخواهد برود ممکن نیست.

غازیان طفل خویش را پیوست تیغ چوبین از آن دهند به دست تا چو آن طفل مسرد کار شود تسیغ چسوبین ذوالفیقار شود

در ابتدا بچه ها را در جنگ های مصنوعی درگیر می کنند و بسا تیخ چسوبین نمبرد می دهند تا چو طفل مرد کار شود تیخ چوبی بین آنها ذوالفقار شود. پس ابتدا آنها را به چنگ ابطال و سلحشوران نمی فرستند.

خلاصة بیانات گذشته ": مدر کات نفس به جهت قوت و ضعف بسر دو قسمند: ۱. مدرکاتی که نفس بر آنها مسلط است و می تواند به وزان آنها انشاء کند، تصویر صور حسی و خیالی برعهده نفس است، زیرا آنها دون نفسند، و این امور از عهده وی

**<sup>\*</sup> درس دویستم**.

بر آمده و انشاء و ایجاد آنها می نماید، نفس به وسیله معدّات با محسوسات ار تباط پیدا کرده، و به وزان آنها انشاء میکند.

۲. قسم دیگر از مدرک و معقول، قائم به ذات بوده و جوهر خارجی است که در سلسله طولی قبل از محسوسات بوده و محسوسات و تخیلات أظلال و آیات و مظاهر آنها بوده و قیام ذاتی به آنها دارند، این دسته مفار قات عقلی اند، و نفس در ادراک آنها نیازی به تجرید ندارد، و نمی تواند آنها را انشاء کند. پس نفس بر آنها نوعی ار تباط و تعلق پیدا می کند و از این معنا به اضافهٔ اشراقی تعبیر شد. و در تشبیه معقول به محسوس فرمود: مثل اینکه ما در نشأه شهادت برای دیدن، به هوای صاف و چشم سالم نیازمندیم و اگر هوا صاف نباشد و کدر و غبار آلود باشد و یا چشم ناسالم باشد دیدن مختل می شود و به مقدار تیرگی و حجاب وضع دیدن مختل می شود و شیء دیدن مختل می شود و شیء خود را زلال نشان نمی دهد. همین معنا اگر بالا برود و به دیدن مافوق طبیعت و عالم عقول و مفار قات برسیم چنین تعبیر می شود که هر چه نفس مسانخ با آنها باشد رؤیت وی بیشتر می شود و قوی تر و شریف تر آنها را می بیند. در ایس کتاب فراوان این مطلب عنوان می شود و به شعب گوناگون نیز آنها، خود را نشان می دهند فراوان این مطلب عنوان می شود و به شعب گوناگون نیز آنها، خود را نشان می دهند اشراقی دارد.

والحاصل أنّ النفس عند إدراكها... كما هو عند جمهور الحكماء. نفس معقولات كلى را كه سعة وجودى دارند، مى بيند و آن گاه كلى به معناى منطقى را از آن استنباط مى كند و مى گويد اين حقيقتى است كه ممكن است به كسى تعلق داشته باشد، چنان كه نفس ما به بدن و قوا تعلق دارد. در روايت اميرالمؤمنين در غرد و درد آمدى كه قبل از سيد رضى به صد سال، جمع آورى شد فرمود: صور عارية [خ ل عالية] عن المواد تعبير معارية، خيلى زيباتر از مجرد است، زيرا در اطلاق كلمة مجرد بر آنها تجريد كننده و مجرد و فاعل نيز به ذهن مى آيد، ولى در تعبير از آنها به هعارية، چنين نيست، بلكه ذاتاً

عاري و برهنه و خالي از مادهاند، بلكه از قوه و استعداد فراترند. اما بر مبناي حكما، كليات به تجريد و انتزاع ذهن از ماده به ذهن مي آيند. بل انتقال لها من المحسوس إلى المتخيّل ثمّ إلى عالم المعقول، و ارتحال من الدنيا إلى الآخرة ثمّ إلى ماوراتهما و سفر من عالم الأجرام إلى عالم المثال ثم إلى عالم العقول. با «بل» از مبناي مشاء كه انتزاع كليات از صور مادی است اضراب میکند و میگوید: نفس از محسوس به متخیل و بـه عـالم معقول ارتقا و انتقال پیدا می کند. توضیح این که، اصلی سنگین و اصین داریم مبنی بر این که مطلقا، خواه در معانی و خواه در صور، خواه در لفظ و خواه در معانی، خواه در جسم و خواه در روح، خواه در امور مادي و خواه در امور غیرمادي، چه به صورت نزولی و چه صعودی، طفره محال است در اشارات طفره را چنین توضیح داده بود: هر متحرك در بيمودن مسافت «الف» تا «ب» بايد از همه نقاط آن عبور كند تا به نقطهٔ باء برسم؛ بدون گذر از همهٔ مسافت آن هرگز به باء نمی رسد. با انداختن قطعهای از مسافت و عبور نكردن و رهاكردن آن ممكن نيست متحرك و ساير از نقطهٔ الف به باء برسد. البته ممكن است متحرك سريع حركت كند اما بدون سير از اين قطعه ممكن نیست. عدهای از متکلمین در باب جواهر و اعراض قائل به طفره شدند. جستن کردن به معنای طفره است، در حالی که جستن حرکت سیریع است، نبه ایس که متحرک مسافت را نپیموده باشد. در امور صوری مثل درخت شدن و جوانه زدن هسته و ریشه دواندن و ساقه داشتن گیاه ضروری است تا کم کم به بار بنشیند. ممکن نیست درخت مرحلهای را سیر نکرده به بالاتر بیاید. اکنون که نطفه است باید علقه شود و بعد از آن مضغه شود و قبل از مضغه شدن ممكن نيست، عظام شود تا روح در او دميده شود، بعد مراحلی در پیش دارد. بنابراین بدون گذر ازمرحلهای به مرحملهٔ بالاتر امکمان ندارد. پس گذرنکردن از برخی مراحل طفره است. این معنا در کتابهای در سی مثل منظومه چنین تعبیر شده که شیء تا استیفای جمیع مراتب ماقبل را نکرده باشد ممکن نیست به مرحلهٔ بعدی گام بگذارد؛ باید تمام مراحل ماقبل استیفا شود تا بــه مــرحــلهٔ

بعدی برسد. استیفای شیء، یعنی اخذ به تمام آن شیء. در امور معنوی هم چنین است تا شيء از مرحلة خيالي عبور نكرده ممكن نيست از مرحلة حسى به مرحلة عقلي جستن کند. لذا در سیر صعودی از طبیعت و محسوسات به سوی عقول حتماً باید از عالم مثال گذشت و به عالم عقول گذر کرد. خیال ما مظهری از عالم مثال منفصل است بنابراین ارتقای به عالم عقول بدون عبور از معبر عالم مثال راه ندارد. اگرچه عدهای از سایرین از مراحل به سرعت عبور میکنند، اما عبور بدون گذر از معبر عالم میثال ممکن نیست. در ادراکهای خود ما نیز چنین مراحلی وجود دارد: صور محسوس، متخیل میشود و از آن عالم به مرحلهٔ عالم عقول بالامیرود؛ از این محسوسات عالم شهادت و اجرام سفر میکند و با عالم مثال انس میگیرد و در ابتدای امر، خوابهای خوش و صوری از عالم مثال میبیند. آنها را در صقع ذات خود مشاهده میکند. قوّهٔ خیال در ما آرام آرام صورتگری و با عالم مثال مطلقه و مفارقات مطلقه انس می یابد. پس بدون گذر از عالم مثال به عالم عقول رسیدن طفره است، پس آن کس که به عالم عقول مي رسد، عالم مثال را، با اضافه، داراست. دنيا عالم محسوسات است، عالم آخرت عالم مثال است و ماورای آنها عالم عقول است، و همان گونه که می دانیم بــه وزان عوالم سه گانه و تثليث أنها از محسوسات و برزخ و عالم عقول عوالم ادراكات موجود است که آنها نیز محسوسات متخیلات و معقولات است، و این عوالم از همدیگر حکایت میکنند و موازی یکدیگرند. پس عالم، بـدن و صـورت ظـاهری دارد، به این عالم، شهادت مطلقه میگویند. عالم شهادت مطلقه مشاهد و محسوس است، و از آن صورت به باطن و به عالم مثال منفصل رفسته، خیال مینفصل بسرزخ و دارای احکام طرفین است. خیال منفصل و برزخ نه این است و نه آن، و هم این است و هم آن. مثل عالم شهادت مطلقهٔ مادّي، مادّي نيست، و مثل عقول مجرد محض نيز نیست. وی مجرد ناقص بوده و عقل مجرد تام. به تجرد خیالی تجرد برزخی میگویند. عالم مثال منفصل مربوط به نظام كياني عالم و متصل و مربوط به عالم شهادت مطلقه است.

و في قوله تعالى: ﴿ وَلَـٰقَدْ عَلِمْـتُمُ ٱلنَّـٰشَأَةَ الأُولَىٰ فَلَـوْلا تَذَكُّرُونَ ﴾ ` إشارة إلى هــذا المعنى در ضمن تفسير اين آية كريمه به صافي و نور الثقلين و برهان و تفسير الدر المنثور نگاه کنید. حضرت سید الساجدین فرمود: در شگفتم از کسانی که این نشأه را میبینند و آخرت را انکار دارند. در لفظ ۵ تذکرون، دقت کافی نمایید. آقای سید محسن حسن الهي ـ رضوان الله عليه ـ برادر جناب عكامه طباطبائي اين حديث شريف «الناش مَعادِنُ كَمعادِنِ الذَّهَبِ وَ الفِضَّةِ ٤٠ را چنين معنا كرد. يك بُعد از اين حديث شريف اين است که کوه وجود خود را بشکافید و تشریح کنید و به سرّ خویش فرو روید و تار و پود خویش را سان دهید و ببینید ظاهر و باطن و عوالم خویش را، که چه عظمت دارند و چه گوهرهایی در این معادن خوابیده است داز خود بطلب هر آنچه خواهی که تویی.، این نشأه اولی است که اولین بار با وی برخور د کردی و در دامن او بزرگ شدی و با وحدت صنع بالا آمدي البته اگر تا قيامت از آن حرف بزنيم كم گفتيم و دلي مي خواهد که اقیانوس و بحر عظیم الهی بوده باشد، مثل حضرت وصی ﷺ تا انسیان را معرفی کند. از ما چه کاری ساخته است! خداوند درجات جناب استاد الهی قسمشهای را متعالى بفرمايدا راجع به نهيج البلاغه مي فرمود: ان شاء الله به بهشت برويم و در بهشت نهج البلاغه را در خدمت أقا اميرالمؤمنين، الله بخوانيم و ببينيم چه فرموده است. اين گونه که لغت نگاه کنیم و کتاب بخوانیم چگونه به او میرسیم. شخصیتی که خود فرمود: اينحذر عنّي السيل و لايرقي إلىّ الطير.٣٠ مثل سيل مفعمي از قبلة كوهي سراز پر شد، چه کسی می تواند در پیشگاه این سیل مقاومت پیشه کند، پس ﴿ وَلَسَقَّدْ عَلِمْتُمُ ٱلنُّـصَّأَةَ الأُولِيٰ فَلَـوْلا تَذَكَّرُونَ ﴾. چرا وقتى اينجا را مىبينيد عقل خويش را به کار نمیاندازید و کتاب وجود خویش را فهمیده ورق نمیزنید، و کلمات وجودی

۱. واقعه (۵۶) أية ۶۲.

۲. بنجار **لاتوار**، ج ۶۱، ص ۶۵

٣. خ ٣(شقشقيه).

خویش را درست نمیخوانید تا متذکر شوید و متنبّه گردید و یادآوری نمایید، و بــه گمشدهٔ خویش برسید. این حدیث از غرر احادیث است.

فإنّ معرفة أمور الآخرة على الحقيقة في معرفة أمور الدنيا، لأنّها من جنس المضاف و أحد المتضائفين يُعرف بالآخر. اسم «إنّ»، «معرفة» و خبر آن «في معرفة» است. هر رقيقت حكايت از حقيقت خويش مى كند؛ حقيقت رقيقت را داراست مع الإضافه رقيقت ظل و مرتبة نازله. و به اصطلاح فنى رقيقت، يعنى پايينى و ظل و حقيقت، يعنى اصل و متن. پس رقيقت شرح است. برخى «فى» را «مع» گرفته است؛ يعنى با ايسنكه أخسرت دور از اينجانيست و عجين با اينجايي هاست.

«لأنها»، يعنى «معرفت» آن دو از جنس مضاف است. اكنون عذر خواهى مى كند كه گرچه بحث وجود ذهنى بود و مباحث آن مورد نظر ماست، اما وقتى مناسبت پيش آمد عنان قلم از كف به در رفت و چو مرغى كه چمن بيند به خروش درآمد:

مرا مگوی که خاموش باش و دم درکش به مرغ نتوان گفت در چمن خاموش و کأنا قد کدنا أن نخرج من أسلوب الباحثة فلنعد إلى ما کنا فیه. آری توجه به ملکوت غفلت از ناسوت آورده، و قسم به جان خودم اشتغال به مباحثات رسمی برای عارف بالله به طریق قسر است. و بیرون رفتن از نشأهٔ صوری استبعادی ندارد، بلکه استبعاد آن است که چگونه از عالم معنی دوباره به عالم صورت بازگشت و صدرالمتألهین را چنین سزاست که وقتی به اقلیم نعیم نظر کند در آن علی الدوام مقیم نشود و با آن معانقه کند و ملتزم وی شود و آن را وصف، و یاد، و از آن سخن گوید و بر جای قرار نگیرد و جنبش آغازد و به نغمه های آسمانی و جذبه های ربوبی طرب کند

دل که دلبر دید کی ماند ترش یار چون با یار خوش بنشسته شد

بلبلی گل دید کی ماند خمش صدهزاران لوح سر دانسته شدا

١. الاسغار الاربعه، تصحيح و تعليق أية الله حسن زاده، ج ١، ص ۴۸٧ (تعليقه).

اکنون اصل دیگری پیاده می کند. مرحوم ملاصدرا در این بازگشت سوغاتی خوبی برای ما آورد. کم کم وقتی مباحث علم زیرو رو می شود علم از مقولات بیرون آمده و فوق مقوله، و به عبارت ایشان «نحو من الوجود» می شود. وجود فوق مقوله است. تاکنون بیان کردیم که، وقتی ما چیزی را ادراک و تعقل می نماییم مدرک ما با ما متحد می شود و اتحاد وجودی به حکم اتحاد عالم و معلوم و عقل و عاقل و معقول حاصل می شود. آنها عین نفس و ذات وی می شوند. و قبلاً بیان شد: «النفس و مافوقها إنیّات محضه»؛ یعنی احکام ماهیات مغلوب است و نمود چندانی ندارد، و سلطان و سطوت وجود باعث قهر ماهیات است، پس علم به فوق مقوله باز می گردد.

فنقول: العلم لمّا كان... بشيء من صفات الوجود من العليّة و المعلوليّة و التقدّم و التأخّر و غيرها، كما مرّ بيانه. قبلاً بيان شد كه نفس ناطقه صور خيالى را انشاء مىكند، و ايس صور خيالى منشآت وى بوده و عند النفس هستند و به نزد وى حاضرند و نفس به وجود خود اين صور به آنها عالم است، نه به وجود ديگرى، همان گونه كه كلمات وجوددى تكوينى به نزد حق سبحانه موجودند. «عنده» يعنى خيالاتى كه فعل نفسند و براى وى حاصلند. «له ملكيت حقيقى بوده و همانند «الدار لزيد» و «الجل للفرس» براى وى حاصلند. «له ملكيت حقيقى بوده و همانند «الدار لزيد» و «الجل للفرس» نيست، بلكه از قبيل ﴿ لِلّهِ ما فِي الشّمنواتِ وَما فِي الأَرْضِ ﴾ است. در «الجل للفرس» و «الدار لزيد» لام اعتبارى است. پس اولين مطلب نحوة حضور معلومات به نزد عقل و نيز فوق مقوله بودن علم است. و مطلب دوم «و كل وجود جوهر...» است. ماهيت به نزد عرفا اعيان ثابته گويند.

مطلبی که باید دربارهٔ آن تامل شود این که، «ماهیت چیزی نیست» از این جمله اهل ظاهر برداشتی دارند، و آن این که چون اصالت وجودی هستیم ماهیت حدود وجودات است و حدود چیزی نیستند، در حالی که ماهیت اگر حدود اشیاء و از صور علمی اشیاء باشد، حد به معنای جنس و فصل است، چنان که در کاوش علمی عمیقاً

١. نجم (٥٣) آية ٣١.

ماهیات را شناخته باشیم، و یا ماهیات رسومند، در هر صورت چگونه ماهیات چیزی نباشند. معنای آن جمله این است که، ماهیت در خارج در هیچ موطن بـدون وجـود خود را نشان نمی دهد، اگر میگوییم ماهیت چیزی نیست در مقابل کسانی است که ماهیات را متأصّل در تحقق و تقرر میدانند و موجود بودن آنها را مثل لابسن و قناهر می شمارند، در حالی که ما بیان نمو دیم که ماهیات مثار کثر تند و و جه ار تباط بین اشیاء وجودات هستند. بنابراین صور علمی اشیاء و یا ماهیات در صقع ربوبی بـوده و بـه وجود احدى موجودند و البته اين ماهيات متكثر باعث تكثر در ذات نمي شوند، و به وجود جمعی قرآنی احدی در مکمن ذات متحقق و متقررند. پس صور موجودات به اصطلاح عارف اعيان ثابته است و به اصطلاح حكيم، ماهيات مي باشد. پس اين جمله كه، هماهيات موجود نيستنده؛ يعني ماهيات موجودات بالاصالة نيستند و اين جمله در مقابل قائلان به اصالت ماهیات است. به این که حدود موجودات صورت عملمي اشیاء است. و در بحث منطق مشارکت حد و برهان مور د کلام قرار گرفته است؛ جنس و فصل قریب تار و پود هر شیء را نشان میدهند و همین حدّ بیانگر مقدار موجود كذايي است، و بيان واقعيت اين وجود متشخص، به اين حد ميكند. و مراد از اعيان ثابته، ثابته در مقابل خارجیه است، نه این که ماهیات نه موجود و نه معدوم باشند و بین وجود در عدم واسطهای باشد، بلکه ثابته، یعنی موجودی که وجود دارد، ولی در خارج نیست و در موطن علم است و بعد در خارج پیاده خواهند شد. بنابرایـن اگـر ماهیات تحقق ندارند، نه این که چیزی نیستند، پس اگر گفته شود که ماهیات اصیل نیست؛ یعنی با قطع نظر از وجود، تأثیر و تأثر خارجی ندارند.

فکما أنّ الموجود في نفسه من المحسوسات و المعقولات، إنّما هي وجودات مادّيّة أو مجرّدة و لها ماهيّات متّحدة معها موجودة بوجودها بالعرض. اكنون تنظير نموده و انسان خارج مادى و خيالى و عقلى و نيز ساير موجودات را مثل مىزند، و مىگويد هـمان گونه كه يک شىء سه مرحله از وجود دارد، عقول به اذن الله، مدبّر است و گردانندگان

و جواهر و رب النوع هستند، و ماهیاتشان با آنها متحد است و در واقع وجودی بالعرض دارند. پس موجودات رابطی نیز چنین هستند. لذا فرمود: فکذا السوجود الرابطی أی المعلوم للقوی الإدراکیّة و المشهود لها و العاضر لدیها إنّما هی الوجودات الحسیّة أو العقلیّة. و مراد از «المشهود لها» معقولات است و مراد از «والحاضر لدیها» عبارت دیگری از خیالیات است. مراد از «الوجودات الحسیّة» شامل دو قسم از حسیات ظاهری و باطنی می شود: ۱. محسوسات ظاهری، ۲. متخیلات محسوسات باطنی است. بنابراین تثلیث ادراکات در اینجا نیز مراعات شده است. «أمّا الحسیّات» در حسّی ها نفس بر آنها تسلّط دارد، و تصویر و تکوین و انشاء و ایجاد صور حسی می کند. جناب آخوند تعبیر دیگری در اینجا آورده و آن کلمهٔ «استثناف» به جای تصور و تکوین است و مراد تجدید و موجود دیگر آفریدن است. شجر موجود درخارج به واسطهٔ نفس در ذهن تجدید آفرین شده و بار دیگر انشاء و ایجاد می شود. بس استیناف عبارت دیگری از ایجاد است.

أمّا الحسّيّات فباستثناف وجودها عن النفس الإنسانيّة و مثولها بين يديها في غير هذا العالم بواسطه مظهر لها. در قسمت فوق دعنده فرمود اكنون دلديها، سىفرمايد. در نمط سوم فصل هفتم اشارات در متن چنين گفته شد: إدراك الشيء هو أن تكون حقيقته متمثّلة عند المدرك.

پس تمثل شیء، یعنی مثل شیء منتصباً به نزد نفس ناطقه قرار میگیرد. خلاصه و فَتَمَثُلُ لَهَا یَشَراً سَوِیّاً ﴾ امثال شیء به طور منسوی به نزد نفس قرار گیرد و می توان به جای آنها مثلی، تمثّل، بر مدرک عند النفس اطلاق کرد. و مراد از هغیر هذا العالم، غیر این عالم شهادت مطلقه می باشد که همان نفس ناطقه است پس تمثل در عالم نفس ناطقه است. و مراد از «بواسطة مظهر لها»، یعنی نفس به واسطة ابزار شکار خود، خارج را در می یابد؛ مثل لامسه، که با دست گذاشتن روی سنگ برودت آن را

١. مريم (١٩) آية ١٧.

می فهمد، این برودت برای وی مُثُل پیدا کرد و حاضر شد و لذا میگوید: دستم سرد شد؛ و معنای برودت را ادراک کرد، پس این معنا مرآت وی برای فهمیدن طبیعت و کیفیت سنگ می شود، پس خودسنگ معلوم بالعرض است. امام رضای فرمود: «لَقَدْ عَلِمَ أُولُوالْأَلْبابِ أَنَّ ماهاهُنا لایُعْلَمُ إِلَّا بِما هاهُنا». ایس از روزنهٔ اینجا می توان آنجا را فهمید و خودمان راه به همهٔ اشیاء هستیم، و هیچ راهی نزدیک تر از خویش به حقایق نداریم. پس هم نمونههایی از عالم شهادت مطلقه و هم از غیب در خود داریم.

مرا به همیچ کتابی مکن حواله دگر که من حقیقت خود را کتاب میبینم لذا انسان به جایی میرسد که، «آنچه خود داشت ز بیگانه تمنا میکرد.»

و سرانجام می بابد که آنچه را خوانده بود شرح حال خود وی بود و وجود خویش را فهمیده ورق زد. پس هر چه را که از خارج می فهمیم و می بابیم و ادراک می کنیم راهی از اینجا به آنها داریم و به سبب این سرمایه و روزان با خارج ارتباط پیدا می کنیم، لذا فرمود: بواسطة مظهرلها کالجلیدیّة والعرآة و الخیال و غیرها من غیر حلولها فیه.» یک وقت از راه جلیدیهٔ چشم و گاه از مرآت و آینه و گاه از خیال آنها را ادراک می کند، ولی این به معنای حلول که مبنای مشاء است، نیست، بلکه ار تباط به وسیلهٔ این قواست و با آنها نفس موفق به انشای صور و ایجاد آنها می شود، ولی نسبت به مقولات اضافهٔ اشراقی دارد.

علم نفس به اشیاء بر دو قسم است\*: ۱. قسمی که نفس بر آنها مسیطر و قاهر بود، و نفس فاعل آنهاست. این قسم عبارت از محسوسات و متخیلات بودند. ۲. قسم دوم عبارت از مان انسان و متخیلات بودند. ۲. قسم دوم عبارت از معقولاتند که نفس با اتصال و اضافهٔ اشراقی به آنها عالم می شود. در قسم اول تعبیر موافات (بعنی برخورد) نفس با اشیاء را به میان آورد. چشم و لامسه و شامه با برخورد با محسوسات معد نفس هستند در اینکه نفس به وزان اشیای خارجی صور

بمحار الاتوار، ج ١٠، ص ٣١٤ به نقل از: احتجاج (با اندك تغيير).

درس دوبست و یکم.

آنها را انشاء کند. اما به معقولاتی که در دستهٔ دوم جای دارند نفس نسبت سیطره ندارد، و نمی تواند آنها را انشاء کند، بلکه لفظ اضافهٔ اشراقی بر چگونگی ار تباط و مظهریت نفس گذاشته شده است. و در این عبارت لفظ اضافهٔ اشراقی را به اتصال بدل کرد، تعبیر به اتصال از مشاء است. و البته به مبنای مرحوم آخوند از اتصال فراتر رفته و از آن به اتحاد می رسیم، و حالا کلمهٔ اتحاد نیز مبین این معنا نیست، لذا لفظ اتحاد را نیز کنار گذاشته، و به جای آن لفظ فنا را آور دند. و البته اینها تناقض گویی نیست، بلکه نیز کنار گذاشته، و به جای آن لفظ فنا را آور دند. و البته اینها تناقض گویی نیست، بلکه تکامل و پختگی است، و البته سیر به طور خروجی است.

و أمّا العلقیّات فبارتقاء النفس إلیها و اتّصالها بها من غیر حلولها فی النفس. سخن از حلول را که عده ای از مشاء گفتند صحیح نیست، چنان که سخن از اتتصال را نیز به زودی از دست ایشان خواهیم گرفت، و خواهیم گفت که حرف، بالاتر از اینهاست. این اشکال که، «الشیء مالم یتشخص لم یوجد» قاعده ای فراگیر است، بنابراین عقول تشخص دارند، زیرا موجودات، خواه مجرد و خواه مادی تا تشخص نیابند موجود نمی گردند، پس تشخص و جزئیت باعث عدم انطباق بر کثیرین است. اما ماهیات و مفهوم عام در و عای ذهن انسان نیستند قابل انطباق بر کثیرین هستند و مرآت آنها قرار می گیرند، پس کلی به این معنا با کلی به معنای سعی و توسعهٔ وجود تفاوت دارد.

در پاسخ از این سؤال می فرماید: با اینکه موجودات عقلی تشخص دارند، ولی چون وسعت وجودی دارند و با این که به معنای فوق قابل حمل بر کثیرین نیستند، ولی از همین سعهٔ وجود، که تعلق به همهٔ افراد خود دارند، معنایی استنباط می کند و با برداشت این معنا آن را بر کثیرین انطباق می دهد، نه این که خود شخص کلی سعی منطبق بر کثیرین باشد، زیرا این شخص به واسطهٔ ارتقا به آن عقل، عین وجود وی شده است. و تلك العقلیات فی ذاتها شخصیة، و باعتبار ماهیاتها کلیّة صادقة علی کثیرین من أشخاص أصنافها النوعیّة. پس تشخص برای موجودات عقلی و موجودات شخصی است، و حتی معقولات در وعای ذهن به این لحاظ در صقع نفس متقررند

وجود خارجی و تشخص دارند و لذا از این لحاظ قابل حمل بر کثیرین نیستند، ولی اگر به لحاظ مرآت بودن به این موجودات ذهنی بنگرید، آن را قابل انطباق بر کثیرین می بابید.

و حصول الماهيّات و المفهومات العقليّة... بأنّها في ذاتها جواهر أو أعراض. ماهيات و مفاهیم عقلی به تبع انحای وجودات حصول تبعی پیدا میکنند و هر کنجا ماهیت، ماهیت است به تبع انحای و جودات تحقق می بابد. و جودات انحای گونا گون دارد، اما ماهیت تغییر نمی کند، لذا در یک جا ماهیت جوهری است و می سوزاند و در موطنی چنین خاصیت را ندارد. پس این خواص از وجودات است و ماهیت یکی است. لذا فردی از وجود و مصداقی از این ماهیت رب النوع میباشد و مصداقی صنم و آیت آن است از این رو حصول ماهیات و مفاهیم عقلی حصولی تبعی و عکسی است، همانند و قوع مثالها و تصاویر یک شخص در اشیای صیقلی؛ مثلاً چند آینه که برخی کوچک و برخی بزرگ تر برخی بلند و برخی کو تاهند، و هر کدام با دیگری از نظر جنس تفاوت دارند، همهٔ این آینه ها همین یک شخص رانشان می دهند. پس همه یک حقیقت هستند، ولی انحای وجودات این شخص تفاوت دارد. این تنظیری دربارهٔ مواد و مطلوب ما در این باب است. بنابراین و قتی این اشباح و تصاویر را می بینیم ذهن آنها را به صورت استقلالی نگاه نمی کند، و چگونگی قیام این تصاویر به مرآت را نگاه نمی کند، و دربارهٔ این که آنها در مرآتند و یا بیرون از مرآت، کیفند و یا جوهر، نمی اندیشد، همین اندازه که آنها را یک شخص می بیند به همین اندازه به آنها نظر دارد، بنابراین حکم به جوهر و عرض بودن آنها نمیکند. و اگر صورت را به لحاظ قیام آن به مرآت نظر بیفکند گونهای دیگر از بحث پیش می آید، در حالی که الآن به صورت این شجر و مثال آن نظر دارد، و به وجود ذهنی و حکایت از خارج تـوجه دارد. پس نظر ما، عنوان حکایت و مثال خارج بودن است. البته اگر دما به بنظره را کنار بگذاریم و دربارهٔ خود صورت قائم به آینه و یا ذهن بحث کنیم و بحث را دما فیه ینظره نماییم آن گاه میگوییم: آیا این صورت در ذهن کیف است و یا جوهر؟ و نحوهٔ تفرر آن چگونه است؟ آیا اتحاد وجودی است و یا حال و محل؟. پس اگر تنها تصویر شیء خارجی و عنوان مرآتی، که وجود ذهنی است، نظر شود عنوان محاکات و آینه ای ذهن مورد نظر است. عده ای که وجود ذهنی را منکر شدند، و علم را از مقولهٔ اضافهٔ شخص به خارج دانستند برای فرار از اشکالات چنین کردند، در حالی که قبلاً بیان شد: چگونه علم به خویش دارند و علم به معدومات چگونه است.

فکما أنّ ما يتخيّل من صورة الإنسان في المرآة ليس إنساناً موجوداً بالحقيقة، بمل وجوده شبع لوجود الإنسان متحقّق بتحققه بالعرض، خيال ابه چند معنا آمده است: بمه صورت منعكس شده در آب و مرآت، خيال مى گويند؛ آنچه در ذهن آمده نيز خيال است، شبح شىء در ذهن نمودار آن است. بس همان گونه كه صورت در آينه، انسان است البته انسان حقيقى نيست، بلكه وجود شبحى انسان است. شبح بمه اصطلاح است البته انسان حقيقى نيست، بلكه وجود شبحى انسان است. شبح بمه اصطلاح لغت، موجودات بى جان و روحند. روح اگر بدن نداشته باشد به آن روح مى گويند و ابدان بدون ارواح اشباحند. اگر روح به بدن تعلق گيرد، به آن بدن گويند و آن مسر تبه ابدان بدون ارواح اشباحند. اگر روح به بدن تعلق گيرد، به آن بدن گويند و آن مسر تبه نازل نفس است. بنابراين وجود شبحى انسان وجودى بالعرض دارد كه با تحقق وى متحقق بالعرض مى شود.

فكذلك ما يقع... يكون فرداً له. لازم نيست اينكه در آينه است فردى از انسان باشد و آنچه در آب است نيز فردى از انسان باشد. پس شبح فرد انسان نيست. تا اينجا البته نبايد ايستاد و البته بايد صدر و ذيل نظر مبارك ايشان را با همديگر جمع كرد، و چون اينجا در مقام تمثيل و تنظير است با حرفهاى ديگر ايشان بايد جمع شود و آن را تقريب مطلب به ذهن دانست. ايستادن در ضمن برخى از كلمات سرگر دانى مى آورد. و بالجملة، تحصل للنفس الإنسانية حين موافاتها الموجودات الخارجية، لأجل صقالتها و تجردها عن المواد صدر عقلية و خيالية و حسية، نفس با برخورد و موافات به واسطة

۱. تلفظ صحیح خیال ـ به فتح خا ـ است، ولي شهرت به كسر آن است، معناي لغوي خيال شيح و شكل است.

تور شکاری که دارد؛ یعنی به واسطهٔ حواس، صوری به وزان آنها انشاء میکند. پس موافات، معدّ نفس برای انشاء است. چون نفس دارای تجرد و عاری از مواد است صقالت دارد، و لذا نفس به دلیل لطافت به هر چه روی می آورد نقش و رنگ آن را میگیرد. این بحث بعدها می آید. در هر صورت نفس با محال بودن طفره باید از همهٔ مراحل بگذرد، و صور را از حسی به خیالی و عقلی ارتقا دهد. جـز ایـن کـه سـؤالی داریم که چراسخن از وهم به میان نیاورده است؟ اسرار آن در چند جای کتاب خواهد آمد، و روشن خواهد شد که تربیع ادراکات مبنی بر قول مشاء است و صحیح نیست، و حق تثلیث ادراکات است. شیخ از اولین محققین مشاء است که از تربیع ادراکات دست برداشت، و به واهمه، عقل ساقط اطلاق كرد و لذا بعدها ميرداماد، در قسلت بنا به نقل آخوند از استاد خویش، قائل به تثلیث ادراکات شد. و چون و هم نیز همانند عقل معنا را ادراک میکند جز این که معنای مدرک نفس جزئی است، و معنای عـقل کلی است، ولی در حقیقت معناهمان معناست لذا واهمه را مستقلاً ذکر نکر دهاند. پس در ترتیب صعود و یا نزول معانی اگر واهمه را ذکر نکردند، از آن روست واهمه مستقل از عقل در نظر گرفته نشده است. مثالی که درباره مدری و هم زدهاند این است که، اگر با چشم چیزی را به طور تمام و به روشنی ببیند، آن گاه چشم را ببندد و از سوراخ همان سوزن همان شيء را بنگرد، پس ابصار ابصار است جز ايس كمه گاه از سوراخ سوزن است و گاه ابصار بدون حجاب و مانع. پس دو نـوع از ادراک نـیست. نسبت عقل و وهم این چنین است.

كما تحصل في المرآة أشباح تلك الأشياء و خيالاتها. معناى لغوى خيال شبح و شكل است. و الفرق بين الحصولين أنّ الحصول في المرآة بضرب شبيه بالقبول، و في النفس بضرب من الفعل. تفاوت بين تصوير موجود در ذهن و تصوير موجود در مرآت و آب به اين است كه در مرآت تصوير نئسته است و تصوير مقبول و مرآت حال است، ولى در نفس، تصوير ساخته شده و فعل نفس است. و قبلاً گفته شد كه نفس ايسجاد،

استیناف و تکوین میکند. البته در بیان و تعبیر از آن شبیه به قبول آورده است، زیرا تصویر بر روی آینه قرار نگرفته، بلکه به نوعی انعکاس نور شده و البته شبیه به قبول است.

ا كنون به سؤال پاسخ مىدهد: پرسش اين است: همانگونه كه عدهاى به شبح در باب وجود ذهنى قائل شدند، شما نيز با اين بيان قائل به شبح شديد. در منظومه چنين از اصحاب شبح نام برده است: «و قيل بالأشباح الأشياء انطبعت.» ا

در باب وجود ذهني اشكال اين بود:

فجوهر مع عرض كيف اجتمع أم كيف تحت الكيف كل قد وقع المراى رهايى از اين اشكال قائلين به شبح گفتند: اصلاً شبح از خارج نيست و ماهيت به ذهن نيامده تا جوهر و عرض جمع شوند، و مراد از شبح، نمود و مثالى است.

مرحوم آخوند در پاسخ میگوید: مراد من از کلمهٔ شبح، سخن اهل ایس مذهب نبوده است، تنها این شبح اشتراک لفظی با مذهب ایشان دارد. ایشان میگویند: اصلاً ماهیت به ذهن می آید، ولی و جودات ایس ماهیت به ذهن می آید، ولی و جودات ایس ماهیات متفاو تند.

ولاتظنن أن ما ذكرناه هو بعينه مذهب القائلين بالشبح و المثال؛ إذ الفرق بين الطريقين أنهم زعموا أن الموجود من الإنسان مثلاً في الخارج ماهيته و ذاته. تفاوت در اين است كه ايشان شبح را نمونه دانسته و ماهيت آن شيء خارج نمي دانند، ولي ما مي كوييم خود ماهيت به ذهن مي آيد، لذا مي كويند: و في الذهن شبحه و مثاله دون ماهيته، در حالي كه ما مي كويبم ماهيت به ذهن مي آيد. و نحن نرى أن الماهية الإنسانية و عينه حالي كه ما مي كويبم ماهيت به ذهن مي آيد. و نحن نرى أن الماهية الإنسانية و عينه الثابتة محفوظة في كلا الموطنين. هم در خارج و هم در ذهن ماهيت محفوظ است، البته

١. شرح منظومه، تصحيح و تعليق أية الله حسن زاده، ج ٢، ص ١٣١.

۲. همان، ص ۱۲۷ ـ ۱۲۸.

ماهیت به لحاظ خودش وجود فی نفسه ندارد؛ یعنی ماهیت با قبطع نظر از وجود چیزی نیست. لاحظ لها من الوجود بحسب نفسها فی شیء من المشهدین علی ما قرّرناه. مراد از این مشهدین، موطنین است، منتها وقتی معلوم انسان شده و انسان به آنها شهود پیدا کرد یکی معلوم بالعرض و دیگری معلوم بالذات می گردد.

إلا أن لها نحواً من الاتحاد مع نحو من الوجود أو أنحاء كالإنسان مثلاً. ماهيت به نحوى از اتحاد با نوعى از وجود متحد است؛ در وجود ذهنى با آن متحد ببوده و در وجود خارجى با وجود خارجى متحد است. در هر صورت انحاى وجودات خارجى و ذهنى و عقلى و ديگر مراتب و مراحل وجودى ماهيت به اقتضاى آن نحوه از وجود داراى امكانى است، و به تبع همان مرحله از وجود موجود است، طبيعت انسان داراى افرادى است افراد مادى كه بدن عنصرى دارند، فردى از آن موجود مجرد عقلانى است، و آن به رب النوع شهرت دارد، و همه اين افراد انسان كه عرضى عريض دارند، مصداق و فرد او هستند پس افراد طبيعت كليه نوعيه انسان، داراى اين همه عرض عريضند.

فإن مفهومه يتحد... رأي أفلاطون و من سبقه. در اينجا از آن به روح القدس نامبرده است، در اخبار سنحن از روح القدس آمده است: وإنّ رُوحَ الْقُدْسِ نَفَتْ في روعي، و نيز از نيز در ضمن آية ﴿ تَنَزَّلُ المَلائِكَةُ وَالرُّوحُ ﴾ لا رواياتي دربارة روح وجود دارد، و نيز از امام صادق على روايت شده كه وان رُوحَ الْمُؤْمِنِ لأشدَ اتصالاً بروح الله، ع. و البته وقتى در روح القدس و حقيقت آن بحث مي كنيم مي بينيم كه رب النوع و ارواح مقدسه، كه همه روح القدسند، از شؤون و شعب روح القدسند. اين روح القدس در اخبار با اين روح القدس تمايزي دارد. و اكنون همين مقدار كيافي است. ايس كه به مُشُل، مُشُل ، مُسُل ، مُس

ا.کتر العمال، ج ۴، ح ۹۲۹۰ و ۹۳۱۲.

۲. قدر (۹۷) أية ۲.

٣. کافي (معرب)، ج ٢، ص ١٣٣.

افلاطونی میگویند برای این است که ایشان بسیار بر آن پافشاری داشت و الا مسأله ای مسلم است.

و أمّا في الذهن، فبنعو آخر يصدق عليه أنّه عرض نفساني غير قابل للقسمة و النسبة حال أو ملكة. در ذهن همين معناكيف و حال شده، و مراد از حال آن است كه هنوز رسوخ بيدا نكرده و ملكه نشده و ريشه ندوانيده است، و قتى ريشه دوانيد ملكه مى شود، بعداً معلوم خواهد شد كه كيف بالعرض مى شود. و البته دربارة اين جمله كه من حيث كونها صفات موجودة للذهن ناعتة له من مقولة الكيف بالعرض، صحبت نكرده و وارد بحث نشده است.

نتیجه این که، نوع انسان دارای سه فرد است: ۱. ذهنی؛ ۲. خارجی، و این فرد نیز دو شعبه دارد: الف) فرد خارجی مادی، ب) فرد عقلی مجرد.

پس تاکنون ازدو قسم مدرکات سخن گفته شد، و جواب اشکال با اختلاف حمل اولی و اولی و خمل اولی و اولی و حمل شد. اکتون وارد تحقیق و تفصیل حمل اولی و حمل شایع صناعی می شویم.

در اینجا خواهیم گفت که شرط دیگری در تناقض هست که این شرط را دیگران نیاورده اند، ولی به واقع این شرط معتبر است، و آن شرط علاوه بر وحدات هشتگانه است. همان طور که شیخ در منطق اشارات فرمودند، بسیاری از مباحث منطقی باید پخته شوند، و بالاتر آیند، چنین نیست که هر چه مورد نیاز است در منطق از آن بحث شده باشد. از آن جمله بحث تناقض است که علاوه بر وحدتهای هشتگانه، وحدت دیگری به نام وحدت حمل برای تحقق تناقض لازم است. بحث حمل اولی ذاتی و شایع صناعی شبیه به بحث مفرد و مرکب منطق می باشد. در منطق گفته شد: اگر لفظ

**<sup>\*</sup>** درس دویست و دوم.

این مطلب را دربارهٔ عقیده به مثل در الهیات شفده (تصحیح و تعلیق آیة الله حسن زاده، مقاله هفتم، فصل دوم، ص ۳۱۹) فرمودند.

جزء داشته باشد و جزء لفظ هم معنا داشته باشد؛ یعنی لفظی داریم که اصلاً جزء ندارد، و اگر هم جزء دارد معنا ندارد و اگر معنا دارد، معنا مراد نیز باشد، اگر همهٔ اینها جمع شوند، لفظ مرکب درست می شود و اگر چنین نباشد مفرد است. آنچه هیچ جزء ندارد همزهٔ استفهام است. آنچه جزء دارد، اما جزء آن معنایی ندارد؛ مثل زید است، زیرا زاء دلالت بر سر زید و یاء دلالت بر اعضای دیگر زید نمی کند. آنچه جزء دارد و جزء آن معنا دارد، ولی مراد نیست؛ مثل عبدالله، اگر علم باشد، با این که عبد و الله معنا دارند، ولی با آن همانند بسیط رفتار شده، و همان گونه که زید را بسر کسی اطلاق می کنیم عبدالله نیز چنین است. اما اگر لفظ جزء داشته و جزء معنا داشته و مراد باشد مرکب است؛ مثل رایی الحجارة. همین کلام دربارهٔ حمل ذاتی و حمل شایع صناعی می آوریم. حمل اولی ذاتی مثل مرکب است، و آنچه که چنین نباشد حمل شایع صناعی است.

حمل اولی ذاتی آن است که بین موضوع و محمول تغایر مفهومی نباشد، و فی الجمله تغایری داشته باشند و این تغایر ممکن است بالاجمال و التفصیل باشد؛ مثل جایی که کسی از «انسان انسان است» بی خبر باشد، ما هشداری به او می دهیم که «انسان است» و «گل گل است» و امثال آن. در اینجا موضوع و محمول یکی است.

آیا در «انسان انسان است» که حمل اولی ذاتی میباشد پای وجود هم در کار است؟
آیا برای صدق آمدن محمول بر موضوع در حمل اولی ذاتی واسطه ای به نام وجود
لازم است؟ میگوییم: برای گفتن اینکه، «این حقیقت این حقیقت است» و یا «ایس
ماهیت این ماهیت است» کاری به وجود نداریم. پس در صدق محمول بر موضوع
واسطه نمی خواهیم.

البته اگر در ذهن حمل شایع صناعی صورت گیرد نیازمند به وجود هستیم، به این حمل، حمل متعارف و حمل عرضی نیز گفته میشود. حمل شایع صناعی حملی است که متعارف همه بوده و در زندگی روزمره و محاورات به کار میرود، زیرا مردم در زندگی متعارف و در کتابها و معاملات و محاورات موضوع و محمول را دو چیز مي أورند: «زيد أمد»، «أفتاب طلوع كرده است»، «هوا كرم است» همه جملاتي است که به حمل شایع صناعی است. اما گاه می شود که در کتاب های علمی برای کسی توهمي و رهزني پيش مي آيد و گمان مي كند كه سلب شيء از خودش جايز است، در این حال به او میگویند: دهر چیز خودش خودش استه اما در محاورات و صنایع وامثال آن چنین توهمات جایی ندارد، و موضوع و محمول دو چیزند و نه یک چیز. مفهوم انسان در این قسم حمل اولی، صاف مفهوم انسان است، ولی در آنجا دو چیزند. اما بین این دو چیز چه واسطهای موجود است که آنها را به هم پیوند میزند؟ در انسان ماشی است. پیوند مشی و انسان به چه چیز است؟ پاسخ آن است که، وجود، این پیوند را بسر عهده دارد پس در حمل اولی ذات بسر ذات حمل شده و واسطه نميخواهيم، ولي در اينجا واسطه ميخواهيم پس حمل محمول بر موضوع بالذات نيست، بلكه به واسطهٔ وجود است، لذا به أن حمل بالعرض مي كويند. پس چون بالذات این حمل بین موضوع و محمول صورت نگرفته است به آن حمل بالعرض میگویند و این واسطه، همان و جود است. اما در همهٔ این حملها چه حمل بالذات و چه حمل بالعرض به آنها حمل شايع صناعي و يا حمل عرضي مي گويند. اکنون که اين مقدمه روشن شد میگوییم: بحث ما در باب پاسخ به اشکال مشهور در وجود ذهنی بود که،

فجوهر مَعَ عَرض كيف اجتمع أم كيف تحت الكيف كل قد وقع در اين باب، قوم سخناني گفتند كه مرحوم أخوند أنها را نپذيرفته و اكنون به حمل اولى ذاتى و شايع صناعى مىخواهد آن را پاسخ دهد.

بیان شد که در این جواب دو امر خیلی حایز اهمیت بود: ۱. مَظْهریت نفس نسبت به مرسلات و عقول و مُظهریت و انشاء نسبت به مادون؛

۲. و اینکه حمل شایع صناعی و حمل اولی ذاتی کدامست.

لذا مرحوم آخوند می فرماید: فإذا تمهدت هذه المقدمة. آن گاه پاسخ را فرمود. در هر صورت در وجه تسمیهٔ حمل اولی ذاتی در عبارت خواهد گفت که «أمّا کونه أولیاً...» و «أما کونه ذاتیاً...» در مورد ذاتی بودن می فرماید: چون در «الإنسان إنسان» اتحاد مفهومی بین موضوع و محمول است حمل ذاتی اولی است، ولی از ایسنکه در رویم «الإنسان حیوان ناطق» معرف از در «الإنسان ناطق» معرف از داتیات انسان است، بنابراین حمل ذاتی است پس ذاتیات، چه به تنهایی و چه با ذاتیات انسان است اما حمل اولی ذاتی همدیگر بر انسان حمل می شوند، این حمل، حمل ذاتیات است اما حمل اولی ذاتی نیست، چنان که اگر بگوییم: «الإنسان نوع» حمل اولی ذاتی نیست، بلکه حمل شایع ضناعی است، و مثل «زید إنسان» است، زیرا زید ذاتی انسان نیست، گرچه در ایس گونه قضایا، که از قضایای جزئی هستند، در علوم استفاده نمی شوند، زیرا جزئی نه گاسب است و نه مکتسب.

اما به روشنی می دانیم که، «الانسان کاتب» و یا «الانسان ضاحك» محمول ها ذاتی انسان نیستند، بلکه حمل شایع صناعی است، چنان که «الجسم أسود» و «زید أعمی» حمل شایع صناعی است. سؤال: تفاوت «الإنسان نوع» با «الجسم أسود» چیست؟ آیا چنین نیست که در «الجسم أسود» واسطهٔ وجود است و در «الإنسان نوع» به چنین واسطهای نیاز نیست، زیرا باید سواد در جسم موجود باشد تا اطلاق اسود بر جسم شود برخلاف مثال «الإنسان نوع»، که واسطهای برای این حمل موجود نیست لذاباید توجه داشت که در خود حمل شایع صناعی دو قسم موجود است: ۱. حمل محمول بر موضوع واسطه موضوع واسطه نخواهد؛ مثل «الإنسان نوع». این، بر خود ذات حمل می شود و ایس حمل بالذات است، ولی نه حمل ذاتی اولی باشد؛ ۲. حمل محمول بر موضوع واسطه می خواهد؛ مثل «الإنسان أسود» که حمل بالعرض است. در هر صورت بین حمل می خواهد؛ مثل «الإنسان أسود» که حمل بالعرض است. در هر صورت بین حمل می خواهد؛ مثل «الإنسان أسود» که حمل بالعرض است. در هر صورت بین حمل می خواهد؛ مثل «الإنسان أسود» که حمل بالعرض است. در هر صورت بین حمل می ناذات و حمل اولی بالذات باید تفاوت گذاشت؛ به عبارت دیگر همان گونه که در بالدات و حمل الذات باید تفاوت گذاشت؛ به عبارت دیگر همان گونه که در بال مفرد و مرکب گفتیم: اگر لفظی جزء داشته و جزء آن معنا داشته و جزء معنا مراد

باشد مرکب، والا مفرد است، در این جا نیز چنین میگوییم: اگر مفهوم سوضوع و محمول یکی باشد و به هو هو بر همدیگر حمل شوند، حمل ذاتی است و اگر حمل نشدند حمل شایع صناعی است. پس در جایی که «الإنسان نوع» باشد با ایس که واسطهای به نام و جود نداریم، ولی مفهوم انسان با نوع متفاوت است و تفاوت آن دو به اجمال و تفصیل نیست، بلکه امر، ورای آنهاست. پس حـمل ذاتـی نـیست، بـلکه حمل شایع صناعی است، خواه و جود واسطه باشد و خواه نباشد. اما ملاک حمل اولی ذاتي، كه اتحاد موضوع و محمول بود، در اين «الإنسان نوع» موجود نيست، بنابراين حمل شايع صناعي است. بله، اگر «النوع نوع» بگوييم حمل شايع صناعي نيست و حمل اولي ذاتي است. پس با اين كه حمل «نوع» بر انسان است به اين كه در اين مور د واسطه ای به نام وجود نداریم با وجود این حمل اولی ذاتی نیست، زیرا مفهوم آن دو یکی نیست. برای همین حمل شایع صناعی است، زیسرا مفهوم موضوع ومحمول متغایر است و در صنایع و محاورات از آن بهره میبرند. اما در هر صورت هر گونه حملي نياز به وجود دارد، اما در حمل اولي ذاتي اقتصار بر وساطت وجود نمي شود، بلکه علاوه بر آن نیازمند به اتحاد مفهومی بین موضوع و محمول هستیم. پس در اقسام حملهای مزبور، اتحاد وجودی هست، ولی در حمل اولی ذاتی اقتصار بر آن نميشود، ولي در حمل شايع صناعي گاهي فقط بسر همين انتحاد وجبود اقتصار مي شود، چنان كه در مثال االجسم أسود، تنها واسطه بين موضوع و محمول همين اتحاد وجودي است، اما در «الإنسان نوع» حكم بر خود طبيعت موضوع رفته و حمل ذائي است، و علاوه بر آن اتحاد وجودي نيز ميباشد، اما چون تغاير مفهومي دارنــد حمل اولي ذاتي نيست، بلكه حمل شايع صناعي است، چنان كه در مثال مفرد و مركب به خوبی توضیح داده شد. در هر صورت درحمل شایع صناعی اگر وجود نبود هیچ کدام با همدیگر جمع نمی شدند، ولی با آمدن و جود، همین «جسم اسود؛ نیز می باشد. لذا در مورد «الجسم أسود» حمل عرضي است، زيرا تنها رابط بين أنها وجود است و خود آنها هیچ با هم مرتبط نیستند، ولی در «الإنسان نوع» علاوه بر وجود ارتباط برقرار است و همانند «الإنسان ناطق» میباشد. اما در حمل اولی ذاتی مناسبتک و مغایرتک کافی است و آن در «الإنسان إنسان»، که در جواب مغفّل گفته میشود، و «الإنسان حیوان ناطق»، که به اجمال و تفصیل مغایرت و مناسبت حاصل است.

اعلم أنّ حمل شيء على شيء و اتّحاده معه يتصوّر على وجهين:

أحدهما: الشائع الصناعي المستى بالحمل المتعارف: و هو عبارة عن مبجرد اتداد الموضوع و المحمول وجوداً. به حمل شايع صناعى حمل عرضى هم گفته مى شود، چنان كه در چند سطر بعد مى آيد. و صرف وجود و اتحاد وجودى موضوع و محمول در اين حمل كفايت مى كند، و اگر وجود نبوده باشد ممكن نيست دو چيز متغاير رابر همديگر حمل كرد. اما در حمل اولى ذاتى دو چيز متغاير نيستند، بلكه يك چيزند و يا اتحاد مفهومى دارند. پس در اين حمل شايع صناعى، وجود واسطه است و به خاطر وساطت وجود به آن حمل عرضى مى گويند. و يرجع إلى كون الموضوع ممن أفراد مفهوم المحمول روشن است كه اگر در موضوع مفهوم محمول پياده نشود چگونه مى توانيم آنها رابر همديگر حمل كنيم و به هم نسبت دهيم و بگوييم: «هو ماش»، «هو ضاحك» و «هو قاعد». پس مفهوم محمول بر موضوع صادق است پس موضوع از فاحده فهوم محمول است و لذا مى گوييم بر اين ماهيت موضوع، وصف عنوانى محمول بياده مى شود. اكنون دو شعبه حمل شايع صناعى رابيان مى كند:

سواء كان الحكم...و الجميع يسمّى حملاً عرضيّاً. حمل «الإنسان إنسان» حمل اولى ذاتى است، امّا حمل «الإنسان حيوان» و يا حمل «الإنسان حيوان» و يا حمل «الإنسان ناطق» حمل شايع صناعى است. ا

۱. جناب استاد حمل «الإنسان حيوان ناطق» را از زمره حمل شايع صناعي دانسته است و اين مطلب در دو جاي اين درس بيان شده است، اما در تعليقات از قول صدرالمتألهين در تعليقة خود بر شفد نقل شده است كه، دبل يراد به

مراد از قضیهٔ طبیعیه آن است که حکم بر خود مفهوم موضوع رود؛ مثل «الإنسان نوع» و اگر حکم بر افراد موضوع بار شود؛ مثل «لا شیء من الإنسان بجماد». تا کنون یک «سواء» را بیان کرده، اما بخش دیگر:

و سواء کان المحکوم به بخش دوم است، و ذاتیا در مقابل «عرضیاً» است. این ذاتی و عرضی هر دو از شعب حمل شایع صناعی هستند و اسم ذات باعث این گمان نشود که حمل هم اولی ذاتی است. بنابراین در آن جایی که «محکوم به» ذاتی «محکوم علیه» باشد؛ مثل «الإنسان حیوان» از حمل شایع صناعی است، و یا «الإنسان نوع» با این که واسطه نخورده و همانند اسود نیست مع الوصف حمل متعارف است و به آن حمل بالذات می گویند. و یا «محکوم به» عرضی «محکوم علیه» باشد؛ مثل «زید أعمی» و «الجسم أسود» که به واسطه و جود با هم پیوند خوردند و به آن حمل بالعرض می گویند. بنابراین، هم حمل بالذات و هم حمل بالعرض حمل عرضی هستند. پس با این که قسمی از آن حمل عرضی است و با این که در آن قسم حکم روی نفس مفهوم موضوع، و یا روی افراد موضوع رفته است با و جمود این

أنّ مفهوم الموضوع هو مفهوم المحمول بعد أن يلحظ بينهما نحو من التغاير كالإجمال والتفصيل في حمل الحدُ
 على المحدود أو غير ذلك.

و نيز در تعليقة ديگرى بر صفحة ۴۹۴ فرمود: دفقولك: الإنسان إنسان، تنبيهاً للذي يجوز أن يفقد الشيء نفسه حمل أولي ذاتي مثل قولك: الإنسان حيوان ناطق. و أمّا الرسوم فكلّها حمل شائع صناعي و إن كان بعض أجزائها ذاتياً للموضوع كقولك: الإنسان حيوان ضاحك...» الرسوم فكلّها حمل شائع صناعي و إن كان بعض أجزائها ذاتياً للموضوع كقولك: الإنسان حيوان ضاحك...» روشن است كه اگر دايرة حمل اولى ذاتى را بر همان مورد اتحاد مفهومى به گونهاى كه از لفظ عبور نكرده، محدود نماييم اين حمل در باب وجود ذهنى خاصيت خود را از دست مىدهد و مشكلى را حل نمىكند، در حالى كه بيشتر مثالهايى كه در اين باب مىزنند از قبيل حمل حدً بر محدود است.

پس از تقریر این موطن در درس ۲۰۴، جناب استاد از این مطلب عذرخواهی کرد و ضرمود: در تعبیر دیروز، جملهای نادرست بیان شد و خبط لسانی پیش آمد: در حمل ذاتی اولی باید حمل حد بر محدود را نیز از زمرهٔ آن شمرد، و شمردن آن از باب حمل شایع صناعی وجهی ندارد. و حد نام از حمل اولی ذاتی است و رسوم از حمل شایع صناعی است. همقرره.

واسطه می خورند، و این واسطه وجود است که بین آنها الفت می دهد، والا موضوع و محمول با همدیگر متغایرند. بنابراین علت عرضی بودن حمل در هر دو آن است که واسطه خورده است. ۱

و ثانیهما: أن یعنی به أنّ الموضوع هو بعینه نفس ماهیّة المحمول و مفهومه بسعد أن یلحظ نحو منالتفایر موضوع و محمول عین هم بوده، ولی مسغایرت اعتباری کافی است به همین اندازه که به وی هشداری می دهید که شخص، خودش خودش است، و گرفتن ذات از خودش صحیح نیست، و تخلف و اختلاف در ذاتی نادرست است.

أي هذا بعينه عنوان ماهية ذلك موضوع و محمول عين هم هستند، خواه موضوع را حمل كنيد و يا محمول را به جاى موضوع قرار دهيد. لا أنْ يقتصر على مجرّد الاتحاد في الذات و الوجود و يسمّى حملاً ذاتياً أوّلياً با حمل شايع صناعى اشتباه نشود زيرا در أن جا صدق محمول بر موضوع به حسب وجود است گرچه در ماهيت با همديگر متغايرند، ولى وجود بين آنها الفت مى دهد. وجه تسمية حمل اولى ذاتى را بيان مى كند. اما وجه تسمية حمل شايع صناعى را به جهت روشنى بيان نكرد، چون مردم أن را در حرف وصناعت خود استعمال مى كنند. موضوع و محمول دو چيز بوده و وجود بين آنها پيوند و الفت مى دهد. توجه داريد كه حمل اولى ذاتى با «حمل بالذات» وجود بين آنها پيوند و الفت مى دهد. توجه داريد كه حمل اولى ذاتى با «حمل بالذات» حمل شايع صناعى است.

أمًا ذاتيًا فلكونه لايجزي و لا يصدق إلّا في الذاتيّات، و أمّا أوّليًا فلكونه أوّلي الصدق أو الكندب، جنون خبودش خبودش مسىباشد اوّلى الصندق است و دليل و بسرهان نمى خواهد. اكنون كه بيان هر دو قسم حمل شده زبان مسىگيرد و تسمثيل مسىكند. و

۱. همان گونه که در مقایسة بین مفرد و مرکب بیان نمودند که، آنچه مرکب نیست مفرد است در این جا نیز ملاک
 این است که آنچه مفهومی متفایر با موضوع داشته باشد حمل شایع صناعی است. خواه واسطه وجود باشد و
 خواه نباشد. دمقرره.

می فرماید: این قضایایی که در محاورات به کار می رود؛ مثل «الإنسان کاتب» آیا صادق است و یا کاذب؟ و یا مثل این قضیه «الإنسان قابل للعلم و الصناعة» آیا صادق است و یا کاذب؟ گوییم: این قضیه صادق است؛ یعنی حمل کاتب بر انسان «الإنسان کاتب بالفعل» آیا صادق است و یا کاذب؟ می گوییم: اگر حمل شایع صناعی را بگویید، مادق است، و اگر حمل اولی ذاتی را بگویید، کاذب است. در تمام این حمل ها به حمل اولی ذاتی را بگویید، کاذب است. در تمام این حمل ها به حمل شایع صناعی صادق است. در تمام این حمل ها به حمل اولی ذاتی صناعی صادق است. ا

در دالإنسان إنسان، آیا این قضیه صادق است و یا کاذب؟ حسمل اولی ذاتی آن صادق است و حمل شایع صناعی آن کاذب است.

فکثیراً ما یصدق و یکذب مجهول واحد مثل این که ماشی و ضاحک بر انسان حمل شودگاهی صادق و گاهی کاذب است. علی موضوع واحد، بل مفهوم واحد علی نفسه بحسب اختلاف هذین الحملین، کالجزئی حتی در حمل یک مفهوم واحد بر خودش نیز اختلاف دو حمل راه دارد که به یک وجه صادق و به وجه دیگر کاذب است. البته عمده مورد نظر ما همین مفهوم واحد است گرچه آن فرمایشها به جای خود درست است، ولی ما در باب وجود ذهنی همین مطلب را نیازمندیم. در منطق بیان شدکه،

۱. توجه دارید که قضایای فوق اصلاً از حمل شایع صناعی هستند و حمل اولی ذاتی نمیباشند تا صدق و کذب در آنها راه بیابد. اما اکنون «الجزئی جزئی» و امثال آنها را به بیان می کشد که چنین تقسیمی درباره آنها صادق است و آنها از حمل اولی ذاتی صادق هستند و به حمل شایع صناعی کاذب میباشند بنابرایین اشکال بر جیناب صدرالمتألهین نیز در این عبارت وارد است، زیرا از عبارت «فکثیراً ما یصدق و یک ذب محمول واحد علی موضوع و احده چه اراده کرده است با توجه به این که پس از تعریف حمل اولی ذاتی به اتحاد مقهومی موضوع و محمول چگونه یک محمول بر موضوع و احد به یک اعتبار صادق و به اعتبار دیگر کاذب است، در حالی که در جملهٔ «بل مفهوم واحد علی نفسه باختلاف هذین الحملین» به تصریح مورد حمل اولی را بیان کردید، چگونه در عبارت قبل از آن اختلاف حملین را تصویر نمودید، در حالی که اصلاً در صورت اختلاف موضوع و محمول در مفهوم اصلاً حملی اولی ذاتی است، و اگر از نظر معنا مفهوم اصلاً حملی اولی ذاتی است، و اگر از نظر معنا قابل پیاده است که جزئی محمول در صورت اتحاد با موضوع از باب حمل اولی ذاتی است، و اگر از نظر معنا قابل پیاده است که جزئی محمول در صورت اتحاد با موضوع از باب حمل اولی ذاتی است، و اگر از نظر معنا جزئی در محمول با جزئی در موضوع تفاوت داشته باشد حمل شایع صناعی است «مقرو».

المفهوم إن امتنع فرض صدقه على كثيرين فجزئي و إلّا فكلّي» پس جرئى چنين تعريف شده است: «الجزئي ما يمتنع فرض صدق على كثيرين» آيا اين تعريف جزئى كلى است و يا جزئى؟ جواب اين تعريف شامل همه جزئيات مى شود، و هر جزئى اين گونه است پس جزئى به حمل اولى ذاتى جزئى است و خودش خودش است و به حمل شايع صناعى «الجزئي به صمل اولى ذاتى است پس «الجزئي جزئى» موضوع و حمل شايع صناعى «الجزئي كلي» صادق است پس «الجزئي جزئى در موضوع و محمول يک چيز است و حمل اولى ذاتى است، ولى اگر مراد از جزئى در موضوع و محمول يک چيز است و حمل اولى ذاتى است، ولى اگر مراد از جزئى در موضوع و محمول يک چيز است و حمل شايع صناعى است.

و اللامفهوم و للاممكن بالإمكان العام، اللاموجود بالوجود المطلق، و عدم العدم، و المحرف، و شريك الباري، واجتماع النقيضين. در همه اينها اين دو عنوان جارى است به لمحاظ مفهوم اولى خودشان حمل اولى ذاتى است آن گاه اگر در ذهن تقرر داده شوند و وجود يابند، موجودات خارجى مى گردند. عدم عدم است، ولى در عدم موجود ذهن مى گوييم: عدم عدم نيست. حرف حرف است. ولى حرف حرف نيست، زيسرا از موضوع خود به در رفته است، و از معناى غيرمستقل به معناى استقلالى منقلب شده است. و لذلك اعتبرت في التناقض وحدة أخرى سوى الشروط الثمانية المشهورة و تلك هي وحدة الحمل. در برخى نسخ «شروطات» را «مشروطات» كرد، تا جمع مشروطه شود و در اين صورت «ثمانية» بايد مذكر باشد، ولى اگر «شروط» جمع شرط باشد «ثمانية» با معدود خود مطابقت كرده است. پس وحدت ديگر شرط شده در تناقض، وحدت حمل است. قالجزئي مثلاً جزئي بالحمل الذاتي، ليس بجزئي يل كلي بالحمل المتعارف، زيرا در جزئى چنين تعريف شده است: «ما يسمتنع فرض صدقه على المتعارف، زيرا در جزئى چنين تعريف شده است: «ما يسمتنع فرض صدقه على كثيرين» اين «الجزئي ليس بجزئي» به حمل شايع صناعى است. و مفهوم الحرف حرف بالأول اسم بالثاني؛ يعنى به حمل شايع صناعى است. و مفهوم الحرف حرف بالأول اسم بالثاني؛ يعنى به حمل شايع صناعى است. و مفهوم الحرف حرف بالأول اسم بالثاني؛ يعنى به حمل شايع صناعى است.

امر اول در باب منظهر و منظهر بودن و امر دوم در باب اختلاف حملین بود. و اینها مقدمه برای حلّ اشکال هستند. فإذا تمهدت هذه المقدَّمة فنقول: إنَّ الطبائع الكلِّيَّة العقليَّة من حيث كلِّيتها و معقوليِّتها لاتدخل تحت مقولة من المقولات، و من حيث وجودها في النفس أي وجود حالَّة أو ملكة في النفس تصير مظهراً أو مصدراً لها تحت مقولة الكيف. حال در جايي است كه سريع الزوال باشد، و ملكه دايمي است. و مراد از مظهر و مصدر بودن همان بود كه توضيح داده شد. مظهر در مافوق نفس و مصدر در مادون نفس است. کلمهٔ مصدر و ایجاد و انشاء به یک معنا هستند، و نباید اختلاف کلمات رهزن شود. فرمایش جناب حاجی در حاشیهٔ این موضع، به تمام جهت وفق نمی دهد؛ عبارت آن گونه که بیان می کنیم باید معنی شود. ضمیر «لها» به طبایع کلیه بر میگردد. طبایع کلیهای که نفس، مصدر آنها و یا مظهر آنها می شود دو قسم می شوند: قسمی ما فوق نفسند، و قسمی صادون نفسند. پس طبایع کلیه را باید تحمیم داد تبا هم طبایع کلیهٔ عقلیهٔ مثل و ارواح و مفارقات و عقول را شامل شود و نفس البته نسبت به آنها مَظْهر است، و نه مصدر، و مدركاتي كه نفس مصدر أنهاست. چون خود ايشان فرمود نفس مظهر يا مصدر «لها» مى شود و «لها» به طبايع كليه برگشت. اما جناب حاجى ـ رضوان الله عليه ـ طبايع كليه را به همان قسم مرسلات معنا كرده، و اين معنا وفق نمي دهد، زيرا اگر مراد آنها باشند نفس نسبت به أنها مصدر نيست، زيرا مرسلات علت نفسند، نه نفس علت أنها باشد. پس مراد از طبایع کلیه باید هر دو وجه باشد. در این صورت این اشکال متوجه معنای ما می شود که، اگر چنین باشد نفس نسبت به همهٔ آنها مصدر می شود، زیرا ضمیر به هر دو قسم طبايع كلية عقليه برميگردد؟

پاسخ می دهیم: اصلی در این کتاب پیاده شده که چند بار بیان کردیم و در کتاب نفس اسفاد خواهد آمد که، این محسوس و متخیل جزئی و قتی به ذهن آمد با این که هذه الشجرة» است و جزئی می باشد، ولی چون مصداق و مرآت خارج است و حکایت از آن می کند، ولی همین تصویر جزئی ذهنی قابل انطباق بر کثیرین است و می تواند نظیر این شجره در خارج مطابق آن باشد. پس خود این شجره در ذهن با این

که جزئی است قابل انطباق میباشد، جز این که در خارج جنز هممین شمجر، شمجر دیگری فرد آن نیست. پس محسوسات و متخیلات نیز معقول می شوند. همین مطلب را شیخ تذکر داده و در مبحث نفس شفه آن را بیان نموده است. پس طبایع کلیهٔ عقليه، اعمّ از بالفعل و بالقوهاند. بالفعل عقول كلية مافوق نفسند و بالقوه أنهايي كمه نفس آنها را انشاء کرده و بعد طبایع کلیه عقلیه میگردند. علت چنین معنایی بسرای عبارت این است که آخوند فرمود: نفس مظهر و مصدر طبایع کلیه شود. پس منظهر نسبت به طبایع کلیهٔ عقلیه، بالفعل، و مصدر به نسبت به طبایع، بالقوه است. صورت با ابن كه الأن صورتي محسوس و متخيل است، اما بالقوه از طبايع كلية عقليه است. به این ترتیب در معنای عبارت دغدغهای نداریم. جملهٔ دیگر دربارهٔ کلمهٔ موافات بود كه نفس به واسطة حواس خوداز قبيل باصر و سامعه و شامه و ذايقه و لامسه با خارج برخورد میکند. و با وزان خارج معلوم را انشاء میکند. آنچه در خارج است معلوم بالعرض و آنچه در ذات خود نفس انشاء شده معلوم بالذات ميباشد و ايس معلوم بالذات حاكي و مرآت آن خارج است. اگر كسي نفس را مجرد بدانيد در ايين زمينه دغدغه ندارد، و حلّ ارتباط نفس با خارج و حلّ مقولهٔ علم چندان صعوبت نبدارد، بنابراین رساله ها و جزواتی که دربارهٔ این ارتباط نوشته شده با واسطهٔ این است که در اثبات تجرد و فهم آن راجل هستند. نفس مجرده باعث ارتباط انسان با دریای بیکران هستي است. نفس مظهر اتم ماوراي طبيعت است ﴿ وَاللَّهُ مِنْ وَرَائِهِمْ مُحِيطٌ ﴾ أ، ﴿ لَهُ الخَلْقُ وَالأَمْرُ ﴾ أو لذا نفس ناطقه حدّ يقف ندارد، بنابراين حلّ تجرد نفس و تشخيص سه مرحله در آن، یعنی تجرد برزخی خیالی و مثالی و تجرد عقلی و بالاتر از همر دو مقام فوق تجرد باعث حلِّ مقولة علم و كيفيت ادراكات است. مراد از اين كه نفس فوق تجرد است؛ یعنی نفس حدّ یقف ندارد، و هر چه به او بدهی نمی گوید سیر شدم، بلکه

۱. بروج (۸۵) آیهٔ ۲۰.

٢. اعراف(٧) آية ٥٣

اشتهایش بیشتر شده و از آن سونیز بیشتر به او می دهند «یا من تزیده کثرة العطاء جوداً و كرماً ٤. به تنزيل، در عالم جسماني مثال طفل خوب است؛ طفل تا در زهدان است غذایش محدود است، پس از آن از شیر پستان مادری اندک اندک غذاهای دیگر به او مي دهند و هر مرحله غذايي بهتر از مرحلة قبل به وي داده مي شود. البته اين غذاها حدّ يقف دارد، اما دربارهٔ نفس حدّ يقفي نيست، اگر ميلياردها سال در اين نشأه باشيم باز تکامل در این نشأه برای ما هست، و معارف و حقایقی بیپایان برای انسان موجود است، تکامل برزخی نیز در پیش داریم، آنجا هم حدّ یقف بسرای انسسان نبیست. در کتاب معاد برای اهل بهشت مراتب ذکر شده است. روایت باب معاد چنین می فرماید که، حضرت سید الشهدام الله برای ایشان در بهشت تجلّی می کند، و این تجلیات مقام ولایت برای قلوب و جانهای مستعد است که شفاعت را از اینجا با خود بردهاند؛ و ارتباطشان با آنها محفوظ بود، و آنجا برای ایشان تجلیات کندایس کرده است. این روایات همه اسرار و رموز است. و به تعبیر جناب فیض در اوایـل وافی، خـداونـد توفیق قهم این روایات و اسرار و رموز و کنوز را مرحمت فرماید! پس چون انسان مجرّد است و حدّ يقف ندارد و با همهٔ عالم پيوسته است حلّ برخورد و موافـات بــا خارج به دلیل پیوستگی سهل و آسان است. بنابراین اگر کسی مرد شنا و سباحت بوده باشد مي تواند خودش از همه جا سر در آورد. يكي از فصهاي فصوص الحكم فارابي كه ما أن را شرحي به نام نصوص الحكم كردهايم اين است، و ما نيز در أن جا خيلي بَهْ بَهْ و خَهْ خَهْ گفتيم و بيان كرديم كه اين دهني است و سخني است كه انسان بايد از همه جا سر در آورد، و مانع و حجابي براي انسان نيست مگر خود انسان. اين منزل به «منزل سراح؛ و «منزل اطلاق؛ موسوم است. چنین انسانی از تلعقات به درآمده و مادیات حجاب وی نیست و سنگ و گل دل را تسخیر نکرده و آزاد است. نحوهٔ موافقات بما خارج گوناگون است در این نشأه با اعضا و جوارح و قوای مادی موافعات می کند. موافات با عالم مثال و عالم عقول به كونة ديگر است. پس اين مقدار قال و قيل دليل بر

نفهمیدن تجرد انسان است. در هر صورت با موافات با خارج نفس به موازات معلوم بالعرض در خود معلوم بالذات را انشاء و ایجاد می کند. معلوم بالذات مرآت معلوم بالعرض، که در خارج است، می باشد و از آن حکایت کرده و عنوان خارج است، و به لحاظ مفهومش فانی در خارج بوده و از مقوله، خارج است، ولی از آن جهت که فعل نفس است، و اشراق و تجلی نفس است، دامنهٔ فاعل و جلوهٔ فاعل می باشد. فعل هر فاعلی مرتبهٔ نازلهٔ فاعل، و شأنی از شؤون فاعل است، پس معلومات عین نفس به هر دو معنا هستند. آنها چشم نفس و ذات نفسند و به این لحاظ معلومات همانند نفس ناطقه از وجودند و وجود فوق مقوله است، پس دو عنوان برای معلوم بالذات ثابت ناصت. به لحاظ عنوان اولی خود از مقوله خارج است. و لحاظ وجود ذهنی بعودن از وجود و نحوه ای از وجود است.

اما مرحوم آخوند در عبارت وقتی مبنای خود را بیان میکند آن را «کیف بالعرض» می داند و از طرفی فرموده بود: «العلم مرجعه إلی نحو من الوجود» چگونه ایس دو جمله با همدیگر قابل جمعند؟

آنچه انسان ادراک کرده و با خود می برد، جوهر نفس است، و عین عاقل شده و حتی محسوسات نیز معقول می شوند. و اگر در کتاب نفس گفته شد که همهٔ محسوسات متخیل می شوند، راست است، و یا متخیل ما هم معقول می شود راست است. پس همهٔ مدر کات ما معقول می شوند. اما چگونه کیف بالعرض است اکنون بیان می شود. مرحوم حاجی - رحمه الله - حیلی به زحمت افتاده است. چون پس از این که مبنای قوم را شورانده و به اینجا رسید که علم وجود نفس شده و علم اضافهٔ اشراقی نفس می باشد، و اضافه اشراقی، فعل و دامنهٔ نفس و نور وجود است، دوباره برگردد و بگوید که معلومات کیف بالعرضند، از این مطلب چه می خواهد؟ در پاسخ برگردد و بگوید که معلومات کیف بالعرضند، از این مطلب چه می خواهد؟ در پاسخ گوییم: همان توجیهی که در سخن دوانی برای کیف شده است، در سخن مرحوم گوییم: همان توجیهی که در سخن دوانی برای کیف شده است، در سخن مرحوم

اکنون با اصرار و پافشاری و تکرار به بسط مطلب میپردازد\*؛ برخلاف مطلب قبلی که مجال بسط داشت، ولی به اجمال برگزار شد.

سؤال: آیا در تعریف انسان به حیوان ناطق، که حیوان ناطق محمول بر انسان است به حمل اولی ذاتی بر انسان حمل می شود، این تعریف از افراد موضوع، یعنی انسان است؟ یعنی آیا حیوان ناطق همانند زید و عمرو و بکر است؟

پاسخ: تعریف فردی از افراد موضوع نیست، چنان که تعریف جوهر نیز از افسراد جوهر نمیباشد. یکی از افراد جوهر، حجر و فرد دیگر ملک و فلک و عقل و ارض و ماء است، ولي فرد ديگري براي جوهر به نام تعريف جوهر نداريم، بلكه تعريف بر موضوع خود، یعنی جوهر حمل شده و به حمل اولی ذاتی عین اوست، و معنا و مفهوم جوهر است، ولي حدّ و تعريف فرد جوهر نيست. قوم در اثر توجه نكردن به همين مطلب ظريف گمان كردند كه اگر بر چيزي مفهومي صادق باشد، آن مفهوم و تعریف از افراد وی نیز هست، لذا در حیرت افتاده و سرگردان شدند، لذا گمان کردند: ماهیت جوهر، جوهر است و حدّ جوهر را از افراد وی دانسته، در حالی که تعریف از افراد محدود نیست. در وجود ذهنی این اشکال مطرح شد که اگر وجود ذهنی جوهر همانند جوهر خارجي نظير آتش باشد بايد سوزنده باشد، اما چگونه وقتي در ذهمن آمد آتش، اگر تعریف آتش بر او صادق است، نمی سوزاند، آیا این آتش اگر در خارج از مقولهٔ جوهر بود در ذهن از مقولهٔ جوهر نیست؟ اگر جوهر است چوا آثار جوهر خارجي را ندارد؟ و اگر نيست پس آتش را تعقل نكرديم و علم به آن نداريم. پاسخ این است که، آتش ذهنی آتش، و همانند آتش خارجی جوهر است، اما معنا و مفهوم آتش فردی از آتش نیست، زیرا در همه جا حدّ از افراد محدود نمی باشد. پس مفهوم و ماهیت در ذهن و خارج یکی است، اما در خارج وجود خارجی دارد، و جوهر خارجی است از این رو آثار وجود خارجی بر آن بار است و در ذهن وجود نفسانی

**<sup>\*</sup>** درس دو پست و سوم.

دارد. و ماهیت همان ماهیت است، ولی معنای آن این نیست که این معنا و مفهوم یکی از افراد جوهر خارجی باشد. پس اکنون زبان می گیرد و سؤال می کند: اگر شسما دالانسان حیوان ناطق گفتید در منطق بیان شده است که معنای حیوان ایس است: وجوهر جسم نام حساس متحرك بالارادة، پس برای اختصار به جای ایس تعریف لفظ حیوان را می گذاریم، چنان که درباره فصل انسان، یعنی ناطق نیز چنین می کنیم، همان طور که شیخ در رسالهٔ معراج خود بیان کرده است که مشخصات انسان، که وی را از دیگر حیوانات جدامی کند از ذاکره و حافظه و ادراک کلیات و نطق ظاهری گرفته تا صغری و کبری چیدن و تلفیق معلومات و رسیدن به مجهولات را جمع می کنیم و آن را در نطق می گنجانیم، و در حمل به آن ناطق گفته و می گوییم: «الإنسان حیوان ناطق.» سائل می گوید: مگر شما در تعریف حیوان جوهر را اخذ نکر دید؟ پاسخ: بله، جوهر و جسم و نام و دیگر اجزاء، تعریف حیوان را تشکیل می دهند. سائل می گوید: پس این معنا باید بر افرادش حمل شود بنابراین، این معنای جوهر در ماهیت و طبیعت نوعیه انسانی نیز صادق است و بر آن باید حمل شود.

اکنون آنچه از معنای انسان در ذهن داریم نیز باید جموهر بسر وی صادق باشد، بنابراین صورت انسان در ذهن، یعنی معلوم ذهنی، نیز باید مصداق جوهر باشد. پس چگونه میگویید: معلوم در تحت مقوله جوهر مندرج نیست؟

پاسخ: معنای جوهر داشتن یک سخن است، فردی از افراد جوهر بودن سخن دیگر است. و شما فرد بودن برای جوهر را با معنای جوهر داشتن خلط می کنید. و اشکال در باب و جود ذهنی آن است که معنای جوهر ذهنی فرد جوهر است، در حالی که این درست نیست.

فإن سألت عنّا وقتی فارسی زبان، عربی بنویسد، گاهی اصطلاحات عربی را به قالب متعارف فارسی می ریزد. در فارسی می گوییم: «اگر از من این مطلب را بپرسی» ولی عرب چنین نمی گویند، و حرف جر را روی مسئول نمی برند، چنان که در عبارت «از من» در فارسي چنين است، بلكه حرف جر «عن» را روى مسؤول عنه ميبرند و ميگويند: «و إن سألتني عنه» پس عبارت صحيح اين بود: «فإن سألتني عن الجوهر إذا...»

أليس الجوهر مأخوذاً في طبائع أنواعه و أجناسه، و كذا الكمّ و النسبة في طبائع أفرادهما، كما يقال: الإنسان جوهر قابل للأبعاد حسّاس ناطق، و الزمان كمّ متصل غير قارّ، و السطح كمّ متصل قارّ منقسم في الجهتين فقط. يعنى سطح كميتى است كه عمق ندارد، لذا فقط در دو جهت قابل انقسام است. در اين تعريف جوهر و يا كميت و يا امثال آنسها آورده شده است و بايد اينها جوهر باشند و تعريف و معناى جوهر بر آنها صادق باشد پس وقتى معلوم در ذهن است و ماهيت بر او صادق است و اين تعريف بايد بسر او صادق باشد و مادق باشد و حوهر و كم نيست، در حالى كه حدّ و تعريف است؟

نجيبك يا أخا الحقيقة بأنّ مجرّد كون الجوهر مأخوذاً في تحديد الإنسان لايوجب أن يصير هذا المجموع الذي هو حدّ الإنسان فرداً للجوهر مندرجاً تحته. در پاسخ مى گوييم: تعريف و معناى جوهر بر ماهيت مزبور، يعنى ماهيت ذهنى صادق است، ولى كسى نگفته كه معنا و تعريف هر شىء از افراد آن باشد. چه كسى اثبات كرده است كه تعريف و حد بايد از افراد محدود باشد؟ معناى آتش از افراد آتش نيست. كما أنّ كون مفهوم الجزئي و حدّه ـ و هو مايمتنع فرض صدقه على كثيرين ـ عين نفسه لايوجب كونه جزئيّاً. جزئى داراى مفهومى است و اين مفهوم و قتى صادق بود كافى است نه اين كه خود آن تعريف و معنا نيز از افراد جزئى باشد. اكنون دفع دخل مقدر مى كند: و كون خود آلشيء عين محدوده و إن كان صحيحاً، لكن لايستدعي كون الحدّ فرداً للمحدود. عريف و حدّ بايد عين محدود باشد، ولى لازم نيست فرد آن باشد.

و کذا کون مفهوم...کان لا في موضوع. آيا معنای جوهر، که قابل حمل بر کثيرين است، مي تواند به خارج آمده و با وصف کليت در خارج فرد جوهر باشد و آثار آن را داشته باشد؟ در پاسخ می گوییم: چنین چیزی ممکن نیست، زیرا هر موطنی برای خود احکامی دارد، و هر مرحله از وجود دارای آشاری است و شیی در دار وجود محال است به نمی آورد. از این مطلب چنین تعبیر شده است که «تجافی در دار وجود محال است» یعنی امر مادی با حفظ عنوان مادیت و من حیث هو مادی به عالم ماورای طبیعت نمی آید، و یا اگر چیزی وصف عنوانی مجرد داشته باشد با حفظ آن مادی نمی شود. موجود خیالی و همی نمی شود، و موجودات پایین با حفظ عنوانی خود به مرحله عقل راه ندارند. و عقل را با تجرد عقلی نمی توان به موطن خیال و حس آورد. دنباله بحث تجافی و از آثار و متفرعات آن، توقیفیت اسمای الهی است. قوم در شعبهای از سعبات این بحث چنین عنوان کردند که اسماء الله شوقیفی است، و آن، یعنی هر مرتبهای از مراتب وجود به صورت ثابت توقیف بوده، و در موطن خود میخکوب است:

اگر یک ذره را برگیری از جمای همه عالم خلل بابد سراپای عقل اول عقل اول است و نمی تواند نفس کل باشد، و نفس کل عقل اول نمی شود، عالم مثال عالم شهادت مطلقه، و عالم مثال عالم عقل نمی گردد پس همه اسمای تکوینی و عینی در جای خود میخ کوبند. بنابراین اسمای تکوینی، که معنای اسمای لفظی اند، تجافی نمی پذیرند. پس ماهیتی که معنای عام حدی منطبق بر کئیرین دارد و در موطن ذهن است به خارج نمی آید، و فردی از جوهر نمی شود تما اشر خارجی جوهر را داشته باشد. پس اگر آمدن ماهیت کلی با وصف عنوانی کلیت در خارج محال است و عنوان جزئیت و تشخص و خارجیت را نمی پذیرد پس موجود ذهنی فردی از جوهر خارجی و دارای آثار خارجی نمی شود.

و هذا المفهوم اين واو حاليه است بشرط الكلّيّة يمتنع وجوده فسي الخمارج، يسعنى تجافى محال است إذ كل موجود خارجي مشخّص. اگر مشكل خود را در جوهر حــلّ كرديم در مفاهيم ديگر نيز حل مىشود. و كذا نقول في أكثر العدود و المفهومات، فإنّ حدّ الحيوان و هو مفهوم الجوهر النامي الحسّاس لا يصدق عليه هذا المفهوم بالحمل الشائع و إن حمل عليه حملاً أوّليّاً. پس برطبق ضابطة كلى مزبور در حدود و مفاهيم همين مطلب را پياده مى كنيم. لذا اگر ضابطهاى همه گير نباشد، علم و ضابطه علمى نمى شود، اما چرا فرمود: «في أكثر الحدود» آيا باعث به هم خوردن ضابطة علمى نمى شود؟ گوييم: در اين اشكال: «أم كيف تحت الكيف كل قد وقع» هر كدام از مقولات در تحت مقولة خويشند، و هيچ كدام كيف نيستند، مگر خود مقولة كيف، مقولات در تحت مقولة كيف را خارج مى كند. مقولة كيف مفهوم كيف است، اما ديگر محدودها هم از مقولة خودشانند و كيف مقولة خودش است. پس اكثر، اين مورد را خارج مى كند، پس اكثر، اين مورد را خارج مى كند، پس اكثر، اين مورد را خارج مى كند، پس از عنوان ضابطه بودن به در نمى رود. در هر صورت معلوم ذهنى به خارج مى كند، پس از عنوان ضابطه بودن به در نمى رود. در هر صورت معلوم ذهنى به حسل مفهوم و معنا به حمل اولى ذاتى خودش خودش است، ولى به لحاظ وجود ذهنى حمل شايع صناعى و از جوهر نفس است.

فإن قلت: إذا لم تكن الطبائع النوعية ... إلا العاهية النوعية له. اگر گويى: اگر ماهيت ذهنى انسان جوهر نيست چگونه بر زيد و عمرو و بكر حمل مى كنيد و مى گوييد آنها جوهر و نامى و حسّاسند؟ و چگونه مفهوم و حد بر آنها حمل مى شود، در حالى كه مقوله ذاتى آنها نشد، ولى ماهيت و حد ذاتى افراد است؟ پس اگر حد خودش جوهر نيست چگونه بر كثرات صادق است، در حالى كه ماهيت نوعيه همين افراد و حد همين افراد و حد همين افراد است؟

عبارت «على أي وجه أخذت» و نيز «في أي نحو كان» به معناي «مطلقا»ست.

در پاسخ میگوییم: در اینجا دو سخن داریم: میگوییم حد فردی از افراد جـوهر نیست، ولی نمیگوییم حد جوهر بر همه صادق نیست و یا حد جوهر نیست.

قلت: كون... الحد في الحد اكر مفهوم مقوله در حقيقت اين موجود مأخوذ باشد، وى مندرج تحت أن مقوله است. و در تعريف كم انقسام به دو جهت و اسئال أن را أورديم پس به لحاظ اين جهت بر كثيرين صادق است. و ثانيهما: أن... قراره ذا أجزاء مجتمعة في الوجود. اين جهت مربوط به فرد است و نه مربوط به حد و تعريف.

إذا تمهد هذا فاعلم اكنون كه اين دو وجه دربارة اندراج موجود تحت يك مقوله بيان شد بدان كه، أنَّ الطبائع النوعيَّة إذا وجدت في الخــارج و تشــخَّصت بــالتشخَّصات الخارجيَّة تترتّب عليها آثار ذاتيّاتها در خارج آثار جوهر بر وي بار است لكون شــرط ترتّب الآثار هو الوجود العيني، و إذا وجدت في الذهن من حيث طبيعتها حد وي بر أن صادق است، ولي فرد آن نيست و تشخّصت بالتشخّصات الظلّيّة، يعني ذهنيه تكون تلك الطبائع حاملة لمفهومات الذاتيّات اين طبايع حامل حدود خويشند نه اين كه خودش یکی از افراد خود باشد من غیر أن تترتّب علیها آثارها، یعنی یکی از افراد آن نیست إذا الآثار للموجود آثار براي موجود خارجي وعيني است لا للمفهوم، مثلاً الحاصل من السطح في الذهن متضمّن لمعنى الكمّ، لكن ليس بحيث تترتّب فيه آثار الكمّيّة، أي ليس الحاصل في الذهن من حيث إنّه موجود ذهني و قائم به قابلاً للانقسام إلى الأجزاء لذاته چون یکی از افراد کمیت نیست بل هو معنی بسیط مجرد معنا و مفهومش بر او صادق است بحيث إذا وجد في الخارج تترتّب عليه آثار الكمّيّة لذاته. اكر از اين معنا عـنوان کلیت را اخذ نکنید و آن را از وی بیندازید طبیعت من حیث می لابشرط در خارج تحقق بیدا میکند و مثل ذلك همین مطلب در باب كمیت را در باب جوهر و دو جزء جوهري انسان بياوريد، الحاصل من مفهوم الإنسان هو معنى الحيوان الناطق مجملاً لكن ليس حيواناً تترتّب عليه آثار الحيوانيّة من الأبعاد بـالفعل و التـحيّز و النـــوّ و الحسّ و الحركة في الذهن نه اين كه معناي مزبور فردي از افراد انسان بوده، و همانند زيد و بكر باشد. پس آثار حیوانی بر و جود خارجی حیوان بار می شود. بل یتضمّن لمعنی الحیوان المجرّد عن العمل المعزول عن الآثار و الأفعال، يعنى افعال و آثار خارجيي و كذا حيال الناطق.

فإن قلت:... فلا يكون كيفاً.

سؤال: از یک طرف به این کمیت معلوم و حاصل در ذهن و مدرک ما کمیت میگویید، و قائلید که ما علم به کمیت پیدا کردیم، و از طرفی میگویید چون در ذهن موجود است قابل انقسام نیست، فکیف التوفیق؟ اگر کم است قابل انقسام است، پس با ادراک غیر قابل انقسام چگونه جمع می شود؟ پاسخ می دهد: و قتی فردی خارجی به ذهن آمد و هم رهزن می شود و خیال می کنید که اگر این فرد دارای قد و قامتِ در خارج قابل انقسام است در ذهن هم باید قابل انقسام و تجزیه باشد، در حالی که چنین نیست. معنا و حد کمیت به صورت مجرد بسیط در وعای ذهن حاصل می شود و مرآت آن افراد خارجی می گردد، اما این که خود این معنا یکی از افراد کمیت نیست و قابلیت تقسیم ندارد، و تجزیه نمی شود با حرف نخستین تنافی ندارد پس باید بین این دو جدایی بیندازیم.

قلت: بل هو باعتبار آخذ مفهوم الكم فيه. و أدلة الوجود الذهني بعد تمامها لا تستدعي الاحصول نفس ماهيات الأشياء في الذهن، لا أفرادها و أتحاء وجوداتها. هفيه، يعنى در ذهن مفهوم كميت آمده است، نه فردى از كميت و مصداق خارجى آن به ذهن آمده باشد، و ادلة وجود خارجى همين مقدار دلالت دارند كه ماهيات اشياء در ذهن مى آيد، نه خصوصيات وجودى افراد آنها، پس چگونه اين معناى ذهنى را فرد ماهيات قرار مى دهيد؟ و قد أقمنا تحن البرهان على امتناع انتقال أنحاء الوجودات و التشخصات من موطن إلى موطن، يعنى به برهان ثابت كرديم كه تجافى محال است. وجود ذهنى خارجى نمى شود، و خارجى ذهن. و ناهيك من ذلك تعريف العلم بالصورة الحاصلة عن الشيء. تمسك خوبى به تعريف علم براى مطلوب كرده است.

علما گفتند: علم اصورة حاصلة عن الشيء است، نه اين كه نفس الشيء به ذهن آيد. مراد از شيء افراد ماهيت هستند. پس صورت حاصله خود شيء نيست، بلكه عن الشيء است.

هنوز در دنبالهٔ جواب از اشكال هستيم. \* اشكال اين بود كه، معاني و مدركات و

درس دویست و چهارم.

حدود از افراد محدود نیستند، بلکه به حمل اولی ذاتی این حدٌ موجود در ذهن همان خارج هستند به اینکه حکایت و مرآتیت برای خارج دارنـد، ولی خـود ایـن مـعانی عقلی مجرد و بسیطند و در تحت مقولهای مندرج نیستند.

پس معنای جوهر، که مدرک بالذات است، حکایت از جوهر خارجی می کند که معلوم و مدرک بالعرض است. پس اگرچه حد از افراد محدود نیست و به حمل شایع صناعی عقلِ بسیط و مجرد است، ولی به حمل اولی ذاتی همان خارج است و این دو با هم تنافی ندارند. اما در دنبالهٔ سخن فرمودید: همین مفهوم موجود ذهنی بوده و به حمل شایع صناعی چیز دیگری است.

سؤال: این چیز دیگر چیست؟ پاسخ دادید: این معلوم بالذات و معنای شمیء در ذهن از مقولهٔ کیف است.

سؤال: این کیف چگونه کیفی است؟ شما اکنون کمیت را مثال زدید اگر من کمیت
را ادراک کردم، کمیت، طول و عرض دارد، و برخی هم تنها طول دارند و عرض
ندارند و برخی از کمیته جسم تعلیمی بوده و هم طول و هم عرض و هم عمق
دارند و به آن ابعد جوهر، می گفتیم، زیرا عارض بر طبیعت جوهرند. پس اگر این
مدرک من از کمیت، فردی از افراد مقولهٔ خودش نباشد پس چگونه من آن را ادراک
کردم؟ در پاسخ گفتید: چون مفهوم آن و حد و ماهیت آن است و به حمل اولی، ذاتی
خود وی می باشد پس مرآت اوست و خودش یک معنای کلی بسیط است و از آن به
عقل بسیط، یعنی معقول کلی بسیط که حاکی از خارج است تعبیر کردید.

پس اگر من کم را ادراک کردم چگونه آن را کیف نفسانی می دانید؟ اگر مراد شسما کیف بالذات است چگونه کمیّت با کیف بالذات سازگار است؟

پاسخ: این کیف بالذات نیست، ولی کیف بالعرض است. اما بقیّه پاسخ در این که چگونه کیف بالعرض است بعد خواهد آمد.

و بالجملة حمل مفهوم الكمّ على هذه الأنواع كحمل مفهومه على نفسه بمعنى كسونه

مأخوذاً في حدّها. مراد از «هذه الأنواع» انواعي است كه در تحت كميّت هستند؛ مـثل خط و سطح و جسم تعلیمی، و کم جنس این انواع است. پس حمل مفهوم کمیّت بر این خط و سطح و جسم تعلیمی مثل حمل مفهوم کمیّت بر خودش است؛ یعنی بــه حمل اولی ذاتی کمیت بر این انواع حمل میشود و مراد از مأخوذ بودن در حد همان تعبير بالا به عقل مجرد بسيط است؛ يعني اين معنا معقول بسيطي است كه حكايت از محدود ميكندكأخذ الشيء في ما هو ذاتيّه أو ذاته، فكما أنَّ مفهوم الكمَّ باعتبار لايصير فرداً لنفسه. مفهوم همان حدّ است؛ حد خودش فردي از افراد محدود نيست پس مفهوم كم اباعتبار، يعني به اعتبار حمل اولى ذاتي مرأتي حاكي از خارج است و لايصير منقسماً لذاته، كذلك الأنواع الحاصلة منه في العقل. اگر بنا باشد اين مفهوم ذاتاً تقسیم شود؛ یعنی باید فردی از افراد باشد، در حالی که چنین نیست که وی فردی از افراد میباشد، بلکه خود معنای کمیت است. پس انواع حاصل از کمیت نیز چنین هستند؛ یعنی خط و سطح و حجم در ذهن چنین هستند. هنوز پاسخ نیمه تمام است، وطلبي از آخوند داريم و آن اينكه اگر اين معلوم بالذات كيف است و ما اشكال كرديم به این که اگر کم را ادراک کر دیم پس نباید کیف باشد، ولی اکنون شما در معنای کمیت مدخله، و منقسماً لذاته را از حريم حدّ خارج كرديد و گفتيد: آنچه منقسم لذاته است محدود است، و نه حدى كه مرأت أن محدود است و معناي انتقسام بالذات در او هست، زیرا بیان آن است ولی نه اینکه خودش از افراد کمیت بوده باشد، به اینکه بالذات منقسم باشد. اكتون كه كميّت ذهني منقسم بالذات نيست ما در اشكال گفتيم اگر كم را ادراك كرديم پس اين كيف نيست، ولي شما الأن مي فرماييد اين كيف است پس کیف بودن آن مورد طلب ماست.

فبجملة ما قررّناه ظهر لك أنّ شيئاً من المعقولات الذهنيّة من حيث ماهيّاتها ليست مندرجة تحت مقولة من المقولات بمعنى كونها أفراداً لها؛ يعنى گرچه ما به چند مقوله، نظير كم مثال زديم، ولى اين مطلب در مورد همة مقولات دهگانه صادق است كه هيچ

کدام از آنها در تحت ماهیات خود و فردی از افراد آن نیستند، بلکه عقل مجرد بسیط هستند. بل المقولات إمّا عینها أو مأخوذ فیها عین در جایی که جنس باشد. و دمأخوذ فیها، در آنجاکه نوع باشد. دربارهٔ کمیّت اگر خود کمیّت که از اجناس عالی باشد، پس تعریف کمیّت عین خود او بوده و در واقع جنس عالی است و البته غیر از جنس بودن چیز دیگری ندارد، ولی اگر کمیت نسبت به نوع خود سنجیده شود نوع عبارت است از: کمیّت به علاوه فصلی که آن را از دیگر انواع کم جدا می کند پس کمیّت اگر در نوع اخذ شده باشد؛ یعنی جزئی از آن است. در حقیقت جوهر نیز چنین است اگر انسان را ادراک کنیم تنها ادراک جوهر برای ادراک وی کافی نیست، بلکه باید فصول نیز ادراک شوند. پس جوهر مأخوذ در ماهیت انسان است، ولی اگر خود جوهر را ادراک کنیم چون جنس عالی است عین آن است.

و أمّا من حيث كونها صفات موجودة للذهن ناعتة له من مقولة الكيف بالعرض؛ بعنى از حيث اينكه معقولات ذهنى در ذهن موجود بوده و ناعت ذهنند، و ذهن متصف به آنها مى شود از مقولة كيف بالعرض است (پس اين جمله در جواب دفلا يكون كيفاً، مى باشد)؛ يعنى بالذات اين معقولات كيف نيستند، بلكه بالعرض كيفند.

لا أنّ الكيف ذاتي لها اكر كيف ذاتي معقولات ذهني باشد اشكال دوم پيش مي آمد كه، دأم كيف تحت الكيف كلّ قد وقع».

بنابراین بالذات این معقولات کیف نیستند. سؤال: کیف چگونه جوهر شده است و یا کیف چگونه جوهر شده است؟ و مراد از کیف بالعرض چیست؟ گوییم: معقولات ذهنی دوبعدی شدند و همانند آینه دور و هستند: یک روی به سوی خارج دارند که مبین معانی خارج آنهاست، و به این لحاظ مرآت خارجند و علم هستند و از آن علم تعبیر به عقل مجرد بسیط می کنند، و لازم نیست این علم حاکی از خارج، جزء افراد جوهر باشد. اما این اشکال را باید جواب گفت که، اگر معقول جوهر خارجی کذایی است چرا آثار آن را ندارد؟ جواب این بود که حد همان حد است، ولی انحای

وجودات آن گوناگون است، و آن سوی وی کیف بالذات نیست تا اشکال پیش آید، و همهٔ مقولات تحت کیف جمع گردند، و انقلاب لازم آید، و تخلف و اختلاف در ذاتیات پیش آید، پس کیف بالعرض است. مراد از بالعرض چیست؟ جناب حاجی فرمود: آخوند بر مبنای قوم صحبت می فرماید، زیرا مشاء و متکلمین علم را کیف نفسانی می دانند؛ به این که عقل مجرد بسیط حد علم است، ولی به لحاظ وجودش در نفس کیف نفسانی است و لذا آخوند به زبان قوم آن را کیف بالعرض می دانند. اما می دانیم که قوم علم را کیف نفسانی و لذا آخوند به زبان قوم آن را کیف بالعرض، زیرا قوم کیف را به دو قسم تقسیم می کنند: کیف نفسانی و آن علم است، و غیر آن، از انواع کیف. اما در اینجا مرحوم آخوند مرجع علم را به نحوی از وجود دانست و فرمود: همرجعه إلی نحو من الوجوده و فرمود: نفس با دارا شدن علم عین علم می شود، و خود نفس جنین تعریف می شود: گوهر مجرد و عاری از ماده و احکام ماده، نفس است، و نفس حد یقفی ندارد و مجرد، لایقفی است و این علم ذات چنین موجودی می شود. پس علم به وجود مجرد برگشت کرده است و نحوی از موجود مجرد است. و وجود نیز نه جوهر است مجرد برگشت کرده است و نحوی از موجود مجرد است. و وجود نیز نه جوهر است

البته به فرمایشهای مرحوم حاجی مراجعه کنید، و معنایی که ما میکنیم در نظر داشته باشید می بینید که در نهایت، مبنای آخوند در کیف بالعرض چیست و مراد وی کدام است برای روشن شدن آن گوییم:

«إشكال ثانى» در عبارت بعد در تعليقات آخوند بسر شغه اشكال ثالث است و اشكال ثالث است و اشكال ثالث در معند اشكال ثانى در تعليقات است. در تعليقات سطرى آمده كه در اسفاد موجود نيست و همان سطر از عبارت بسراى ما كار مى رسد و مسراد از كيف بالعرض بودن روشن مى شود. در تعليقات فرمود:

۱. ص ۱۳۰، (چاپ سنگی).

۲. همان، ص ۱۳۱.

«فالحقّ أنّ هذه المفهومات الكلّية الحاصلة في الذهن كمفهوم الإنسانية و غيرها من صور الأنواع الجوهريّة هي نفس ماهيّات تلك الأنواع، أي محمولة على أنفسها بالحمل الذاتي و الأوّلي، و دلائل الوجود الذهني لا يعطي أكثر من هذا في العقليّات و الكلّيّات؛ و أمّا نحو وجودها العقلي فيمكن على أنحاء مختلفة في القوّة و الضعف و الظهور و الخفاء، فقد يكون على وجه ضعيف كوجود الأشياء في المرآة؛ فإنّ النفس بحسب صفائها و طهارتها بما يتجلّى لها شيء من الحقائق الملكوتيّة، و هذا الصفاء و التقدّس هو المعبّر عنه بالكيفيّة النفسانيّة العمليّة، و ليس أمراً عدميّاً محضاً، بل قوة كماليّة يحصل عقيب الأعمال الفكريّة و هي بالحقيقة إشراق نور عقلي فائض على النفس به تيراءى الماهيّات ثمّ كلّما اشتدّت قوّة النفس و قويت ذاتها اشتدّ ظهور تلك الحقائق عليها، و قوي وجودها عندها حتى صارت النفس عين تلك المعقولات، كما ستقف عليه بالبرهان، و تعلم أنّ الذات البسيطة كيف يبصر كلّ المعقولات.

قوله: إنَّ هذه المفهومات الكلِّيَّة، يعني معاني عقلي و علوم كه بسيط و مجردند.

قوله: فیمکن علی أنحاء مختلفه، یعنی علوم در جانهای مختلف، مختلفند. شدت و ضعف نفوس در حقایق علمی دریافتی نیز تأثیر میگذارند. اگر در جایی جان قوی تر باشد آن نور علم پیاده شده درخشان تر و فروزان تر است و شعاعی فراوان دارد، ولی دیگری به این پایه نیست و نور علم وی نیز به آن پایه نمی باشد؛ به ایسنکه خیلی اطراف خود را روشن کند.

قوله: كوجود الأشياء في المرآة: تمثيل است.

قوله: هو المعبّر عنه بالكيفيات النفسانية: پس اكنون مراد از كيفيات نفساني روشن شده است. به صفا و كدورت نفس، كيف ميگويند. نه اينكه كيف از مقولات دهگانه باشد و حال در نفس، و عرض باشد و نفس محل و معروض آن شود. پس به توسع در تعبير، به صور علميهاي كه عقل بسيط و مجردند و طعمهٔ نفس و عين نفس هستند كيف گفته مي شود، و آن نحوي از وجود و خارج از مقولات است. پس به خاطر صفا از آن تعبیر به کیف می شود. پس به تبع این معنا، یعنی به تبع صفای نفس به صور علمیه، کیف بالعرض گوییم. چرا بالعرض باشد؟ زیرا نور وجود علم همان نفس بود و صفای نفس کیف است نیز به تبع آن صفای نفس نشسته است نیز به تبع آن صفا کیف است.

پس آن نحوه، که جناب حاجی بحث را شورانده و دم به دم از آخوند میپرسد که کیف بالعرض چگونه است، و در نهایت به ناچار جواب می دهد که آخوند بر مبنای قوم سخن گفته است صحیح نیست. و حرف حاجی اناتمام است، بلکه کیف بالعرض با استفاده از تعليقات آخوند به خوبي معنا شد. پس اين جمله و أمّا من حيث كونها صفاتٍ موجودةً للذهن ناعتة له من مقولة الكيف بالعرض. معنا شد و روشن كر ديد که وجود نفس شدت و ضعف دارد و نور و صفای نفس، معبّر بــه کیف بــود، پس صورت علمیه نشسته در آن، به تبع آن کیف است، اما کیف تبعی و عرضی. لا أنّ الكيف ذاتي لها براي صور علميه كيف ذائي نيست و أصل الإشكال و قوامه عملي أنّ جميع المقولات ذاتيات لجميع الأفراد بجميع الاعتبارات و هو ممّا لم يـقم عـليه بـرهان. اشكال اين بود كه مقولة جوهر و عرض و اقسام نهگانة عرضي، و قتى معقول شدند باید تحت مقولهٔ کیف باشند، و بیان کردیم که آنها به حمل اولی ذاتی تعریف و حمد اشیاء، و حاکی و بیانگر و مرآت خارجند و لازم نیست که از افراد مقولهٔ خود باشند، و بیش از این راه ندارد، و نمی توانیم حدّ را از افراد آن بدانیم. و ما حَکَم بعمومه وجدان «ما» نافیه است. پس این گمان مستشکل نادرست است که، اگر ما حد جوهر را از افراد آن ندانیم علم به جوهر پیدا نکردیم. ولو حدّ از افراد نباشد معنای جوهر بـرای مـا معلوم است و هیچ گونه ملازمهای بین افراد بودن حد و فهمیدن آن نیست.

و هو الذي جعل الأفهام طرعى، و صيّر الأعلام حيارى، حيث أنكر قوم الوجود الذهني امام فخر رازى و اتباع وى انكار وجود ذهنى كردند و جوّز بعضهم انقلاب الساهيّة و زعم بعضهم ملاجلال دوانسي أنّ إطلاق الكيف على العلم من باب التشبيه و المسامحة برای رفع این اشکال هر قوم راهی برگزید فاختار کُلَّ مذهباً و طریقة و لم یهتدوا إلی حلّه سبیلاً، و لم یاتوا بشیء یسمن و لایغنی إلاّ قلیلاً. اکنون بعد از معلوم شدن اشکال و جواب روشن شد که محور جواب بر دو امر بود: ۱. نفس در مورد برخی مدرکات خود مَظْهر است و نسبت به برخی مُظهر؛ ۲. باید بین حمل اولی ذاتی و حمل شائع صناعی تفاوت قائل شد.

الإشكال الثاني: أنَّا نتصوّر... چنين تصور كنيد كه در تكه اي از كاغذ با طول وعرض کم، مثل ۴ × ۶ عکسی از آدم کشیده شده است: وقتی انسان به این عکس نگاه میکند مي كويد: ما شاء الله چه قدر قدش كشيده و بلند است! اوصاف وي كذا و كذاست! اگر درخت باشد ارتفاع و برگهای وی چگونه و چطور است. با این که این کاغذ در کف دست شما جای گرفته است. پس آن خارج چه مقدار جمع و فشرده شده و نسبت خارجی آن محفوظ گردیده است، و چشم به آن نگریسته و نسبتگیری میکند و از این به آن خارج منتقل می شود. از ابعاد کو چک به طور و عرض و ضخامت خارج پی میبرد. این مطلب که چگونه انسان بی به آن میبرد خود حرفی است، اشا واقعاً ادراکات ما نظیر این مورد است. اگر از بیداری و ادراکات آن به ادراکات منامی برسیم دربارهٔ آن، چه بگوییم! نفس در هر عالم مدرکاتی دارد، و گیرنده، خود نفس است و عاید وی شده است: در خواب دریاها و صحراها و حیوانات و اشجار را میبیند. آیا آنچه در آن حال می بیند، همانند عکس در آن قطعه کاغذ است که کو چک شدهاند و از نسبتها به خارج دست پیدا میکنیم و یا اینکه آنها را به همان بـزرگی و عـظمت می یابیم؟ پاسخ روشن به این سؤال چندان دشوار نیست و دغدغهای ندارد و جای تأمّل ندارد که ما آنها را با همان وسعت و عظمت می یابیم و مشاهده می کنیم و چنین نیست که آنها را کوچک ببینیم و بعد واقعشان را با نسبت بفهمیم. همان گونه که در بیداری در کنار دریا ایستادهایم و دریا را با همان عیظمت مینگریم در خیواب نیز چنین است. این مدرکات منامی درکجا هستند؟ مدرک آنها کیست؟ مدرک و مدرّک

هر دو نفسند و مدرک از نفس به در نیست. مدرک قائم به مدرک و یمابنده و دارنده است. پس همین شخص با همین قد و قامت و با این محدودیت خوابیده، ولی همین شخص محدود، این همه دریاها و کوه ها و صحراها را میبیند. ایمنها در کجای وی جای دارند. حتی در آن مرز و بوم و خطهٔ وی هم نمیگنجند، پس دربارهٔ آنها باید چه گفت. اینجاست که به بحث تجرد برزخی خیال، ورای بدن نیاز می شود.

یکی از مباحث در نفس بحث در بدن است، اما در دسته بندی باید از بدن بالاتر رویم و به مرحلهٔ قوهٔ خیال برویم. ما در تقسیم و تنویع به ۶۶ موضوع رسیدیم و آنها را به نام عیون مسائل نفس نامیدیم و شرحی بر آن نوشتیم به نام سَرخ العیون فی شرح العیون و هر سه شعبه از تجرد را در یک عین گنجانیدیم و نخواستیم خیلی تفصیل دهیم. تجرد برزخی و عقلی و فوق تجرد سه شعبه از تجرد است. در تجرد برزخی مدرک دارای شبح و طول و عرض است. سؤال: از یک طرف مجرد را مطلق میگویید و از طرفی آن را دارای طول و عرض می دانید؟ پاسخ این سؤال تا بعد.

هر کجا که مدرّک دارای طول و عرض باشد و قد و قامت داشته باشد مراد مدرک و شبح مجرد به تجرد خیالی است، و هر کجا اشباح و طول و عرض ریخته شد، تجرد عقلی است، و فوق آن حد لایقفی نفس است. یکی از ادلهای که در استدای عاقل و معقول اقامه می شود بر اینکه نفس مجرد است، ادرا کات همین اشیای کذایسی است. این ادرا کات البته با همان عظمتشان مراد است، نه این که کوچک شده باشند، و مثل عکس درون قطعه کاغذ نیست. بلکه همان گونه که این محفل بالعیان است و خود آن را و عظمت و وسعت آن را مشاهده می کنیم، خواه در منام و خواه در غیرمنام، دلیل بر این است که انسان همین بُنیه و همین جثه نیست. این جثه که به این کوچکی است و اگر بگوییم اینها را به نوعی از تعبیر در مغز و سرش دارد، این تعبیری ابتدایی است؛ اگر بگوییم اینها را به نوعی از تعبیر در مغز و سرش دارد، این تعبیری ابتدایی است؛ مثلاً گفته شود: این تصاویر در روح بخاری در کجای مغز قرار گرفته و طول و عرض آن چه مقدار است! در حالی که انسان این همه را ادراک کرده و البته نفس نسبت به آنها

برای عدهای مَظْهر و برای عدهای مُظهر است؛ مثلاً برخی که ضعیف هستند مَـظهر مدرکاتند، ولی بعد که قوی شدند مُظهر مدرکات میشوند؛ مثلاً در باب تفسیر قرآن می گویند. برای کسانی که ابتدایی و در ساحل هستند آیهای متشابه است؛ مثلاً در آیهٔ ﴿ يَا نُوحُ إِنَّهُ لَيْسَ مِنْ أَمْلِكَ إِنَّهُ عَمَلُ غَيْرُ صالح... ﴾ ' جنين مي انديشد كه به حذف مضاف است: «أي إنه ذو عمل»، ولي أن كس كه به سرّ أن رسيده است اين آيه براي وي متشابه نیست، و از محکمات بوده و با اصل مسلّمي که انسان، علم و عمل خـويش است و شب و روز در حال ساختن خویش است، آیه را معنا میکند. پس با این ضابطه محکم آیه را نیز از محکمات می داند. لذا بسیاری از آیات برای بسیاری از متشابهات است، ولی برای برخی دیگر که سرد و گرم چشیده و استاد خدمت کردهاند و اصول و امهات فرا گرفتهاند از محکمات و دو کالشمس فی رابعة النهار» است. لذا نفس عدهای برای برخی از مدرکات مَظهر است، ولی برای عده ای دیگر مُظهر است، زیرا ورزش کرده است. و با برای یک شخص در دو مرحله تفاوت دارد تا ضعیف است مظهر آنها و بعد از قوت مُظهر آنهاست. به زبان قرآن هر دو جانب را دارد: هم تنزل است و هم ترفع و صعود ﴿ تَنَزَّلُ الْمَلائِكَةُ وَالرُّوحُ فِسِها بِإِذِنِ رَبُّهِمْ مِنْ كُلُّ أَمرٍ ﴾ "جنين است. در روايات، تفسير آن آمده است. روايات، بطون آيات و مرتبه نازلهٔ قرآن كريمند و معصوم بــه درستي قرآن را مي فهمد، زيرا «إنما يعرف القرآن من خيوطب بيه». بس از أن طرف تنزل است، اما قبلاً گفته شد که تجافی محال است. پس با این تنزل، ترفّع نفس همراه است پس تا نفس بالا نرود، نميگيرد، لذا تنزّل يک جانبه نيست. با أنكه قرأن در اين سرّ پیاده میشود و در این حقیقت و سر و کانال وجودی مینشیند، اما هم تنزل است و هم ترفع. پس اگر عروجي نباشد و جان مستعد گرفتن نباشد چگونه تنزل صورت میگیرد؟ پس ما اشیاء را با همان عظمت و وسعت می پابیم، نه این که عکس کوچکی

١. هود( ١١) آية ٢٤.

۲. قدر (۹۷) آیهٔ ۴.

را دیده و آن را قیاس کنیم و به واقع پی ببریم. پس اَشکال انطباع شده را در آنجا پیدا نکرده اند تا از آنجا به واقع پی ببریم، بلکه آنها را در خود می یابیم. لذا عظمت و وسعت معلوم بالعرض، در معلوم بالذات منعکس است و آن را با همان وسعت داراییم.

آنهایی که علم را اضافه دانستند در منامات چه میگویند: اگر انسان معلوم را در خود ندارد علم به معدومات را چگونه پیدا میکند؛ معدوماتی که هنوز تمحقق پیدا نكردهاند چگونه طرف اضافه واقع ميشوند؟ زيرا اضافه بايد دو طرف داشته باشد: مضاف و مضافً اليه. در اينجا مضافً اليه معدوم است. پس اضافه به معدوم چگونه است؟ شيخ اشراق عالم مثال را به عالم مثال اكبر، و أن عالم مثال منفصل است، و به عالم مثال اصغر، و أن خيال انسان است، تقسيم ميكند. أخوند حرف ايشان را نيز پیاده میکند و میگوید ما به عالم مثال منفصل مؤمنیم، اما این گونه که شیخ اشراق می گوید صحیح نیست، زیرا وی می گوید: این قوای بدن، معدّ ما به مثال منفصل هستند؛ مثلاً در آینه و در آب عکس هایی می یابیم این عکس ها در واقع مثال ها و اشباحي هستند كه درعالم منفصل هستند، و ما أنها را با عظمت و وسمعت خود ميبينيم ولي توجه به أن نداريم. مثال منفصل در باطن اين عالم است و نفس با تجرد خود و با چشم بصیرت باطن عالم را میبیند، ولی توجه به آن ندارد. نه ایسنکه ایس اشكال و اشباح را در خود ببيند. ما اين حرف شيخ اشكال را رد ميكنيم، زيرا اگر اين گونه باشد به اینکه ادراک انسان به اشباح و اشکال موجود در عالم مثال منفصل تعلق گیرد باز حرف تمام نیست، زیرا در این صورت من دارای آنها نیستم، و از دور مثلاً آنها را مشاهده میکنم. پس این سخن را از شیخ اشراق میگیریم و میگوییم ما خودمان آنها را دارا هستیم. تجرد نفس ایجاب میکند که نفس داراییهای مـزبور و فوق أنها را واجد باشد.

الإشكال الثاني: أنَّا نتصوَّر جبالاً شاهقة...\* در وجود ذهني اين اشكال به دو شمعبه

درس دویست و پنجم.

منشعب می شود و مشتمل بر دو ایراد است. زید و عمرو و کوه و دشت معلوم و مدر ک ما می شوند، و علم کیف نفسانی است پس مدر کات ما اعراضند، در حالی که ما جواهر را ادراک کردیم، این یک شعبه از این اشکال است. شعبه دیگر، که اکنون مهم و مورد بحث و نقطه توجه است این که، انطباع کبیر در صغیر لازم می آید: دریا و کوه و کهکشان و خلاصه این همه موجودات عظیم الجثه باید منطبع در یک قوهٔ خیال و یا حس مشترک شوند. همین اشکال دوم در تعلیقات آخوند بر شفاه معنون به اشکال سوم است، و در تعلیقات به روشنی این اشکال را به دو شعبه کسرده است. در آنسجا می فرماید: وفوجب محالان: أحدهما: کون هذه الأمور علی تقدیر عرضیة العلم أعراضاً، و معلوم آنها جواهر لیست بأعراض. والثانی: أن تحصل تلك الأمور العظیمة عند کیفیة و قوة عرضت لبخار حاصل فی حشو الرأس، و کنّا إذا تصوّرنا زیداً مثلاً مع غند کیفیة و قوة عرضت لبخار حاصل فی حشو الرأس، و کنّا إذا تصوّرنا زیداً مثلاً مع أشخاص آخر إنسانیة...».

قبلاً بیان شد که، اشیائی را که ادراک می کنیم، خواه در خواب و خواه در بیداری، و تمثلات گوناگون برای جناب انسان از قبیل اشباح واشکال در گذشته و آینده همانند عکس درون آن قطعه از کاغذ در کف دست نیست که در قطع ۲×۶بوده و ما با مقایسه و نسبت، عکس را با خارج می سنجیم و فواصل را بزرگ می کنیم و می گوییم: ایس شخص چه قدر بلندقامت و این درخت چه قدر بزرگ است! پس در اشباح و اشکال ادراکی ما چنین نیست که به خود می قبولانیم که این مدرک کوچک در خارج چنان اندازه هایی دارد. به وجدان این اشباح را بزرگ و وسیع می یابیم و در این یافتن به دلیل و برهانی نیاز نداریم، و به ذوق می یابیم که اشیاء به هنگام ادراک و تمثل خود با همان قد و قامت و وسعت و بزرگی هستند. از اشکال اول قبلاً جواب دادیم که به حمل اولی ذاتی شیء از مقولهٔ خودش است و جوهر جوهر است و بسه حسمل شائع صناعی مدرکات انشاء نفسند و نیز با اشاراتی که دربارهٔ مرآتیت و تشخص و سعهٔ وجودی و تجردی نفس بیان کردیم در پاسخ به اشکال اول معطلی نداریم.

در اشكال دوم محط بحث در انطباع صغير در كبير است و سخن ما همان است كه نفس چون مجرد است اشياء را ادراك مى كند و تمثلات زير سر همين تجرد است، و نفس مظهر الا يشغله شأن عن شأن است. لذا كثرات مزاحم وى نبوده و در آن واحد و دفعتاً خيلى چيزها را ادراك مى كند. پس تجرد نفس اشكال انطباع را بسرمى دارد. سؤال: مراد شما از صغير چيست؟ ممكن است مراد شما يكى از اين امور و يا همه آنها باشد: ١. دودهٔ مغز؛ ٢. قوهٔ خياليه؛ ٣. روح بخارى؛ ٣. حس مشترك؛ ٨ جليديهٔ چشم؛ وقه لامسه.

به علاوه، کلمهٔ انطباع از چه جهت به این ادراکات اطلاق شده است؟ حقایق و معانی ماورای طبیعت را با اینجا قیاس کردید و با اصل قرار دادن اینجا تلاش دارید آنجایی ها را در قوالب الفاظ اینجایی بریزید. پس اولاً، انطباع نیست تا آن گاه به دنبال محل آن بگردید و در یکی از آن قوا پی جویی نمایید، بلکه به فعل و انشای نفس، مدرکات ما وجود یافته و حیات دارند. ثانیاً، انطباع صغیر در کبیر نیست. صغیر مثل جلیدیهٔ چشم، آلت نفس و قوهای از قوای نفس است که نفس به واسطهٔ این جهاز به مبصرات تعلق پیدا می کند، چنان که به واسطهٔ سمع به مسموعات مسانخ آن دست مییابد. و لذا از هر آلت خاص با مسانخ آن مرتبط می شود و از آلت چشم نمی توان به ادراک مسموعات رسید و بر عکس. بنابراین، این آلات موافات نفس با خارجند و هر یک از این دستگاه ها با خارج یک گونه بستگی تکوینی و مناسبت تکوینی دارند، یک از این دستگاه ها با خارج یک گونه بستگی تکوینی و مناسبت تکوینی دارند، مبصرات و مسموعات و مذوقات و مشمومات محسوساتند و از جمع آنها متخیلات مبصرات و مسموعات و مذوقات و مشمومات محسوساتند و از جمع آنها متخیلات

پس برای هر یک از این حقایق نظام هستی دستگاه و جهازی داریم که با این جهاز و دستگاه با آن موافات و برخورد می کنیم و نفس به وزان آنها انشاء می کند، و مُظهر و یا منظهر می شود و یا به ضعف و قوت انسان ها بین این دو تفاوت می گذاریم و در مرحله ای انسانی ضعیف است، لذا مُظهر است.

البته اكنون كه همين حرفها را ميخوانيم بايد به روش عملي اهميت دهيم. اگر یک ـ دو بار شکار کنیم در هر کدام از آن شکارها چیزهایی پیاده می شود که مفتاحی برای فهم مسائل بسیاری است. و لذا از همان ضابطه بسیار چیزها فیضان میکند، فاض ثم فاض و ثم يفيض. بنابراين حفظ طهارت و خلوت شب در أنها دخيل است. جسارت محضر شما علما و بزرگواران نشود از منطق قرآن بشنوید ﴿ وَمِسنَ اللِّسيْل فَتَهَجَّدُ بِهِ نَافِلَةً لَكَ عَسَىٰ أَنْ يَبْعَثَكَ رَبُّكَ مَقَاماً مَحْمُوداً ﴾ ' يك مقدار از شب را بسرنامه قرار دهید، و البته برنامه مزهٔ دیگر دارد، و همان گونه که اکنون برای درس می آمدم چند بار به ساعت نگاه کردم که وقت دیر نشود و به وقت بیایم. یک چنین برنامهٔ منظم قرار دهيد و در اين ساعت در پيش استاد و معلم كل ﴿ عَلَّمَ ٱلإنْسانَ مَا لَمْ يَعْلَمْ ﴾ ٢ و در حضور او باشید حضور و مراقبت خود را در پیشگاه او حفظ کنید در تــاریکی و در خلوت شب به فکر خلقت خویش و خلقت نظام هستی و به فکر ابتدا و انتهای خود باشید. و همین را ادامه دهید تاگرم شوید و داغ گردید. جناب خواجه در اشارات فرمود: مثال آن انگشت زخال است که آنگشت نمور رطوبتی آن وقتی به پیش آتش گذاشته شود، اگر تا شروع به گرم شدن و آتش گرفتن کند از کنار آتش بردارید باز اگر در کناری باشد رطوبت میگیرد و سیاه و خاموش میشود. بعد از مدتی اگر دوباره آن را پهلوی این آتش بگذارید و باز بردارید، اگر تا قیامت این عمل را انجام دهید ایس زغال آتش نميگيرد و آتشين نميشود، بلكه بايد در جوار آتش باشد: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ قَالُوا رَبُّنا اللَّهُ ثُمَّ أَسْتَقَامُوا ﴾ اكر استقامت و همت داشته باشند أن كاه ﴿ تُعَتَزُّلُ عَلَيْهِمُ آلمَلائِكَةً... ﴾ " ميشود و ديروز اشارتكي كرديم كه تنزّل زير سر ترفّع است تا از اين سوبالانرفتيد، از آن سوي تنزل نمي شود، و اينها با همديگر صورت اضافي و طرفيني

۱. اسراء (۱۷) أية ۷۹.

۲. علق (۹۶) آیهٔ ۵

٣. فصلت (٤١) أية ٣٠.

دارند. پس این جهت عملی هم کمک می کند. اگر، ان شاء الله، توفیق یافتید و موفق هم هستید، صدق گفتار ما را می بابید. البته آن مقام، مقامی است که خداوند، حامد آن مقام است؛ یعنی مقام خلوت و مقام حضور و مقام مراقبت را خدای تعالی حامد و شاکر است: ﴿ وَمِنَ اللَّيْلِ فَتَهَجَّدْ بِهِ نِافِلَةً لَكَ عَسَىٰ أَنْ يَبْعَثَكَ رَبُّكَ مَقاماً مَحْمُوداً ﴾. ابن مقام، محمود ربّ است و محمود، ما سوی الله است، و همه حامد ابن مقامند.

قدر خود بشناس مشمر سرسری خویش را کز هرچه گویم بر تری آنکه دست قدر تش خاکت سرشت حرف حکمت بر دل پاکت نوشت دفتر وجود خویش را بشورانید، و به قول جناب حاجی :

دفتر حق است دل به حق بنگارش نیست روا پر نقوش باطله باشد از گفتن و شنیدن لغو، خواندن رمانهای نادرست و از معاشرت با نامحرمها خواه نامحرم مرد و خواه زن، بپرهیزید، زیرا آن کس که ناجنس است و باخدا و ملکوت خویش آشنایی ندارد، نامحرم است ولو نزدیک آدم بوده باشد، زیرا معاشرت با وی انسان را تیره می سازد و هکذا؛ مثلاً اگر یکی دو بار خلع بدن برای شما پیش آید برای شما خیلی چیزها روشن می شود و حرفهایی که می شنوید تحقق می بابد و منتقل به آنها می شوید، ولذا انتقالات و تمثلات و حرفهای غیبی در همان تاریکی و ظلمت باعث فهم بسیاری از مسائل مطروحه می شود. چشم بسته جهان را روشن ببینید، و همان گونه که بیش هم نشسته ایم آن صحنه ها از آفتاب و برق و امثال آن روشن تر است به طوری که در آن حالت کتاب دستمان را به خوبی می خوانید. پس آن نور ورای این نورها ظلال آن انوارند. اینها را به گزاف نمی گوییم. اگر چند بار این نورها سیر و سلوک و الهامات غیبی خویش دریافتیم.

مرحوم حاجی در حاشیه می فرماید: مطالبی که آخوند پیاده کرده است، از آدمی چشیده است، زیرا دهن آدمی که خود چشیده با آدمی که نچشیده تفاوت دارد. آنکه مطلبی را حفظ کرده و با تعبد و تحفظ بر آن محفوظ سخن میگوید و وقتی حسرف حفظی وی تمام می شود، توقف می کند، با آن که از خود وی می جوشد و تا قیامت هم می جوشد و متوقف نمی شود، تفاوتی روشن موجود است. خداوند سسر شما را در این ایام ولایت به اسرار ولایت و انوار قرآن نورانی بفرماید، و، ان شاءالله، به شما شرح صدر عطا نماید.

پس نفس مجرد است و این قوا نظیر حس مشترک و خیال و آلات دیگر وسیلهٔ موافات انسان با خارج هستند و هیچ کدام از مدرکات در این قوا منطبع و منتقش نیستند. پس اولاً، انطباع نیست و انشاء است و ثانیاً، انطباع کبیر در صغیر نیست برای اینکه صغیر همین آلاتند و این آلات وسیلهٔ موافات و ار تباط و برخور دبا خارجند، نه انطباع. پس مدرکات و معلومات در صقع نفس قرار دارد و نفس مجرد است و سعهٔ وجودی دارد، و جبال و وهاد و تلال در عالم تجرد برزخی نفس قرار دارند. و البته همین سخن باعث جدایی مرحوم آخوند از بسیاری دیگر است، زیرا ایشان می فرمایند: آلات حسی وسیلهٔ موافات نفس به خارجند و نفس به وسیلهٔ آنها با خارج برخورد کرده، و به وزان خارج در خود انشاء می کند.

اما شیخ اشراق می فرماید: این آلات باعث موافات نفس با خارجند، لیکن نفس را به باطن عالم می کشانند، و به نشأه عالم مثال می برند، و نفس این اشکال و اشباح را در آن عالم می یابد. آنچه را در خواب و بیداری مشاهده می کنید، هسمه در عالم مثال منفصل است. و این عالم نزدیک ترین عالم به عالم شهادت مطلقه است. آنچه اینجا هستند، آنجا نیز می باشند و آنجا عالم ذر اینجا هستند، و از آنجا در اینجا تحقق یافته اند، ما این اشباح و اشکال را در آنجا می بینیم و خیال می کنیم در اینجا می بینیم، و توجه نداریم که در آنجا این اشباح را می بینیم. پس این حواس آلات موافات ما هستند و ما را به عالم مثال منفصل می کشانند:

كارفرماي آسمان جسهان

أسمان هاست در ولايت جان

آسمانها و زمین اینجا و در این نشأه، تحقق یافتهٔ آنجا هستند، و عوالم دیگر هر کدام برای خود سماوات و ارض دارند، و آنها خزاین اینجا هستند ﴿ وَ إِنْ مِنْ شَيءٍ إِلّا عِنْدَنَا خَزَائِنُهُ ﴾ \. آنها اصل این نشأه هستند و در آنجا قرار دارند.

سؤال: قبولَ داريم طفره در نظام هستي محال است ﴿ يُدَبِّرُ ٱلأَمْرَ مِنَ ٱلسَّماءِ إِلَى الأَرْضِ ثُمٌّ يَغْرُجُ إِلَيْهِ ﴾ " در قوس نزول و صعود طفره را باطل كرده از اعيان شابته در صقع ربوبی به عالم عقول و سپس به عالم مثال و آن گاه به عالم شهادت مطلقه و از اینجا عروج صورت گرفته و همین ترتیب نزول را در صعود نیز میپیماید. ما به این ايمان داريم، و اين مطلب مستقيم و حق است، ليكن كثراتي كه در صقع نفس مشاهده ميكنيم، تمثلات قائم به نفس هستند و به لحاظ تجرد نفس مي توان اين كثرات را سر و صورت داد و برهان بر آنها نیز داریم. اما شیخ اشراق کثرات را در عالم مثال منفصل ميبرد. او چگونه كثرات اينجايي را در آنجا پياده ميكند؟ توضيح ايمنكه عالم ماده شرح و تفصيل عالم مثال است، و عالم مثال منن و مجمل عالم ماده، و أنجه در أنجاست بدون مادّه ميباشد. پس پاييني فرقان، و بالايي قرآن است. اما آنچه در نشأه فرق و فرقان و تفصیل است کثرات مفصل هستند، و به صورت فرق، به صورت شجر و انهار و جبال و اشخاص و کواکب و افلاک و اجرام عملویه و طبیور و وحموش و خلاصه هزاران نوع و هزاران و هزاران شخصند. آیا اینها با همین کثرت در عالم خیال منفصلند و با همین اشخاص گوناگون و کثرت یافته و با همین کثرت سعه یافته، در عالم خيال اكبر موجودند؟ البته ما وجود جمعي أنها را در عالم مثال منفصل قائليم. پس اثبات این کنرات اینجایی در عالم مثال منفصل بدون ماده برهان و دلیل میخواهد. پس سخن در اشکال دوم دو جمله است: جواهر مدرک ما چگونه عرض می شوند، در حالی که علم را عرض و از مقولهٔ کیف نفسانی میدانید؟ جواب آن در پاسخ از اشکال اول داده شده است.

١. حجر (١٥) آية ٢١.

۲. سجده ( ۳۲) آیهٔ ۴.

جملهٔ دوم: انطباع کبیر در صغیر چگونه پیش می آید؟ پاسخ این بود: اولاً، انطباع نیست و انشاء است، و ثانیاً انطباع کبیر در صغیر نیست، زیرا آلات و قوای نفس وسیلهٔ موافات نفسند که نفس به خارج تعلق پیدا کند و پس از این تعلق مظهر و با مظهر می شود. و یا فرمایش شیخ اشراق که با آلات موافات با خارج پیدا کرده و خارج را به صورت حضوری می یابد، چنان که آینه و آب نیز همانند آلات، نفس انسان را به مثال منفصل منتقل می کنند.

الإشكال الثاني: أنّا نتصور جبالاً شاهقة مرتفع و صحاري واسعة مع أشجارها و أنهارها و تلالها و وهادها. تل، بلندى و فراز است. «وهاد» نشيب است. و نتصور الفلك و الكواكب العظيمة المقدار على الوجه الجزئي المانع عن الاشتراك. همه را در صقع نفس خود ملاحفظه مى كنيم؛ اكنون كه چنين است پس دو اشكال پيش مى آيد: ١. جواهر عرض نفسانى مى شوند؛ ٢. انطباع كبير در صغير لازم مى آيد. فوجب على ما ذهبوا إليه أن تحصل تلك الأمور في القوة الخياليّة التي ليست جسماً و لامتقدّرة آخوند قوه خيال را مجرد مى داند، چنان كه اهل عرفان چنين مى گويند و اين حق است، ولى مشاء قوه خيال را مادى مى دانند.

لذا مستشکل نمی گوید قوّهٔ خیال مجرد است، ولی می گوید چنین نیست که جسم باشد، ولی متقدر هم نیست پس در عین حال که جسم صرف و متقدر نیست، اما چنین نیست که وی قوهٔ خیال را همانند آخوند مجرد به تجرد برزخی بداند، بملکه اگر از جسم در رفتیم چنین نیست که بعد جوهر و یا جسم تعلیمی قائم به جسم طبیعی باشد، پس قوهٔ خیالیه اینها نیست، نه جسم طبیعی است و نه جسم تعلیمی، و مجرد هم نیست، پس چیست؟ وی می گوید: این یک امر مادی خیلی ضعیف و ناچیز است، و قوه ای عارض بخار حاصل در میان سر است.

بل كيفيّة و قوّة... عرضت و هو ممّا يجزم العقل ببطلانه.

حشو رأس، یعنی داخل و جوف رأس. مراد از بخار، روح بخاری است که در دودهٔ

دماغ موجود است. نمط سوم اشارات به تفصیل در آن بحث شده و در کتاب نفس همین اسفارنیز خواهد آمد. در قوّهٔ خیال و دودهٔ مغز کیفیتی حاصل می شود. چون این قسمت شبیه کرم است لذا به آن دوده، یعنی کرم گفته می شود، زیرا همیشه در جنبش است و روح بخاری در آن قرار دارد. کیفیت حاصله در روح بخاری حاصل در حشو رأس، یعنی در دودهٔ موسوم به قوهٔ خیال است. والا قوهٔ خیال نه محرد است و نه موجود مادی قوی، زیرا نه همانند جسم است و نه از امور مادی مثل بعد جموهری، بلکه کیفیت این چنینی است. پس شما این همه معلومات را می خواهید در همین کیفیت روح بخاری حاصل در حشو رأس بگنجانید. پس وقتی ما ادراک زید و عمر و کوه و دشت کردیم در این کیفیت بیروزی جای می گیرند، و در این حال حمرکت دارند و کار می کنند و رفت و آمد دارند. بازار و حرفه و صنعت در آن جای گرفته دارند و کار می کنند و رفت و آمد دارند. بازار و حرفه و صنعت در آن جای گرفته دارند و کار می هم نگوییم، این مطلب غلط و باطل است، آیا شما می پذیرید که چنین داست! پس خود شما جازم به بطلان هستید. این یک اشکال. و کذاه اشکال دیگر است؟

و كذا لوكان محلّ هذه الأشياء و الروح التي في مقدّم الدماغ. فإنّه شيء قليل المقدار و الحجم. و انطباع العظيم في الصغير ممّا لايخفي بطلانه.

در اشارات بیان شد که روح بخاری در مقدم دماغ حامل حسّ مشترک است. حس مشترک مثل حوضی است که جداول گوناگون بصری و سمعی و لمسی و ذوقی و شمّی آنچه را ادراک کردند به این حوض میریزند، و همه از این حوض منشعبند و حس مشترک، مصب و محل ریزش همهٔ مدرکات حسی است و همه با آنجا ارتباط دارند. پس روح بخاری موجود در آنجا بسیار کم بوده و حجم اندکی دارد؛ پس این کوه ها و اشجار و خلاصه این همه عظمت و وسعت چگونه در این جای کم روح بخاری می گیرند؟ این هم بطلائش روشن است.

و لايكفي الاعتذار بأنَّ كليهما يقبل التقسيم إلى غيرالنهاية، فإنَّ الكفُّ لايسع الجبل، و

إن كان كلَّ منهما يقبل التقسيم لا إلى نهاية. آيا در پاسخ مي توان چئين گفت كـه، روح بخاري جسم است و كيفيت آن همين قوه خيال است؟ حالاً در باب جواهر و اعراض و نیز در نمط اول اشارات بیان شده است که جسم قابل انقسام به غیرمتناهی است؛ يعني اگر وهم، هم نتواند جسم را تقسيم كند، و با بايستد عقل فـرض آن را تـجويز میکند به اینکه اگر امتدادی مثل قطعهای از جوب را تکه کنیم و تنصیف و تربیع نماییم به جایی میرسد که آلات قطاعه نمی توانند آن را ببرند. در اینجا و هم به کار افتاده و آن را در ذهن حاضر، و تقسيم ميكند تا اينكه از خردي، وهم از احمضار أن عاجز می شود. اما عقل می گوید: اگر این جسم است و امتداد دارد می تواند تنقسیم شود. پس این محل و این قطعهٔ از چوب تا بی نهایت انقسام میپذیرد. بنابراین حس مشترک، که محل این مدرکات و عکسهای عظیم است، خود بـه غـیرمتناهی جـزء تقسيم، و اين عكس نيز، به غيرمتناهي تقسيم مي شود، لذا أن صور و عكس ها به اجزائي خرد تقسيم شود و هر كدام از آنها در آن اجزاي غيرمتناهي محلّ منتقش و به طور پراکنده توزیع می شوند. پس این قسمت از شکل و شبح در این تکه و قسمت دیگر در آن تکه باشد. اکنون آن مقدمهای را بیان کردیم که آیا واقعاً اشسیاء کوچکند همانند عکس شخص در کاغذ ۴ × ۶ هستند و ما به مناسبت و تناسب خارج آنها را با عقل خود بزرگ می کنیم، ولی واقعاً ادراک ما به این عکس کوچک تعلق گرفته است؟ پس مدرک ما کوچک است. آیا در ذهن کوچک درک میکنیم و درعقل به تناسب خارج بزرگ میکنیم و یا واقعاً بزرگ میبینیم؟ پس در اینجا مطلب این است که این عکس در ذرات اتمی کوچک جای دارد، ولی عقل آن را بزرگ میکند و یا این طبور نیست؟ ما خود در یا را می بینیم و صحراها و کواکب را با همان وسعت می یابیم.

آخوند میگوید این جواب کافی نیست: «و لایکفی الاعتذار بأن کلیهما یقبل التقسیم إلی غیرالنهایة، فإن الکف لایسع الجبل و إن کان کل منهما یقبل التقسیم لا إلی نهایة ، هم روح بخاری، که مرکب قوهٔ خیال است، و هم عکس و نقش، قابل تقسیم به غیرنهایت است، پس این اشکال و اشباح روی جسم کذایی قرار گیرند به اینکه هر قسمت از آن عکس روی جزئی از آن قرار بگیرد. چرا «لایکفی»؟ «فیان» بیان برای علت است. در اینجا آخوند به تفصیل بیان نفرموده است، ولی در نمط سوم اشارات شیخ به تفصیل آن را رد کرده است: اگر این کف دست جسم بوده و قابل انتقسام به غیرمتناهی است، و این کوه کذایی نیز چنین است و هر قطعهای از آن در قطعهای از کف قرار بگیرد. آخوند میگوید: هرگز کوه در کف دست جای نمیگیرد.

اگر کسی بگوید: این همانند همان قطعه عکس ۴ × ۶ است، و همان گونه که در آن جاگنجایش ممکن شده در اینجانیز چنین باشد! در پاسخ آخوند این مقدمه مطوی است که ما آنچه را می یابیم کوچک نیست تا عقل آن را بزرگ کند، چنان که در قطعه عکس است، بلکه به همان بزرگی آنها را می یابیم. پس جواب همان است که گفته شد که این حواس آلات موافات نفس با خارجند تا نفس به وزان آنها انشاء کند. و یا به قول شیخ اشراق، نفس به عالم مثال منفصل منتقل شود و اشکال و اشباح را در باطن عالم ببیند.

اکنون انطباع کبیر در صغیر را پاسخ می دهد: والجواب: أنّ هذا إنّما یرد نقضاً عملی القائلین بوجود الأشباح الجسمیّة، و الأمثلة الجرمانیّة فی القوّة الخیالیّة أو الحسّیّة. قائلین به شبح گفتند: اشباح در این قوا منطبع است و اشکال شما بر آنها وارد است؛ ایمنکه چگونه شبح بزرگ بر این کوچک منطبع می شود؟ ایشان از این اشکال چاره و جوابی ندارند، ولی بر مبنای ما اشکال پیش نمی آید. و لم یبرهنوا ذلك بدلیل شاف، و بسرهان ندارند، ولی بر مبنای ما اشکال بیش نمی آید. و لم یبرهنوا ذلك بدلیل شاف، و بسرهان داف قائلین به اشباح مطلوب خویش را برهانی نکسردند. کما لا یمذهب عملی مستنیع آقوالهم. چنان که روشن است.

و لیس واو حالیه است لهذه القوی إلا کونها مظاهر معدّة و حال اینکه ما این قوی را معدّ برای موافات نفس با خارج می دانیم، و نه این که اشباح در این قوا منطبع بساشد. اکنون آلات، که مظاهر و معدّ شدند، پس آنها را به دو شعبه می کند. اول: لمشاهدة النفس تلك الصور و الأشباح في عالم المثال الأعظم، يعنى عالم خيال منفصل كما هو رأي شيخ الإشراق و ما حرف وى را نمى پذيريم و ردمى كنيم تبعاً للأقدمين من حكماء الفرس و الرواقيين اگر نظر آنها هم نظر همين شيخ اشراق باشد. شعبه دوم: أو أسباباً و آلات للنفس بها تفعل تلك الأفعال و الآثار في عالم مثالها الأصغر، كما ذهبنا إليه ضمير در «بها» به آلات بر مى گردد و «تفعل» عبارت ديگرى از تخلق و تنشىء است، و مراد از عالم مثال اصغر خيال است؛ يعنى نفس درخودش اين افعال و آثار را انجام مى دهد و علم جشم نفس و خود نفس مى شود و نفس خودش دانا و بينا مى شود، و تنها در ذات او خمى نشيند، بلكه اتحاد عالم با معلوم مى شود نه به همين اندازه كه او را به خارج ار تباط دهد.

والحاصل أنّه لايرد ذلك نقضاً على مَنْ أثبت وجوداً آخر للمدركات الحسّية سوى هذا الوجود العيني في عالم العواد الجسماني. ما و شيخ اشراق در وراى اين عالم جسمانى عالمى قائليم كه مدركات حسى در أن عالمند. پس وجود ديگرى در آنجا براى اين صور است. البته باز همان دو شعبه حرف مى آيد كه اين عالم خيال منفصل است، چنان كه شيخ اشراق مى گويد، و يا در خيال متصل است. فوق اين عالم مثال، عالم عقلى است كه عالمى جمعى دارد و حقايق به صورت جمعى در آن تحقق دارند. پس ما همين اشباح را در دو عالم شهادت مطلقه، كه مشترك بين ما و شيخ اشراق است، و عالم مثال، كه در آن بين ما و شيخ اشراق به تفصيل مزبور اختلاف است، موجود عالم مثال، كه در آن بين ما و شيخ اشراق به تفصيل مزبور اختلاف است، موجود مى دائيم. اشباح خارجى در عالم شهادت مطلقه و اشباح مثالى در عالم مثال، اعم از مثال منفصل شيخ و يا مثال متصل ما. اما حرف شيخ اشراق را قبول نداريم. خملاصة ديگر از سخن ما: و بالجملة: فإنّما يثبت بأدلّة الوجود العلمي للأشياء الصوريّة وجود عالم ديگر وراى آن. كه البته آخر، يعنى دو عالم داريم: عالم شهادت مطلقه و عالم ديگر وراى آن. كه البته عالم وراى شهادت مطلقه و عالم ديگر وراى آن. كه البته عالم وراى شهادت مطلقه و عالم ديگر وراى آن. كه البته

و أنَّ لهذه الصور... القوى الباطنيَّة. اكنون ما دو عالم راكفتيم: ١. عالم خارج؛ ٢. عالم

مثال، خواه منفصل و خواه متصل. غير از آنها عالم عقلي نيز وراي آنها موجود است. كما تشاهد هذه الإشباح بمعونة القوى الظاهرة.

دوبارهٔ خلاصه گیری کرده است.

و بالجملة: تستدل النفس المجرّدة بإدراك القوى الظاهرة على وجود هذا العالم و بإدراك القوى الباطنة على ثبوت عالم آخر. با اين قواي ظاهري اينجا را ميبيند و با أن قبواي باطنی باطن را میبیند، و نحوهٔ دیدن باطن هم دارای مراتب است. این عمالم صفات زير را دارد: «شبحي مقداري». كما تستدل بإدراك ذاتها و الحقائق العقليّة على وجود عالم عقلي خارج عن القسمين عال عن الإقليمين. از عالم شهادت و عالم خيال بالاتر است، زيرا عالم عقلي است. لأنّا ندرك... و له وجود ألبتة. در ادراك اشياء نيازي به وجود آنها در خارج نداریم لذا پس از انعدامشان نیز آنها را تصور میکنیم. بنابرایس، همان موافات کافی است که آن را در خیال ذخیره کنیم، گرچه آن شیء مادی تار و پودش از بين رفته باشد. ضمير در «به ينتصب» به «الوجه الذي...» بر مي گردد؛ يعني به آن وجود؛ به نزد مدرک به طور راست می ایستد. با این که شیء از بین رفته ما شکل وی را به همان زیبایی در خویشتن داریم. و در بیرون می تواند ترسیم کند، ولو صد سال از آن گذشته باشد. و اگر آن را بکشد دوباره میگوید همان است و خوب کشیدی. مراد از انتصاب، یعنی خوب، صحیح و درست. در پیش او منتصب است؛ یمعنی قائم و ایستاده، و متمثل است و ضمیر در «به یتمثل» نیز دوباره به همان «همذا الوجمه» بسر میگردد. تمثل عبارت دیگری از انتصاب است. پس ایس شبح متمثل به نود وی موجود است و البته در اين عالم نيست. و ليس في هذا العالم بالفرض فوجوده في عالم آخر. طبق فرض ما که انعدام یافته و از بین رفته این شیء در عالم شهادت نیست، پس در عالم مثال متصل و يا منفصل است.

در ترتيب نظام عالم\*، بعد از عقول عالم مثال منفصل قرار دارد و بعد از آن عالم

درس دویست و ششم.

شهادت است، لیکن وجود کثرات تفصیلی در آن عالم مورد اشکال است، چنان که شیخ اشراق میگوید. توضیح این که، طبق تطابق بین انسان و عالم، همان گونه که بدن و قوای بدن عالم شهادت وی می باشد و بالاتر از آن عالم خیال و مثال انسان است، و به آن مثال متصل میگویند، و فوق آن عالم عقل است، و همین هویت واحده مشتمل بر همهٔ این عوالم است. به حکم تطابق بین کونین همین معنا را در عالم کبیر هم بیاورید: عالم شهادت مطلقه همین مشهود ما هست و با او حشر داریم، و محسوس و مدرک ماست و باطنی در ر تبهٔ اولی دارد که و قتی از این شهادت به در ر فتیم به آن عالم مثال منفصل میگویند.

منفصل بودن، یعنی برخلاف مثال متصل که به شخص وی مربوط است، این عالم منفصل جدای از انسان و ارتباط اختصاصی و ویژه به وی ندارد، بلکه مربوط به همه عالم است، گرچه خیال متصل نیز مربوط به همین عالم منفصل است. پس به نوعی از تعبیر، منفصل ازانسان است، و از آن بالاتر عالم عقول است. ادلّهای قوی برای اثبات این عوالم وجود دارد، اما مشکل ما این است که اگر اشباح این نشأه، یسعنی عالم شهادت مطلقه با صحاری و براری و جبال و اشجار در عالم مثال منفصل، که بدون ماده است، باشند؛ یعنی اینکه کثرات در عالمی باشند که استعداد در آن نباشد و لواحق مادی در آن باعث تشخص نگردد، چگونه قابل تصور است؟ اگر عالم مثال مکان و زمان ندارد و جهت و قدّام و خلف و امثال آن ندارد، گرچه متقدرند و اندازه و طول و عرض و عمق دارند، اما عوارض مشخص برای آنها نیست، و خلاصه مجردند گرچه تجرد آنها تجرد برزخی است، برخلاف تجرد عقلی، که در آن شبح بودن و مثال و تجرد آنها تجرد برزخی ماده و اصادی بردن و استعداد چگونه این کثرات پدید می آیند؟

پس مجرد به تجرّد برزخی، چه در خیال متصل و چه در خیال منفصل، از ماده و احکام ماده بری است، ولی نه تماماً مجرد باشد، بلکه مقدار دارد و شبح و تمثل و مثال

را داراست. مراد از کلمهٔ دبرزخی، یعنی تجردی که نسبت به موجودات بالاتر دارای حدود و مقدار است، ولی نسبت به مادون دارای ماده و احکام ماده نظیر حرکت و تکامل نیست. پس آنها پایین تر از عقول هستند که مجرد به تجرد تامند و بالاتر از عالم شهادت که مغمور در ماده و لواحق آن هستند؛ برزخ و میانه اند. دربارهٔ تجرد نفس در دو جا بحث می شود: ۱. در مرحلهٔ دهم در تجرد برزخی نفس در مقام خیال؛ ۲. در کتاب نفس که ده تا یازده برهان بر تجرد تام نفس ناطقه آورده می شود. و تجرد تام، ثجرد عقلی است.

البته نفس، مجرد به تجرد تام عقلی است، ولی برهنه از ماهیت نیست، زیرا طبق قاعدهٔ «کل ممکن زوج ترکیبی» نفس نیز ماهیت دارد جز آن که احکام ماهیت مغلوب احکام وجود است و در عین حال بی تعیّن و بی تشخّص حدّی نیست. تنها موجودی که مجرد از ماهیت می باشد و جود صمدی است. اما نفس ناطقه نیز نوع دیگر از تجرد دارد به نام مقام فوق تجرد و مقام لایقفی، که پیوسته سعهٔ وجودی پیدا می کند و در هیچ مقامی نمی ایستد و سیر نمی شود و نمی گوید دیگر بس است و غذا نمی خواهم، مگر این که نفس ناطقه مریض شود، و کلال و خستگی و ملال پیدا کند. ملال از ناحیهٔ روی آوری به بدن و امور بدنی حاصل می شود، ولی نفس ناطقه من حیث هی چنین ملال و کلالی ندارد.

اکنون که این سخنان معلوم شد، سخن این بزرگان در تجرد عالم مثال مورد قبول است، و این تجرد با عالم عقول تفاوت دارد، ولی کلام در اثبات این مطلب است که چگونه عالم مثال، که متن عالم کثرات شهادت است، در آن این همه کثرات موجود است، در حالی که استعداد و مادهای که باعث کثرت شود در آن موجود نیست. دلیل این مطلب چیست؟ چون حقایق از اعیان ثابته در صقع ربوبی به عالم عقول آمده و در آن حالت جمعی دارند، و در عالم مثال نیز کثیر می شوند، ولی این کثرت مادی که به واسطهٔ ماده و لواحق ماده و استعداد است بعد از عالم مثال دامنگیر حقایق می شود،

یس چگونه می توان قائل شد که در عالم مثال کثرات همانند این نشأه موجود است؟ به طوري که کثرات را در آنجا نيز بتوان مشاهده کرد، چنان که شيخ اشراق ميگويد. ما دو رساله دربارهٔ عالم مثال نوشتیم: رسالهای در عالم مُثُل داریم که در آنجا بیدغدغه در رفتیم و مسامحه نداریم و بحث آن را نیز به اندازهٔ درایت خود داریم. در عالم مثال منفصل هم رسالهای داریم و کلمات آخوند در اسفار و کلمات مصباح الانس کمه بما طمطراق وارد بحث شده و عالم مثال را اثبات كرده است، و از فتوحات و تمهيد و منظومه و کتابهای دیگر آوردیم، ولی این یک کلمهٔ مانده است که اشباح و اشکال این نشأه به همین صورت متکثر و با وجود جوهری مبتکثر در عالم مثال منفصل چگونه است؟ و دلیل آن چیست؟ با توجه به متن بودن و بطن بودن و محالیت طفره چگونه پیش از رسیدن به نشأهٔ شهادت در عالم مثال کثرات همانند این نشأه موجود است، زیرامثال بر دو قسم است: مثال قوس نزول، که قبل از نشأهٔ شهادت قرار دارد، و نشأهٔ مثال صعودی، که بعد از نشأهٔ شهادت قرار دارد. مراد از این برزخ صعودی آن است که ما هر گونه که خود را ساخته ایم مطابق علم و عملمان و رفتار و کردار خویش از رحم طبیعت به در رفتیم و به ماورای طبیعت رسیدیم، آنها را در خود داریم، و این مثال صعودي است و اين دو مثال با هم اشتباه نشود. پس از اين طرف كه بالا مي رويم كثرت روشن است كه خودش را همان گونه ساخته، و حلقه حلقه ارواح و اشباح همدیگر را میبینند و با هم احوال پرسی میکنند و از همدیگر خبر میگیرند، چنان که در روایت کافی آمده است: آنها می پرسند: اگر فلانی مرده پس چرا او را در میان خود نمي بينيم، وي اگر به پيش ما نيامده پس، افتاده است: «فقد هوي هوي؛ يعني ساقط شد و سقوط كرد و افتاد. ٢؛ يعني از اهل نعيم و سعادت نيست پس اهل شقاوت است. مراد من از برزخ، این برزخ نیست که برزخ و مثال صعودی است؛ یعنی بعد از مفارقت از این نشأه به آن صوب می رویم. و وجود کثرت هم معلوم است و هر کس مطابق علم و عمل و ملکات و آن طور که خویش را ساخته، محشور می شود و خودش زرع و زارع

و مزرعة خويش است. در اين سخنى نيست. بلكه حرف ما در نشأة مثال و برزخى است كه در قوس نزول قبل از نشأه شهادت است و كثرات در آنجا چگونه پديد مى آيند؟ و «هذه الشجرة» و «هذا الشخص»، و «هذا الفرد من ذلك النور» چگونه پديد مى آيد؟ پس اينكه به نحو جمع و متن اين حقايق در آنجا حضور دارند مورد قبول است، اما به نحو كثرت چگونه و چطور است؟ متن بودن و لق و جمع، مثل وجود هستهاى است كه بعد باز شده و شاخ و برگ و تنه و ساقه مى شود. لذا در اين جمع، كثرت نيست و بايد به اين نشأه بيايد و كثير شود. پس مشاهدة اين كثرات و اشباح در عالم مثال منفصل به چه نحوه ممكن مى شود؟

خیلی زیر و رو کردم و از محضر اساتید خود ـ رضوان الله تعالی علیهم ـ پرسیدیم و مآخذ را دیدیم، سخنی که دارند این است که به مشاهدهٔ ما، کثرات موجود است. این مشاهده کار را مشکل تر کرده است، زیرا باز در صقع ذات خود ماست و در نحوهٔ ادراک ما و در پیش مدرک ما و فعلِ مدرک ماست و باز در اینکه کثرات در صقع نفس متمثل و متکثرند سخنی نداریم، بلکه می بایست در ورای نفس تقرر جوهری اشباح ثابت شود. شما می فرمایید ما با شاهدات رسیدیم، از کجا این مشاهده در عالم مشال متصل و خیال متصل ما نباشد!؟ اکنون به متن می پردازیم.

مذهب افلاطون ـ اگر این نقل صحیح باشد و به صورت ظاهر بپذیریم و برگردن ایشان بگذاریم ـ همین است که الآن می فرماید: قذهب اقلاطون ... مقادیر و آشکال سه عالم درست کرده است: ۱ عالم عقلی مجرد از ماده و لواحق آن و مجرد به تجرد تام. قوله: بالکلیة، مفعول به واسطهٔ مجرّدة است یعنی مجرّد به طور کلی است؛ یعنی مجرد تام است. ۲ موجودات حسی عالم شهادت که منغمور در اعراض و مکان و زمان هستند.

۳. عالم مثال منفصل، که متوسط بین دو عالم قرار دارد. اشباح به نحو کثرت و بما وجود جوهری و بدون ماده و بی امکان استعدادی کثیر هستند. البته این اشباح تجرد برزخی دارند و مثل خیال متصل ما هستند و با بُعد می باشند، زیرا بُعد با تجرد برزخی منافات ندارد. و جهت ندارند، زیرا بالا و تحت در ماورای طبعیت نیست. «فلها نحو تجرده عطف بر این عبارت عبارت زیر است، و «نحو تجسّم» أی «و لها نحو تجسّم». پس جسم نیستند و به اصطلاح طبیعی جسمیت ندارند، اما مقدار و ابعاد دارند. یکی از موارد یادداشت کردنی دربارهٔ اطلاقات جسم، از جسم دهری و امثال آن همین است.

آقایان به هر چه قانم به ذات باشد جسم میگویند، چه طبیعی باشد و چه اشماح عالم مثالي و چه عقول. بر آنها نيز به اين معنا اطلاق جسم شده است؛ يعني آنها تقرر و تحقق دارند. پس این جسم، اعم از جسم طبیعی مادی است. لذا مرحوم ملااسماعیل اصفهانی، استاد مرحوم حاجی در حواشی می فرماید: این جسم جسم دهری است، جسم دهری، یعنی وجودی که متقرر و متحقق بـه ذات خـود است و مـثل اعـراض نیست که باید در کنف دیگری باشد، خواه مادی باشد مثل حجر و خواه جسم خیالی متصل، که در وعای ذهن تمثل می بابد و به انشای نفس است. در کتب اخلاق نظیر جامع السعادات نراقي اطلاق «تجسّم اعمال» كردند. اين در روايتي اطلاق نشد، و البته همانند اصطلاحات محدثان که در روایتی نیامده است؛ یعنی علما چنین اصطلاح کردند. بلکه در روایات تعبیر به «تسمثّل» شده و بیشترین تعبیر از تسمثل است و تعبیرات دیگر نیز داریم. عدهای مثل نراقی «تمثل اعمال» و برخی علاوه بر آن، تجسم اعمال گفتند. مراد آن است که ملکات کاشته شده در جان از علم و عمل از پندار و نیات و اعمال، بذرهایی هستند که در مزرعهٔ جان شما سبز می شوند، و تحثل پیدا میکنند، و متجسّم میشوند؛ عمل قشری و لبّی دارد. قشر آن همان رکوع و سجود و ظاهر حركات است، كه از اعراضند و از بين مي روند، و لبّ أن، ملكهٔ نماز است كه در شما باقی و برقرار است. و آن قربة إلى الله تو، كه مربوط به ذات و نفس توست، و با همان محشوري و همان تجسم پيدا ميكند. و به صورت مثالي خود، با تو حشر دارد،

پس این عصاره و کلید این باب بود پس تجسم به معنای دهری به معنای تقرر و تحقق است، ولو تحقق اعمال که اعراضند و است، ولو تحقق اعمال ما باشد. اعمال هم دو عنوان دارند: ۱. قشر اعمال که اعراضند و از بین می روند؛ ۲. لب آن که قربة إلی الله بوده و در صقع ملکوت نفس عین نفس می شوند.

تخمهایی که شهوتی نبود بسر آن جسز قیامتی نبود

آن ملکات و تخمها تجسم و تمثل پیدامی کنند و آنها حتی بوده و به روایت صدوق در املای، قیس بن عاصم خدمت حضرت رسول الله ﷺ آمد و از او می پرسید و جواب می شنید و سرانجام حضرت به وی فرمود: اعمال تو قرین تو هستند، و خوب و بد با تو محشورند. ۱

شیخ اشراق در حل انطباع کبیر در صغیر، اثبات عالم مثال منفصل کرده و فرموده این صور و اشباح را به واسطهٔ آلت و واسطهٔ حواس، که معد نفس برای انتقال به عالم مثال منفصل می بینیم. شیخ می گوید: جلیدیهٔ چشم واسطه در رساندن نفس به عالم مثال منفصل برای مشاهدهٔ صور و اشباح است. توضیح ایسنکه چشم هفت پرده دارد: ۱. ملتحمه؛ ۲. قرنیه؛ ۳. عینیه؛ ۴. عینکبوتیه؛ ۵ مشیمیه؛ ۶ صلبیه. و سه طبقه از آن رطوبت دارند: ۱. بیضیه؛ ۲. جلیدیه؛ ۳. زجاجیه. رطوبت بیضیهٔ بعد از عنبیه قرار دارد که رطوبتی صاف شبیه سفیدی تخم مرغ دارد. بعد از عنکبوتیه، جلیدیه قرار دارد و رطوبتی صاف و درخشان شبیه یخ است و بعد از جلیدیه، رطوبت زجاجیه قرار دارد که شبیه شیشهٔ ذوب شده است. حافظ می گوید: جلیدیه، رطوبت زجاجیه قرار دارد که شبیه شیشهٔ ذوب شده است. حافظ می گوید: اشک حسرم نشسین نسهانخانهٔ مسرا زان سوی هفت پرده به بازار می کشد اما جلیدیه واسطه برای موافات نفس با موجودات اینجایی است که بها شمجر و حجر عالم شهادت برخورد می کند، و البته واسطه ای هم می خواهد که وی را به عالم حجر عالم شهادت برخورد می کند، و البته واسطه مرآت است. مرآت اسم آلت

۱. مجلس اول، ح ۴.

برای آنچه نماینده و نشان دهنده است، خواه آینه و خواه آب صاف. این مرآت، که در مقابل شخص قرار گرفته واجد صورتی می گردد که این صورت، نه به انطباع بر روی آینه است و نه به انعکاس نور، پس در عالم مثال منفصل است. پس آینه واسطهٔ موافات شما با عالم مثال منفصل برای رؤیت اشباح در آنجاست و البته توجه ندارید که اشباح را در آنجا می بینید. این بود فرمایش شیخ اشراق و البته بی دخد خه نیستیم. در هر صورت ایشان می گوید ما با این آلات و وسایط به عالم مثال منفصل منتقل شده و خود بی خبر هستیم، ولی با تلنگری و آگاهیی به آنها توجه می نماییم. البته آخوند در نقد عرشی، با وی کلامی دارد.

و خلاصة ما ذكره الشيخ المتألّه، شهاب الدين سهروردي، في حكمة الإشراق لإثبات هذا المطلب عالم مثال منفصل: أنّ الإبصار ليس بانطباع صورة المرثيّ في العين على ما هو رأي المعلّم الأوّل انتساب به معلم اول بي دغدغه نيست. من در اين انسطباع سوال داشتم تا به فرمايش جناب فارابي رسيدم. ايشان در جمع بين رأيين هشداري خوب و خوش دارد به اين كه، انطباع به معناي مطابقي آن نيست؛ يعني چنين نيست كه مراد انطباع تصوير در چشم باشد، بلكه براي بيان ابصار و ديدن نفس و ارتباط وي با خارج و در مقام تحقق يافتن و نداشتن لفظ كلمة انطباع را براي آن مطلب شريف انتخاب كر دند.

و لا بخروج الشعاع من العين إلى المرئي، كما هو مذهب الرياضين. ابن انتساب به رياضي دانان نيز از آن انتساب مشكل تر و بي اساس تر مي باشد، در همه كتاب هايي كه خوانده ايم از تجريد، منظومه و شواهد ربويه بر گردن رياضيون گذاشته شد كه آنها قائل به خروج شعاع هستند. اين سخن به ظاهر درست است، ولي مراد ازاين خروج شعاع چيست؟ آيا مراد خروج شعاع بصر به مبصر است؟ در بيان آن عده اي گفتند: شعاع از چشم خارج شده و وقتي به مرئي رسيده دور مي زند و همه جاي آن را مي گيرد و آدم آن را مي بيند، و يا اينكه اين سخن صحيح نيست و بيان آن اين است كه،

این شعاع یک خط نیست، بلکه مخروطی از چشم خارج می شود که سر مخروط در چشم است و بعد این نور پخش شده و باز می شود و تمام مرثی را می گیرد، و آدم آن را میبیند. در کتابهای ریاضی ما هم اشاراتی به آن شده و درس پنجشنبه و جمعه (درس هیئت) نوبت به کتاب مرایا و مناظر نیز میرسد که کتابی علمی و درسی است، و بعد از مقدمات و گذران مراحلی از هندسه آنها را می خوانند. مناظر و مرایا به تقریر كمال الدين فارسي كه درسي است و تقرير كتاب ابن هيئم است. در فصل ششم ابن هیثم، که از اعاظم علما و پیش از جناب خواجه بوده است، نیز فرموده است: ابصار به خروج شعاع است؛ یعنی خروج شعاع مبصر به بصر باعث ابتصار است. بسرعکس اینکه شهرت دارد؛ مثلاً میگویند: نور خورشید به اجسام خورده و به چشم میرسد و با چشم مى بيند. و مذهب ابن هيثم نيز خروج شعاع من المبصر إلى المبصر است و این مطلب به عکس انتساب مشهور به وی است. آنچه را ما یافتیم همین است. و لا بخروج الشعاع من العين إلى المرثيّ، كما هو مذهب الرياضيّين فسليس الإبــصار إلّا بمقابلة المستنير للعين السليمة لاغير. ابصار به سوافيات نبغس بـا خيارج است و ايسن موافات به دو چیز است: ۱. به واسطهٔ جلیدیهٔ بصر، برای دیدن موجودات ایـنجایی؛ ۲. برای دیدن عالم مثال منفصل به واسطهٔ مرآت.

پس مستنیر، یعنی وقتی شیء تاریک روشن شد و نور گرفت از راه مقابله، نفس به آن علم اشراقی حضوری پیدا می کند إذ بها مقابله یحصل للنفس علم إشراقی حضوری علی المرتی فیراه خود نفس به خارج اضافه پیدا می کند و خارج حاضر بسرای نفس می شود. اکنون می پرسیم: اضافهٔ نفس به خارج چگونه علم حضوری است؟ علم حضوری آن است که مدرک برای نفس ولدی النفس حاضر باشد، و در خود شخص موجود باشد، پس این سخن، عبارت دیگری از حروف فخررازی است. اکنون می خواهیم مرآت را واسطه بگیریم برای موافات نفس با عالم مثال منفصل. و کذلك صورة المرآة لیست فی البصر، لامتناع انطباع العظیم فی الصغیر و لیست هی صورتك أو

صورة ما رأيته بعينها كما ظنّ، لأنّه بطل كون الإبصار بالشعاع ضلاً عن كونه بانعكاسه. با خروج شعاع ابصار تحقق نمي يابد چه برسد به اينكه نور بـه آيـنه بـخورد و از آيـنه منعكس شود و به چشم برسد.

اكنون در ادامه واسطه گرى آينه براى نفس در رسيدن به عالم مثال منفصل براى رؤيت اشباح سخن مى گويد: و إذ تبيّن أنّ الصورة ليست في المرآة و لا في جسم من الأجسام و نسبة الجليديّة إلى المبصرات كنسبة المرآة إلى الصور الظاهرة منها، فكما أنّ صورة المرآة ليست فيها كذلك الصورة التي تدرك النفس بواسطتها مرآت ليس في الجليديّة. اكنون كه تصوير در جليديه و در مرآت نيست پس در كجاست؟ دبل براى بيان مقابله نفس با عالم مثال منفصل است. بل يحدث عند المقابلة و ارتفاع الموانع من النفس إشراق حضوري على ذلك الشيء المستنير وإشراق حضوري، فاعل ويحدث است. سؤال ما اين است كه چرا همان اضافة فخر رازى نباشد؟ تنها با عوض كردن اسم كار درست نمى شود.

فإن كان له هوية في الخارج فيراه \* خارج جسمائي مراد است كه به كمك جليديه آن را مي بيند، و إن كان شبحاً محضاً عالم مثال منفصل باشد فيحتاج إلى مظهر آخر كالعرآة اين، دو قسم شده: ١. خارج جسمائي؛ ٢. خارج عالم اشباح و عالم مثال منفصل اكنون هر دو را باز و شرح مي كنيم. فإذا وقعت الجليدية في مقابلة العرآة التي ظهرت فيها صور الأشياء المقابلة، وقع من النفس أيضاً إشراق حضوري قرأت نفس تلك الأشياء بواسطة مرآة الجليدية و العرآة الخارجية، لكن عند الشرائط و ارتفاع الموانع، البته وقتى حجاب و بعد و دورى نباشد و چشم سالم باشد و بمثل ما امتنع به انطباع الصورة في العين يمتنع انطباعها في موضع من الدماغ. تفاوتي نيست بين اينكه انطباع در مغز شود و يا در عدسة چشم و يا در جليدية چشم، هيچ گونه تفاوتي در امتناع انطباع بين موارد نيست. با «فإذن» نتيجه مي گيرد:

درس دویست و هفتم.

فإذن الصور الخيالية لاتكون موجودة في الأذهان لامتناع انطباع الكبير في الصغير، و لا في الأعيان، وإلا ليراهاكل سليم الحس اكر اين اشباح دراعيان خارج بودند همه كس آنها را مي ديدند، و اكتون كه ديده نمى شوند و معدوم هم نيستند، زيرا خود شخص مي بيند. پس در خارج نيستند، زيرا همه كس آن را نمى بيند و از طرفى معدوم نيستند، زيرا خود شخص مي بيند و در انسان هم نيستند، زيرا امتناع انطباع كبير در صغير ثابت شده پس به نحو كثرت در عالمي ديگر تقرر دارند و آن عالم مثال منفصل است.

و ليست صور خياليه عدماً وإلّا لما كانت متصوّرة. و لا متميّزة و لامحكوماً عــليها بالأحكام المختلفة الثبوتيّة اكنون كه زبان كرفتيم و معلوم شدكه چنين و چنان نيست و إذ هي صور خياليه موجودة و ليست في الأذهان و لا في الأعيان و لا في عالم العقول نمي توان گفت اين صور خيالي در عالم عقولند، زيرا عالم عقول تجرد محض است و این صور مجرد برزخی و دارای اشباح و اندازهاند لکونها صوراً خیالیة جسمانیّة مراد جسم دهری است، که دارای تقرر هستند، لاعقلیّة، فبالضرورة تکون فی صقع آخر و هو عالم المثال اكنون كه در هيج كدام از آن عوالم نيستند و موجودند و تقرر دارند بالاخر. در جای دیگری باید آنها را جست و آن عالم مثال منفصل است. تعبیر به «صقع» از نداشتن لفظ است. مراد از صقع، يعني جانب و ناحيه است با اينكه ناحيه از أن عالم ماده است، ولي چارهاي از تعبير به «صقع» نداريم. پس اطلاق جا بر عالم مثال روا نيست، ولى جه كنيم! المسمّى بالخيال المنفصل، لكونه غيرمادًى تشبيهاً بالخيال المتّصل اين دو، يعني خيال متصل و منفصل شبيه هم هستند. و هو اين مثال منفصل الذي ذهب إلى وجوده الحكماء الأقدمون كأفلاطون و سقراط و فيثاغورس و أنباذقلس بيان كرديم كه ایشان از شاگردان بزرگوار حضرت لقمان حکیم بودند و غیر هم من المتألّهین و جمیع السلاك من الأمم المختلفة. فإنَّهم قالوا: العالم عالمان: يكي عالم عقل است، و ابن عالم عقل، مثل اينكه بفرماييد عالم معنا چنين است عالم العقل المنقسم إلى عالم الرسوبيّة اطلاق عقل بر عالم ربوبيت، خوش اطلاقي است. قدما بر حيق تبعالي اطبلاق عيقل

میکردند و میگفتند: عقل عالم را میگرداند، و در منظومه اطلاق عقل بسر وجود صمدی شده است. پس عقل و علم و نور بر وی اطلاق می شود. مراد از عالم عقل، عالم ربوبیت، احدیت و واحدیت است. پس عالم ربوبی، یعنی عالم عقل به معنای اعم و به معنای عالم معنی است. و إلى عالم العقول و النفوس عالم ديگر اين است كه الآن مي فرمايد: و عالم الصور المنقسم إلى الصور الحسّيّة و إلى الصور الشبحيّة. عـالـم صور نيز دو شعبه شد: عالم مثال منفصل، و عالم شهادت مطلقه در مقابل عالم معنا، كه آن نيز دو شعبه شد: عالم ربوبيت و عالم عقول و نفوس. در اينجا خوب بود كه عالم صور شبحیه را مقدم می داشت، زیرا از بالا به پایین می آید. صور حسی عالم شهادت است، و صور شبحیه عالم مثال منفصل. این بود کلام شیخ اشراق دربارهٔ عالم سثال. ولي سخن در تکثر صور جوهري در عالم مثال منفصل در قوس نزول قبل از عالم شهادت، و اثبات این تکثر به جای خود باقی است، چنان که در نقد عرشی نیز مي فرمايد. اسهروردي همين مطلب را در حكمة الاشراق بيان كرده است. ملاقطب شارح حكمة الاشراق، هر دو قسمت فلسفه و منطق أن را شرح كرده است. اسفاراز أن کتاب نقل به معنا کرده است. برای روشن شدن بهتر عبارت می توان به همان قسمت از شرح حكمة الاشراق مراجعه كرد. پس نبايد بـه اسـفار دست زد، زيـرا أخـوند در مطالب تصرف كرده است. لذا تفاوتهاي موجود دليل بر غلط بودن عبارت اسفار نيست. عبارت «هو الذي ذهب إلى وجوده الحكماء الأقدمون» از ملاقطب شيرازي در شرح است. اما تنبیه مرحوم آخوند:

لفظ مثل جمع مثال است، مثل الهيه و مجرده به دليل پافشاري افلاطون در اثبات

۱. مرحوم آخوند دارای تعلیقات ارزشمند است، اما سه تعلیقه شهرت پیدا کرده است: ۱. تعلیقات شیخ بر الهیات
 شفد و هر کجا تعلیقات به طور مطلق گفته می شود، مراد همین تعلیقهٔ خود شیخ بر شفاء است. و در آن امهات و
 اصول مهمی وجود دارد، و اکنون چاپ شده و در اختیار است. ۲. تعلیقهٔ آخوند بر شفاء، بخش الهیات. ۲.
 تعلیقات آخوند بر شرح حکمهٔ الإشراق، که به چاپ سنگی در حاشیهٔ حکمهٔ الإشراق چاپ شده است.

۲. آخر مقالة چهارم، ص ۴۷۰،(چاپ سنگی).

آن، به «مثل افلاطونیه» مشهور شده است، والا ایشان متفرد به این قول نیست و سخنی نیست که ایشان آورده باشد. سخن از وجه انتساب مثل به افلاطون در کتب قوم آمده است و تنها سخن من نیست. مثل الهیه و افلاطونیه از عالم عقول است که بالاتر از عالم مثال است، و همان فرد نوری از ماهیت نوعیه می باشد. هر نوع، همان گونه که افراد مادی دارد، فردی مجرد عقلی نیز دارد که رب و مدبر دیگر افراد مادی است، و لذا به ارباب انواع شهرت یافته اند. اگر حاجی این طور می فرمود بهتر بود:

المسئل لهذه الأنسواع لكل نوع فرده الإبداعي ١

اما عالم مثال عالم مبدعات نیست، بلکه صور در آن برزخیاند، در حالی که ایسن مثل الهیه، ارباب انواعند.

فالمثل من عالم الأنوار أرباب الأنواع بإذن الباري ٢

اسامی دیگر آن عبارتند از: مثل مفارقه و مثل نبوریه. در مرتبهٔ پدایین تر از عالم عقول، عالم اشباح است که عالم مثال منفصل است. جمع مثال مثل است، چون هر مرتبهٔ عالی وجود، مثال مادون است و هر مرتبهٔ مثال موجود مادون مثال عالم بالاست. مثال، چنان که بیان شد، مصدر دوم باب مفاعله است و آن بین دو شیء است که با هم مماثله دارند. صورتی در زیر دارد آنیچه در بالاستی؛ یعنی از همدیگر حکایت میکند؛ مثلاً اکل حکایت میکند؛ مثلاً اکل این نشأه فضولات دارد، و توابعی بر آن بار است، ولی آکل و شرب عالم رؤیا و منامات، چنین توابع و احکامی ندارد با اینکه هر دو خوردن و هر دو نوشیدن هستند، اما هر کدام دارای احکامی است. به بالاتر از عوالم منامات و مثال بروید نیز بر طبق اما هر کدام دارای است، پس اصل اکل یک مطلب است، و لوازم آن در هر نشأه،

۱ و ۲. این دو بیت شعر به جای شعر جناب حاجی در شرح المنظومه (ج ۲، ص ۷۰۲) سبروده شـد. ر.ک: شـرح المنظومه، تصحیح و تعلیق آیة الله حـسن زاده، ج ۲، ص ۷۰۳.

مطلبی است دیگر. پس مثال، از مماثله و حکایت از همدیگر برخاسته و جمع آن مثل است. ولی به اشباح و مثل عالم برزخ و مثال منفصل، مثل معلقه میگویند. و یا مثل و صور شبحیه. و اکثر به آن همان مثل معلقه گفته می شود. پس آخوند اکنون به ایس مطلب شریف هشداری دادند، که در جای خود اصلی است. به ایسنکه هسمین بزرگوارانی که به مثل الهیه قائلند به مثل معلقه نیز قائلند.

و من هاهنا يعلم أنّ الصور الشبحيّة ليست مُثلُ أفلاطون، لأنّ هؤلاء العظماء من أكابر العقليّة العكماء كما يقولون بالمُثلُ الأفلاطونيّة، و هي نوريّة عظيمة ثابتة في عالم الأنوار العقليّة همان طور كه به مثل افلاطونى قائلند به مثل معلقه نيز قائلند و هذه مُثلُ معلّقة في عالم الأشباح المجرّدة تعبير به شبح كرده و در عين حال مجرد است. نبايد از ايس مطلب سرسرى و بدون توجه رد شد، زيرا بعداً اين سؤال پيش خواهد آمد كه چيزى هم شبح داشته باشد و هم مجرد باشد، چگونه با هم سازگارى دارند؟ قبلاً بيان شد كه تجرد را مراحل است: ۱. تجرد از ماده و تجرد از صورت كنه عقول چنين هستند؛ ٢. تجرد از ماهيت كه تنها حق صمدى چنين است؛ ٣. تجرد از ماده و نه صورت. در اين تجرد شيء از امكان استعدادى و جهت و مكان و زمان مجرد است، ولى نسبت به عقول آن گونه تجرد را ندارند، زيرا آنها صور شبحى دارند، ولى عقول از احوال عالم عقول آن گونه تجرد دانه كرد.

در روایات سورهٔ واقعه به سورهٔ غنا شهرت دارد، ملانصاب میگوید: غسسنا دان بسمی نسیازی و غناء به مدّ خوان سرود

تفاوت غنا بدون مد و با مدّ در معنای آنهاست.

در مجمع البیان مرحوم طبرسی انقل فرمود: وقتی عبدالله بن مسعود، که از اصحاب بزرگ پیغمبر بود، بیمار شد، عثمان به عیادت وی آمداز وی پرسید: شکایت

۱. ج ۹، ص ۱۳۲۱ (چاپ بیروت).

شما چیست؟ پاسخ داد: از گناهان خود. پرسید: چه می خواهیی؟ گفت: رحمت پر وردگارم را. پرسید: برای شما عطایی قرار ندهم؟ عبدالله مسعود، به بیماری سخت دچار بود و در همان بیماری نیز وفات کرد، گفت: آن وقتی که عطا به کار می آمد، منع کردی، اکنون به چه کارم آید؟ عثمان گفت: به کار دخترانت می آید اگر چه به کار شما نمی آید. وی در جواب عثمان گفت: به نار دخترانت می آید اگر چه به کار شما نمی آید. وی در جواب عثمان گفت: من از جناب رسول الله دستوری دارم که آن را به فرزندانم آموختم که هیچ گاه فقر و فاقه به ایشان روی نخواهد آورد، زیسرا از آن حضرت شنیدم که فرمود: هر کس سورهٔ مبارکه واقعه را هر شب بخواند تنگ دستی به او روی نمی آورد. سورهٔ واقعه، روی سه فرقه دور می زند: ۱. اصحاب یسمین؛ او روی نسمی آورد. سورهٔ واقعه، روی سه فرقه دور می زند: ۱. اصحاب یسمین؛

البته تعبیرات گوناگون می شود: ﴿ إِذَا وَقَعَتِ ٱلْوَاقِقَةُ لَيْسَى لِوَقْعَتِهَا كَاذِبَةُ خَافِطَةُ وَالْبَعَةُ إِذَا رُجَّتِ الأَرْضُ رَجًا وَبُسُتِ الْجِبالُ بَسَا فَكَانَتْ هَباء مُنْبِعًا وَكُنْتُم أَزُواجاً فَلاَقَةً ﴾ توجه كنيد: اصحاب يمين هم الزواجند، چنان كه اصحاب شمال و مقربين نيز از واجند. يك بار قرآن كريم را به نيّت استقصا دربارهٔ زوج بخوانيد، به اين كه زوج بر چه معانی اطلاق می شود و آياتی را كه در آنها كلمهٔ زوج به كار رفته كنار هم بگذاريد، آن گاه می بينيد معانی گوناگون زوج چند و چون است، و اين مطلب سبز می شود كه زوج خود انسان است كه دارای ملكات شده است. از اعمال مادی بذر شده در جان وی، كه خود زرع و زارع و مزرعهٔ خویش است، با این كاشته زوج و جفت است. این ملكات و اعمال از او دست بردار نيستند، و قرین وی هستند. پس هر كس زوج است و جفت و قرین اعمال خویش است.

﴿ وَكُنْتُهُمْ أَزُواجِماً ثَمَلاثَمَةً فَمَأَصْحابُ ٱلصَيْمَنَةِ... وَأَصْسِحابُ ٱلمَشْمَأَمَةِ...وَالسّسابِقُونَ السّمايِقُونَ أُولنَئِكَ ٱلمُقَدَّبُونَ ﴾ ' بعد فرمود: ﴿ فَأَمَّا إِنْ كَانَ مِسنَ المُقَدَّبِينَ فَسَرَوْحُ وَرَيْحَانُ

١. واقعه (٥٤) أية ١ ـ ٤.

۲. همان، آیهٔ ۷ ـ ۱۱.

وَجَنّةُ نَعِيمٍ وَأَمّا إِنْ كَانَ مِن أَصْحابِ السّمِينِ ﴾ . ایشان اندكی از آنها پایین ترند ﴿ فَسَلامُ لَكَ مِنْ أَصْحابِ الیّمِینِ \* وَأَمّا إِنْ كَانَ مِنَ المُكَذّینِ الضّالِّینَ ﴾ ایشان اصحاب شمالند ﴿ فَسَنُزلٌ مِن حَمِیمٍ \* وَتَصَلِیمَةُ جَمِیمٍ ﴾ "پس از ابتدا تا انتهای سوره، روی این سه دسته دور می زند. در این باره به فصل ششم آغاز و انتجام خواجه مراجعه کنید. در آنجا روایات و عرایضی تقدیم داشته ایم. غرض دربارهٔ مقربین می فرماید: ﴿ یَـطُوفُ عَلَيْهِمْ وِلْدَانُ مُخَلِّدُونَ ﴾ "پس ولدان طواف به دور این مقربین می کنند و آنها طایف و اینها مطوف هستند؛ مثل خانهٔ خدا، که او اصل است و دیگران به دور وی می گردند. بعداً روشن می شود که مقربون کمال به شتند و آنها اصلند و «ولدان» به دور آنها می گردند. آنها ولدان آفرین و بهشت آفرین را می خواهند. عبادت احرار همین است. گر مخیر بکنندم به قیامت که چه خواهی

دوست ما را و همه جنّت و فردوس شسما را

چون او خدا می خواهد، ماسوی به دور او می گردند، زیرا ماسوی مطلوب ایس مقرب نیست، و او به سراغ غایة الغابات و غایت قصوی رفته است و آنجا عرشی است و لذا فوق همه می باشد. در جواهر و اعراض خواهد آمد که، انسان کامل خلیفة الله است و همه موجودات به دور او می گردند. جمادات به دور معدنیات و معادن به دور نباتات و نباتات به دور حیوانات و حیوانات به گرد انسان و انسان به گرد عقل و همه گرداگرد انسان کامل طواف می کنند. همه موجودات ﴿ یَطُوفُ عَلَيْهِمْ... ﴾، چون انسان کامل اصحاب یمین انسان کامل اصحاب یمین در بهشت است و او کمال بهشتند. آنها از عالم مفارقات و عالم عقولند و

۱. معان، آیهٔ ۸۸ ـ ۹۰

۲. مسان، آیهٔ ۹۰ ـ ۹۱.

٣. ممان، آية ٩٣ \_٩٤.

۴. همان، آیهٔ ۱۷.

اصحاب یمین در جنت سعداء و عالم مثال منفصلند. و اصحاب شمال ا تصلیة جحیم، هستند و ایشان نیز در عالم مثال منفصلند، لیکن در عالم مثال سافل. پس این سه فرقه شده اند. اما اصحاب یمین دارای گرد و غباری اند و به تکامل برزخی از آن گرد و غبار به در می روند. البته کار آنها از اصحاب شمال بالاثر است. اما مقربین بدون گرد و غبارند.

دربارهٔ مثل ظلمانیة نیز همان مطلب می آید، جون هر کس محشور با اعمال خویش است لذا از امام صادق الله پرسیدند: ما به کجا می رویم؟ فرمود: ما به سوی اعمال خود روانیم. همه، اکنون نیز با اعمال خویش هستند واگر «یوم تبلی السرائر» ایشان قیام کند و متوجه خویش شوند خود را ساختهٔ اعسال خویش می یابند، و ایشان قیام کند و متوجه خویش شوند خود را ساختهٔ اعسال خویش می بینند، ولی توجه ندارند. پس در مثل ظلمانیه، و امثال صعودی را در نظر داشته باشید، و هر کس بر طبق ساختهٔ خود و آن گونه که خود را ساخته با ملکات خود محشور است ﴿ جَزَاهٌ وِفَاقاً ﴾ است، بلکه عین جزاء و نه در طول آن هستند.

وبعضها ظلمانية هي جهنم عذاب الأشعيا، و بعضها مستنيرة هي جنات يستنعم بها السعداء من المتوسّطين و أصحاب اليمين، و أمّا السابقون المقرّبون فهم يسر تقون إلى الدرجة العليّة، و يرتعون في رياض القدس عند الأنوار الإلهيّة و المثل الربّانيّة. مثل الهيه و افلاطونيه مراد است. «و يرتعون» نظر به مناجات دواز دهم امام سنجاد على، مناجات العارفين است. در آنجا فرمود: «إلهي! فاجعلنا من الذين ترسّخت أشجار الشوق إليك في حداثق صدورهم، و أخذت لوعة محبتك بمجامع قلوبهم فهم إلى أوكار الأفكار يأوون، و في رياض القرب و المكاشفة يرتعون». درخت شوق در باغ جان آنها ريشه يأوون، و رسوخ كند و تمام تار و پود قلوب ايشان را بگيرد.

در حاشیهٔ تعلیقات بر شفه (ص ۱۳۲) فرمود: «مکاشفهٔ حکیمیهٔ اعلم أنّا ممنّ یؤمن، در این نقد اعتراض بر شیخ اشراق دارد، و میگوید: این سخنی که از راه آینه

۱. نبأ (۷۸) آیهٔ ۲۶.

اشیاء و اشباح دیده می شود و مرآت واسطهٔ نفس است و او را سوق بسه عالم مثال منفصل و خيال منفصل مي دهد و لذا آن اشباح مرئي در آينه در واقع در عالم مثال ديده میشود، ولی شخص توجهی به آن ندارد، و این اشباح به نحو کثرت در عالم مثال منفصل هستند، و این مرآت فقط واسطه و ربط دهندهٔ او به آن عالم است، بـا مـباني جور در نمی آبد، زیرا می دانیم خدای تعالی حکیم است و حکمت استواری و حق محض و صدق صرف است، و در فعل حکیم نا به جایی وگزاف و عبث و لغو راه ندارد ﴿ ...فَارْجِع ٱلبَصَرَ كَرَّتَين هَلْ تَرىٰ فِيهِ مِنْ فُطُورٍ ﴾ \. (اين آيه از فايل قرآن با متن تفاوت دارد!!) خوب دقت كن به كتاب وجود بنگر آيا ذر ١٠ي را، لغو و بيهوده در نظام هستي ميبيني!؟ چنين چيزي در آن پيدا نمي شو د. آنچه هست حکمت محض و فعل حكيم است. پس او درست آفريده! بنابراين از شيخ ميپرسيم: قوه خيال، شيطان قواست، و كارش شيطنت است. از جمله شيطنتهايش و يكي از عمّالش قوه متصرفه است. قوهٔ متصرفه از عمّال واهمه ميباشد، و أنجه را خداي سبحان درست آفرید، وی بد پیوند می دهد و ترکیبات اشترگاو پلنگ درست میکند. کلّهٔ گاو را با دو شاخ به جای کلهٔ آدمی بر روی گردن آدم میگذارد و امثال این، بازیهای مـتخیّله، و اشكال و اشباح نظير آنها فراوان مي سازد. شما كه مي گوييد ما اشباح را در عالم خيال منفصل میبینیم به ما بگویید: این اشباح كذایی كه قوهٔ متصرفه و متخیله میسازد در كجا هستند. اكر در عالم مثال منفصل متحقق باشند، و نفس بـ أنـها تـعلق ادراكـي میگیرد لغویت در کار حکیم لازم می آید، در حالی که اینها دعابات و شیطنتهای خيالند وواقعيت ندارند، و مثل قضاياي كاذبند و نفسيت ندارنند، و ننفس الاسريت برای آنها نیست. ۴ = ۲ × ۲ واقعیت دارد، ولی ۵ = ۲ × ۲ واقعیت و نفسیت ندارد و از دعابات و بازیهای خیال است. علاوه بر این باید ملتزم شوید که دعابات خیال در عالم مثال منفصل تقور دارند و بالاصالة موجود باشند، و مستلزم لغويت در فعل

۱. ملک (۶۷) آیهٔ ۳.

حكيم على الاطلاق مي شود. نقد عرشي. انتقاد و نقد خوب است، اما تنقيد كه چه به بسا به گوش مي رسد، غلط است.

اعلم أنّا من يؤمن... أنمّ تحرير و تقرير ما معترف هستيم، اما اشباح به نحو كثرت در أنجا باشند صحيح نيست و با أن مخالف هستيم: إلّا أنّا نخالفه في شيئين:

أحدهما: أنّ الصور المتخيّلة و اين شيطان قواست عندنا موجودة، كما أومأنا إليه، في صقع من النفس بمجرّد تأثيرها و تصويرها، چون فعل نفس است و به انشاى نفس اين صور ايجاد مىشوند، بنابراين قائم به ذات خود نفسند.

باستخدام الخیال قوهٔ خیال را نفس استخدام کرده و این صور را انشاء می کند و این صور در صقع خود نفسند نه بیرون از وی لا فی عالم خارج عنها بتأثیر مؤثر غیرها، کما یفهم من کلامه، لظهور أن تصرفات المتخیّلة و دعاباتها الجزافیّة. کلام شیخ اشراق این بود که این اشباح و اشکال در عالم مثال منفصل از همدیگر ممتازند و استقلال دارند، اگر چنین است پس شیطان متخیله که برای خود صوری قبیح و مخالف حکمت میسازد، در کجا جای دارند.

و ما تعبث قوة متخيله بازى مى كند و به بيهوده گرى مى پردازد به عن الصور و الأشكال القبيحة المخالفة لفعل العكيم پس اين كارهاى عبث وگزافى ممكن نيست در نظام هستى جايى داشته باشد، زيرا لازمة آن لغو در فعل حكيم است خبر، أنّ وليست؛ است: ليست إلّا في العالم الصغير النفساني لأجل شيطنة القبرة المستخيلة وى شيطان قواست؛ اين يك و أنّ هذه الصور الخياليّة باقية ببقاء توجّه النفس و التفاتها إليها و استخدامها المتخيلة في تصويرها و تثبيتها اينها قائم به توجّه نفس و به كمك خيال موجودند تا نفس به آنها توجه دارد، و بر آنها مشرف است در لوح نفس متقررند، و همين كه توجه خود را از وى برگرداند، و التفات خود را از آنها كم كند از بين مى روند. فإذا أعرضت النفس انعدمت و زالت، لا أنّها مستمرة الوجود، باقية لإبقاء النفس و حفظها إيّاها كما زعمه؛ يعنى به گمان شيخ اشراق.

و الفرق بین الذهول و النسیان\*؛ تفاوت این دو در کشف المرادبیان شده و گفت و شنود علامه با استاد خود خواجهٔ طوسی در آن ذکر شده و خواجه در فرق بین قضایای کاذب و غیرکاذب فرمود: تفاوت در این است که آنها نفس الامر دارند و اینها ندارند. تازه خود نفس الامر معنایش چیست؟ در هر صورت اگر معلومات به کلی فراموش شده باشند احتیاج به معلم و مربّی و تعلیم هست تا دوباره صورت انشاء شوند، و اگر خودش به التفاتی و توجهی به آن می رسد، و ارتباط پیدا می کند ذهول است. جناب علامه فرمود: من از خواجه پرسیدم اگر قضایا کاذبه باشند چگونه و در کجا نفسیت دارند؟ ۵ = ۲ × ۲ در کجای عالم هست؟ اگر این قضایا فراموشم شد در کجای عالم هست؟ اگر این قضایا فراموشم شد در کجای عالم هست و در کدام نفس الامر تقرر دارد که با کسب جدید نفس با آن ارتباط پیدا می کند؟ بعد مرحوم علامه فرمود: جناب خواجه جواب قانع کنندهای نداد. «لم پیدا می کند؟ بعد مرحوم علامه فرمود: جناب خواجه جواب قانع کنندهای نداد. «لم پات بشیء مقنع. ایعنی فرمایشی که دل آرام بگیرد نفرمود.»

جناب حاجی در الهیات اهمین کتاب دربارهٔ فرمایش علامه می گوید: خواجه اجل از این است که در این گونه سؤال ها بماند، بلکه و قت اجازه نداد و نخواست دنبال کند. ما این فرمایش ها را در نفس الامر با اختلافات و کشمکش هایی که در آن است در رسالهٔ «نفس الامر» جمع کردیم و در هشت رسالهٔ عربی چاپ شده است. و قتی به آنجا نگاه کردید و خسته شدید مطلبی که جناب آخوند در اینجا فرمود، برای شما مزه می کند. پس او الفرق اجواب سؤال مقدر است. سؤال این است: اگر این صور به کثرت و به تمایز در عالم مثال منفصل نیستند و تقرر ندارند پس و قتی انسان فراموش کرد و نسیان پیش آمد احتیاج به کسب جدید دارد تا با عالم مثال منفصل بیوندد و اگر ذهول باشد غفلت پیش آمده نیاز به کسب جدید ندارد. پس دهول نیاز به بهیوندد و اگر ذهول باشد غفلت پیش آمده نیاز به کسب جدید ندارد. پس ذهول نیاز به

درس دویست و هشتم.

۱. شرح تبوید، مقصد ۱، فصل ۱، مسألة ۳۷.

۲. الاسفار الاربعه، تعليقة ملاهادي سبزواري، ج ۱۳، ص ۱۷۲، (چاپ ۱).

کسب جدید ندارد، ولی نسیان نیاز مند کسب جدید است. ولی اکنون شما همه صور خیالیه و شبحیه را یک کاسه کردید و در عبارت بالا فرمودید: «ان الصور الخیالیة عندنا موجودة فی صقع من النفس بمجرّد تأثیرها.» پس اگر همه به انشای نفس است پس در بحث نسیان و ذهول، که به کسب جدید نیاز است تا به عالم مثال منفصل بپیوندد، این همه حرفها را برای چه گفتند؟ آخوند در پاسخ می فرماید: فرق میان ذهول و نسیان این است که یک وقت به کلی ملکهٔ انشاء یعنی حقیقتی را که نفس داراست و هر وقت بخواهد آن حقیقت را انشاء کند از دست می دهد؛ مثلاً ملکهای دارد که هر وقت بخواهد آن حقیقت را انشاء کند از دست می دهد؛ مثلاً ملکهای دارد که هر وقت بخواهد گنید و صحرایی را که ده سال قبل دیده در خود انشاء کند، می تواند. چون ملکه موجود نیست و از بین رفته است احتیاج به کسب جدید دارد، ولی گاهی به کلی این ملکه از بین نرفته و محو نگر دیده است پس دوباره انشاء می کند و آنجا که ملکه به کلی از بین نرفته ذهول است، و تنها با تلنگری دوباره قدرت بر انشاء پیدا می کند. پس ذهول و نسیان در همین دارا بودن و ریشه دار دوباره قدرت بر انشاء پیدا می کند. پس ذهول و نسیان در همین دارا بودن و ریشه دار بودن ملکه و عدم آن است که گاهی در صقع ذات ریشه دارد و گاه ندارد، پس به خوبی مطلب بیان شد.

کم گوی و گزیده گوی چون در تا ز اندک نبو جهان شود پسر

و الفرق بين الذهول و النسيان: أنّ للنفس في الأوّل ملكة الاقتدار على تصوير الصور الخياليّة من غير افتقار إلى إحساس جديد أو غيره بخلاف الثاني ثانى نسيان است، فإنّ فيه اين «إنّ اسم ندارد و نسخ كتاب نيز همين كونه است يحتاج إلى ذلك أو ما هو بمنزلته كالعلامات الدالّة. «ذلك»، يعنى احساس جديد و به منزلة احساس، مثل علامات دالّه كه باعث انتقال وى به مطلب مى شود. پس با يك اشاره منتقل مى شود.

و الثاني: أنّ الصور المرآتيّة: مرحوم آخوند در اين نقد عرشي خود از شيخ اشراق، ابتدا عقيدة خود را دربارة عالم مثال تصريح فرمود به اينكه ما مؤمن بــه ايــن عــالم هـــتيم، ليكن فرمايشي كه وي دربارة صور و اشباح مادي كه انسان با مرآت مشاهده

مرکند، و مرآت معد وي ميباشد تا اينكه وي صور را در عالم مثال منفصل به نحو كثرت كذايي مشاهده كند و اين صور و اشباح به صورت كثرت در عالم مثال موجودند مورد قبول ما نيست لذا فرمود: «انا نخالفه في شيئين.» اكنون نوبت دومين امري است كه آخوند؛ با شيخ مخالفت كرده است. آخوند مي فرمايد: ايسن اشماح مورد مشاهده به وسيلة جليديه و يا مرآت در عالم مثال منفصل نيست، بلكه آنها در همین نشأه، وجود ظلّی و تبعی و عرضی دارند. و از این فرمایش به بحث احولی و لوچی در کتاب نفس منتقل می شود. سؤال: از جنبهٔ بحث ریاضی دومین تصویر لوچ جیست؟ این مطلب در کتاب نفس شفاه و نیز مباحث مشرقیه، که تحریر دیگری از آن است، و کتاب بهمنیار، که نوعاً به عبارات شیخ نظر دارد، و نیز معبر ابوالبرکات، که به شغه نظر دارد، آمده است. در آنجا بحث شده است که دومین تنصویری که چشم احول می بیند در کجاست؟ چگونه دو ماه در آسمان می بیند یک ماه در آسمان است و ماه دومین در کجاست؟ این مشاهده بر اثر اختلال در ترکیب و جهاز باصره اوست. اگر بخواهیم حالت طبیعی و وضع عادی چشم را دگرگون کنیم؛ مثلاً انگشت بگذاریم و اندکی چشم را زیرو رو کنیم افراد را به چند شکل و چند شبح روی هم قرار گرفته میبینیم. پس با مختصر تکانی به چشم هر یک نفر چیند نیفر می شود و صورت و اشکال و اشباح دگرگون شده و از وضع خود به در می آیند. بسنابرایس شیخ اشراق دربارهٔ این تغییر و دگرگونی و صور گوناگون حاصل شده از آن در این چشمی که وضع طبیعی خود را از دست داده چه میگوید؟ آیا این اشباح گوناگون از یک صورت را در عالم مثال میبینیم؟ پس همان طوری که در امر اول بیان شد، دعابات و بازی های خيال صوري غيرواقعي و ناهنجار با وضع عالم ايجاد ميكند و قوة متصرفه تركيبات و تفصیلات داشته و چیزهایی را با یکدیگر پیوند میزند و یک شیء را مثله و تقطیع می کند و صور عجیب و غریب می سازد. این صور عجیب و غریب را نمی توان گفت در عالم مثال منفصل است و نیز این صوری که با بازی انگشت ما با چشم ایجاد شده و

یا احولی که صورت دوم را میبیند آیا بر اثر همین تغییر حالت جهاز باصره این صورت در عالم مثال منفصل است و یا اینکه این صور در همهٔ این موارد فوق، چمه احولي طبيعي و چه مصنوعي و چه صور موجود با دعـابات خـيال، در هـمين نشأه تحقق داشته و وجود عرضي و ظلي و عكسي دارند كه به تبع و به عرض صورت حقیقی موجودند، پس آنها وجود بالعرض و بالتبع دارند. بین سامع و مسموع و بین مبصر و مبصر باید مشفّ، نظیر هوا و یا آب واسطه باشد تا حامل صدا و یا تـصویر باشد، والاشيء مرثى نمي شود، و همين مشفّ مثل هوا، واسطه در ديد شده و بر اثر تموج وفعل و حركات زبان و لب و دهن و دندان، تموّج ايجاد مي شود. و اين تموّج ایجاد شده بر اثر حرکات اعضا و جوارح اعضای گوینده، هوا را متموج میکند و به صماخ گوش می رسد و صوت تشکیل می گردد. پس در همین نشأه و با فعل و انفعال و تغییر و تبدیل طبیعی و یا غیرطبیعی و قسری، مثل بیماری احولی و یا بیماری ایجاد شده در صماخ گوش و یا قسری ایجاد شده در گوش، تصاویر و اصوات مازاد بسر صوت و صدای حقیقی شنیده و دیده می شود، این تصاویر و صداها تابع اصل بوده و بالعرض حقیقتند، و سایهٔ واقع هستند نباید آنها را در عالم دیگر بـرد. بـالأخره ایـن سايهها و بالعرضها ديؤول و ينتهي إلى ما بالذات، كه صور حقيقي أنها هستند و بالاصالة متحقق و متقررند. پس به واسطهٔ انکسار نور و تغییر و تبدیل، این سایهها و صورهای مازاد پیش می آید و در همین نشأه به تبع اصل خود متحقق هستند. آن گاه برای رد شیخ اشراق در اینکه اشباح مزبور در عالم مثال منفصل نیستند و نه برای رد عالم مثال منفصل تنظيري فرمود. آن تنظير راجع به وجود و ماهيات است.

و الثاني: أنّ الصور المرآتية عنده موجودة في عالم المثال، و عندنا ظلال للصور المحسوسة، بمعنى أنّها ثابتة في هذا العالم ثبوتاً ظلّيّاً، أي ثبوتاً بالعرض لا بالذات. قوله: «عنده»، به نزد شيخ اشراق. «في عالم المثال»، يعنى مثال منفصل كه اشباح بالاصالة در أن متحققند و «عندنا ظلال». ولى ما مى كوييم اين تصوير واقعى ماده محسوس

ماست، و بر اثر انحراف و اعوجاج و یا حالت قسری و مصنوعی، اشکال دیگر تابع همين شكل محسوس پديد مي آيند. پس اينها بالتبع و بالعرضِ أن اصيل و حقيقي هستند و وجودي سايهاي دارند. پس آنها ثابت در همين عالم هستند نه در عالم مثال منفصل. پس ثبوت بالذات از آن صورت محسوس اصلی است و ثبوت بالعرض از این صورت ساختهٔ متخیله و یا نقش دومین لوچ است. پس این سخن که جلیدیه و یا مرآت واسطه برای ارتباط نفس با عالم مثال برای دیدن اشباح مزبورند در این صور ساخته شده چه ميگويد؟ اكنون تنظير ميكند! وكذا ثانية أما يراه الأحول من الصور مراد از «ثانیة» به تعبیر طلبکی، اقل مرتبهٔ جمع است، والا وقتی دستگاه طبیعی چشم به هم بخورد و تغییر کند، چه بسا یک شخص را چندین شخص ببیند و یک صورت اصلي، و بقيه ثاني أن هستند. پس دومي ممكن است چند تا باشد. و ثانية الصوت الذي يقال له: الصدئ اگر انسان در دامنهٔ كوه و يا دره و يا زير گنبدي فرياد كند؛ صدا به هوا خورده و هوا متموج می شود، و همان گونه که بر اثر دست زدن به آب، آب متموج شده و این امواج تا ساحل میروند و کم کم فرو مینشینند، هوا نیز چنین متموج میشود، ولی بر اثر لطافت امواج دیده نمیشود. به فارسی به این امواج خیزاب ميگوييم؛ يعني آب خيز بر داشته است. گاهي به آن «شکن آب» ميگوييم و به عربي به آن موج میگوییم. پس هوا هم همانند آب بر اثر حرکات زبان و فشار هوای بمیرون آمده متموج شده و همين امواج به كوه و ياگنبد خورده و دوباره به طرف گوينده باز میگردد، و همین ترکیب ایجاد شده و صدای گفته شده در ابتدا را دوباره می شنود. این صدای دوم از همین ترکیب ایجاد شده از خود وی و دامنهٔ همان صدا و موج اولیه است و همان حرف نخست است که دوباره منعکس شده و ادای همان نخست را در می آورد و از همان صدای نخست حکایت میکند. در شکل نیز چنین است. محسوس بالذات یک صورت است و آنها شبیه به همین صورت و از همین صورت اصلی برخاسته اند. پس صَدیٰ و پژواک و نیز صورت دومین احول و امثال آن از دامنهٔ

صوت و صورت اول است، و عکس و سایهٔ اولی است نه اینکه این تصاویر اصلی و سایه ای را به عالم دیگر ببرید و بگویید در عالم مثال منفصل است.

كلّ ذلك عكوس و ظلال ثابتة بالعرض تبعاً للصور المحسوسة الخارجيّة أنها در اين نشأه خارجیهٔ مادیه هستند، ونه خارجیهٔ عالم مثال. اکنون مثالی دیگر میگوید که اگر هم نمي فرمود مطلب تمام بود، و البته دخلي بله منطلب نندارد و تنها تنظير است. مي فرمايد: اعيان ثابته به زبان اهل عرفان و ماهيات به زبان حكما، همان صور علمية اشیاء و ماهیات و حدود اشیاء هستند و ماهیات ورای وجود، استقلالی ندارنـد، امّــا حدود وجودند و حدّ، يعني جنس و فصل. اين صورت علميه و حد در ذات خداي تعالى، كه به همه عالم است نيز وجود دارد و به نزد وي حاضر است، منتها به وجود احدي موجود است. در آن موطن به اين ماهيات، اعيان ثابته وصور علميه ميگويند. پس مفاد این اصطلاحات یکی است. و چون اعیان ثابته و ماهیات وجود استقلالی ندارند و وجود استقلالي، يعني مستقلاً متحقق و متقرر باشد آنكه اصل و واجب الوجود است ظلّ ممدودي دارد كه يكي از نامهاي ديگير آن صادر نـخستين و رقّ منشور و اسم اعظم و دیگر اسمای فراوان است و دربارهٔ این اسم اعظم در اواخبر همين كتاب و در مصباح الانس بسيار مفصل بحث شده است. صادر نـخستين، رقّ منشور و پردهٔ آویخته مطلق است، گرچه مقید به قید اطلاق نیز هست برخلاف حق تعالى، كه اطلاق صمدي دارد و مقيد به قيد اطلاق نيست. در هر صورت بر اين پردهٔ آویخته، کثرات بیشمار آویختهاند و همهٔ کثرات به وی قائم بـوده ﴿ وَاللَّهُ مِنْ وَرائِهِمْ مُحِيطٌ ﴾ است در هر صورت همه از گل و خار شيطان و آدم بر سر اين سفره و بر اين رقِّ منشور موجودند، و مرزوق از این سفرهٔ وجودیاند و اگر این رقَ منشور نباشد، اشیاء نمی توانند خود را نشان دهند. کثرات پیش آمده، مثل چشم و ابرو و زبان و اعضاء و جوارح و قوا و محالٌ قوا برای یک شخص است.

۱. بروج (۸۵) آیهٔ ۲۰.

اکنون یک نحوه از تعبیر و یک مثال می زنیم و شما می توانید مثال های دیگر بزنید که، اگر جناب عالی یک شخص در نظام هستی باشی و این یک شخص غیرمتناهی شود و از کران تا کران و از ازل تا ابد را فراگرفته باشی، این شخص غیرمتناهی همین قوا و اعضا و جوارح و محالً قواست و نحوهٔ دید این شخص دو گونه است: ۱. یکی در کثرات وی میماند، و نمی تواند آنها را به هم ربط دهد، و تلفیق کند و انتساب دهد، و به یک حقیقت، قوا و محال بگوید، و به دیگری اعضاء و جوارح ظاهر و باطن، و این همه متکثرها را مقهور وحدت قاهر بداند. البته ایس کیار آسیانی نییست و بیاید مقداری ورزش فکری کند تا انس بگیرد و بالا بیاید و چشم وسیع و سعهٔ صدر و وجود منبسطي بيدا كند و محيط شود تا واحد قاهر و كثير مقهور را با همه كثرات به وحدت جمعي ملاحظه كند. چون خيال رهزن شده، به خصوص وهم كه رهزن عقل شده و تنها عقل نام مي تواند به سراغ معاني مطلق و مرسل رود. و چون وهم محدود است رهزن عقل می شود، مگر اینکه و هم تابع عقل شود، چنان که خواجه در اشارات فرمود: تا این قوا در فعل خویش مستقلّند نفس مطمئنه نیست، چون نمیگذارد نفس کار خویش را نماید، پس وقتی تابع نفس شدند و نفس مطمئنه گردید و قبوا تـعلیم یافتند و در تحت فرمان وی شدند در این صورت درست رفتار میکنند، و الاهر کدام از قواكه از اختيار عقل بيرون شوند، نفس مطمئنه نيست؛ مثل قوة غضبيه كه اگر مستقل عمل كند نفس مضطربه است. پس بايد قوة غضبيه به تعبير حكماه كَلْب مُعلُّم، بوده و در اختیار نفس باشد و به وقت غضب، في الله غضب كند، و نفس او را تحريض و تحریک کند، و این سبب کمال انسان است و اینها آلات شکار و تور شکار انسان هستند، اما استقلال آنها در قبال عقل، صحيح نيست. نفس بايد تابع سلطان عقل باشد. حالا وقتى تابع عقل شدند سلطان عقل آنها را در جلب مصالح ودفع مفاسد كشور بدن به کار میگیرد. اما ابتدای امر، که عقل قوی نشده و قوا هنوز قدرت دارند، مقداری کار دشوار است، و چون و چرا و سؤال و پرسش پیش می آورند. ولی بعد از ایس که

ورزش کرده و با چون و چراها قوت و قدرت گرفت و کثرات را با و جود گستر دگی در تحت و جود منبسط برد و آنها را امواج یک آب دانست و حدود و ماهیات را شکن آب می بیند، پس با اینکه کثرت حق است، لیکن این ماهیات، صدی هستند، چطور آن صَدی و صوت دوم بود و به اصل بر می گشت، و اصل در اینجا همان و جود و اسمای و جود دی اند، و این ماهیات، که خودشان را نشان می دهند، شبیه آن صَدی هستند. در اینجا نیز در جواب شیخ اشراق تنظیر کرده و اصل و فرع را به و جود و ماهیت مثال زده است. یک اصلی به نام و جود داریم و یک صَدی به نام ماهیات. پس محسوس بالذات و محسوس بالعرض موجود است، آنچه بر اثر انحراف چشم و اعوجاج آن، بالذات و محسوس بالعرض موجود است، آنچه بر اثر انحراف چشم و اعوجاج آن، به طور خلقتی و یا مصنوعی پیش می آید صَدی و دامنهٔ آن اصل هستند. پس هسمان طور که ماهیات صدای نفمهٔ الهی، یعنی صادر نخستینند در اینجا، یعنی در مدرکات طور که ماهیات صدای نفمهٔ الهی، یعنی صادر نخستینند در اینجا، یعنی در مدرکات نانی احول نیز صَدی هستند و نباید اینها را مستقلاً به عالم مثال منفصل برد، بلکه در همین عالمند.

کما أنّ ما سوی أنحاء الوجودات ماهیات و اعیان ثابته ماسوای وجودند أعیان ثابته بالعرض تبعاً للوجودات خود وجودات شؤون و ظلّ وجود منبسط و صادر نخستین هستند و عکوس و ظلال حاکیة لها حکایت از آن و حد ذات حکایة الشيء لیست حقیقة ذلك الشيء ماهیت حکایت وجود است. پیش تر چنین تعبیر کردیم ماهیت خیال وجود است. کما في النظم الفارسي لبحض العرفاء این شعر از صاحب لمعنت، فخرالدین عراقی و در دیوان وی موجود است. مراد از عشق به اصطلاح آقایان همان مبدأ عالم است. بعضی ها به وی گفتند: واحد، برخی به وی وجود و برخی به وی حق و برخی به وی دیگر و برخی به وی دیگر و برخی به وی مقتضای مقصود خود اسامی دیگر و برخی به وی دارند: هو للناس فی ما یعشقون مذاهب، این آقایان از مبدأ به عشق تعبیر میکنند، و به وی حبّ میگویند، زیرا از وی دم به دم حرکت حبّی پدید می آید لذا در میکنند، و به وی حبّ میگویند، زیرا از وی دم به دم حرکت حبّی پدید می آید لذا در

عشق در پرده می نوازد سازد هر نفس نغمه ای دگر سازد همه عالم صدای نغمهٔ اوست راز او از جسهان بسروز افستاد سر او از زبسان هسر ذره

عاشقی کسو کسه بشنود آواز هر زمان زخمهای کند آغاز که شنید این چنین صدای دراز خسود صدا کسی نگاه دارد راز خود تو بشنو که من نیم غماز

مراد از زخمه، نغمه است. عالم و ماهیات صدا هستند و نغمه صادر نخستین است و صدای دراز، یعنی غیرمتناهی. ﴿ قُلْ لَوْ کَانَ ٱلْبَحْرُ مِداداً \* لِکَلِماتِ رَبَّی لَنَفِدَ ٱلبَحْرُ قَبْلَ أَنْ تَنْفَدَ کَلِماتُ رَبِّی ﴾ ( ﴿ … وَمَا يَعْلَمُ جُنُودَ رَبِّك َ إِلّا هُوَ … ﴾ آو این صدا و این نغمه نهایت ندارد، زیرا وقتی نغمه و صادر نخستین نهایت نداشته باشد صدای آن، یعنی ماهیات و اعیان ثابته و خلاصه عالم، که منتقش بر وی هستند، نیز بی نهایت هستند و قبلاً بیان شد که خدای تعالی خود فرمود: ﴿ … کُلُّ یَغْمَلُ عَلیْ شاکِلَتِهِ … ﴾ آ. هم شکل و شاکله و به وزان خودش فعل دارد، و فعل هر کس نمودار دارایی وی است و از حقیقت وی خبر می دهد، و ﴿ قُل کُلُّ یَغْمَلُ عَلیْ شاکِلَتِهِ ﴾ قاعده و کبرایی کلی است، و خود آن جناب هم از این کل بیرون نیست؛ فعل وی غیرمتناهی و کتاب وی نیز غیرمتناهی است، کتاب اعم از کتاب تکوینی وی میباشد، و اعم از کتاب تکوینی وی قرآن کریم است.

روح و لب این اشکال یک کلمه است؛ اشکال مبتنی بر ارتسامی بودن علم است. و اگر آخوند همین یک کلمه را به زبان می آورد انسان به راحتی از آن خارج می شد. در هر صورت و قتی ما صورت یک چیز را ادراک کردیم آن صورت در نفس ما ارتسام می یابد. سؤال: آیا این صورت مرتسمه مادی است و یا مجرد؟

۱. کهف (۱۸) آیهٔ ۱۰۹.

۲. مدثر (۷۴) آیهٔ ۳۱.

٣. اسراء (١٧) آية ٨٤

پاسخ می دهید: این صورت مجرد است. آیا تشخص دارد و یا خیر؟ مبهم است و یا مشخص؟ چون وجود مساوق با تشخص است پس اگر چیزی در ذهن مرتسم و موجود شد پس باید متشخص باشد و نه مبهم. حالا که متشخص است آیا تشخص مادی دارد و یا تشخص تجردی؟ پاسخ می دهید: صور علمیه مجرد و تشخص تجردی دارند. پس صورت علمیه موجود و مرتسم در ذهن تشخص داشته و مجرد است. در این صورت هر نوع از انواع، فردی مجرد و عقلایی داشته باشد؟ مراد از این فرد مجرد عقلانی، فرد ذهنی است. در ذهن ما خلجان می کند که ایسراد این سخن فرد مجرد عقلانی، فرد ذهنی است. در ذهن ما خلجان می کند که ایسراد این سخن پیست؟ بلکه می گوییم: نه تنها فرد مجرد عقلانی ذهنی دارد، بلکه در خارج از ذهن نیز فرد مجرد عقلانی به نام مثل الهیه و افلاطونی دارد، پس چه عیب و ایراد بر ایس سخن متوجه است که انواع علاوه بر افراد مادی فرد مجرد عقلانی خارج از اذهان و در ذهن داشته و این صورت علمی نشخص داشته و علم نفس باشد؟ پس علاوه بر فرد عقلانی به نام مثل، که فرد دوم از افراد نوع است، فرد سومی نیز به نام صورت علمیه در ذهن باشد، ایراد این، در چیست؟ پس اشکال سوم استبعاد فرد مجرد ذهنی است.

الإشكال الثالث: أنّه لوكان المشخّص كلّیّاً و نوعاً... پس این فرد مجرد در صقع نفس موجود است و نه اینكه مراد فرد مجرد عقلانی به نام مثل الهی و افلاطونی باشد كه در بیرون از ذهن موجود است. مستشكل می گوید: اینكه برای انواع جسمی جوهری فردی مجرد باشد و جهی دارد، اما شما با این مبنا باید قائل شوید كه برای انواع عرضی نیز فرد مجردی در ذهن موجود است، زیرا اگر خود این شیء عرض است چگونه نیز فرد مجرد انواع جسمی شد آن گاه این استبعاد در فرد مجرد انواع جسمی شده است. علاوه بر این دو است با گاه این استبعاد در فرد مجرد انواع عرضی مضاعف شده است. علاوه بر این دو استبعاد چگونه این فرد مجرد متشخص در ذهن خود نوع و كلی شده است؟

بیان ذلك أنَّ كلِّ مفهوم كلِّي تعقّلنا اگر كلي و نوع است مبهم ميباشد، زيرا بايد بــر

افراد کثیر حمل شود، و از طرفی اگر در ذهن موجود است باید متشخّص باشد و تشخّص ملازم با فردیت است و فردیت منافی با کلیت و حمل بر کثیرین می باشد.

فعلى ما قرّرتم يوجد ذلك المفهوم في الذهن، فإمّا أن يوجد فيه من غير أن يتشخّص، بل يبقى على صرافة إبهامه، أو يصير متشخّصاً. ابن معلوم به ارتسام در ذهن تحقق مي يابد و چون موجود است نبايد مبهم باشد، زيرا وجود با تشخّص هـمراه است و تشخص با ابهام نميسازد. پس فرمود: لا سبيل إلى الأوّل يعني ابهام صحيح نيست، لأنَّ الوجود لاينفكَ عن التشخُّص، زيرا «الشيء مالم يتشخَّص لم يوجد» و وجود المبهم مبهماً غیر معقول، زیرا شیء وجود یافته مبهم نیست و از ابهام به در می آید. و عملی الثاني در صورتي كه تشخص يافته يلزم أن يحصل في ذهننا عند تعقّل الإنسان إنسان فاعل برای «بحصل» است؛ یعنی به ارتسام به هنگام تعقل انسان فردی از انسان در ذهن ميآيد، و مرتسم ميشود و اين فرد مشخص است مشخّص مجرّد عين الكمّ و الكيف و سائر العوارض المنادّيّة، إذ لو قارنها لم يجز أن يحصل في العقل المجرّد جون در ذهن آمد مجرد است، و عوارض خارج را ندارد، زیرا مادی عوارض مزبور را داراست، على ما تقرّر عندهم من امتناع حصول الجسماني في المجرّد جون نفس ناطقه و قوهٔ عاقله مجرد است، و از این صور در عقل مجرد حاصل شدند، پس در ماورای طبیعت هستند، و موجودات عقلاتی مجردند. پس موجودات عقلی نور و قائم به ذات میباشند، گرچه خارج آنها عرض باشد، پس وی میگوید: چگونه خارج آن عرض است و او جوهر. و اشكال ديگر اينكه، اگر خارج وي متشخص است، وي نيز باید متشخص باشد، زیرا وی در عقل موجود است و موجود بودن مساوق با تشخص و فردیت است و فردیت با حمل بر کثیرین نمی سازد. لکنّ التالی حصول کم و کیف در عقل به صورت فرد مجرد عقلی باطل است. در ابتدای اشکال چنین فرمود: «لوکان للأشياء وجود في الذهن يلزم أن يكون لكلِّ نوع من الأنواع الجسميَّة و الأنواع العرضيّة فرد شخصي مجرد عن المأدّة و لواحقها، پس تالي باطل است باطل بديهة و

اتفاقاً مؤال: چرا تالی به بدیهة و به اتفاق باطل باشد؟ این بداهت و اتفاق از کجا حاصل شده است؟ البته این مجادله و هو کردن است و در کتاب علمی چنین روشی پسندیده نیست، زیرانه چنین بداهتی حاصل است، و نه چنین اتفاقی تحصیل شده است.

فالمقدّم كذلك بس وجود ذهني كه مقدم قضية مزبور است، باطل است.

و الجواب عنه في المشهور: مشهور ميكويند: ما با شما همراهيم كه اين صورت عقلی مبهم نیست و تشخص و وجود دارد و متمیز است، ولی با دالاً؛ از متشکل فاصله میگیرد و میگوید: درست است که در تالی عنوان شده است که انواع جوهری و انواع عرضي بايد فرد مجرد متشخص داشته باشند، اما لازم نيست اين فرد مجرد از مقولهٔ همان خارج باشد، ممکن است چیزی در خارج جموهر بیاشد، ولی در ذهمن صورت علمي آن كيف باشد، و مماثله در اين زمينه لازم نيست. و مطابقت بر كثيرين نیز به همین اندازه حاصل است که این معلوم حاصله در ذهن و کیف نفسانی مفهومی دارد که مطابق با خارج وی میباشد، و حکایت از خارج میکند [سؤالاتی در اینجا پیش می آید، ولی باید صبوری کرد]. پس ما در این مورد نمی گوییم این صور معلومه از انواع خود هستند، بلكه اينها از كيف هستند. اين بود جواب اجمالي كه جاي سؤال و شوراندن ميباشد: أنَّ الموجود في الذهن و إن كان أمراً شخصيًّا إلَّا أنَّه عَرَض و كيفيّة قائمة بالذهن، و ليس فرداً من حقيقة ذلك الجوهر بس كرجه اين صورت معلوم تشخص دارد، ولي اگر وجود خارجي آن جوهر است لازم نيست صورت وي در ذهن نيز جوهر باشد، بلكه ممكن است وي كيفيت نفساني و عرض باشد المأخوذ منه هذا الفرد. البته این موجود ذهنی و فرد ذهنی ازاین جوهر خارجی گرفته شده است، ولی جوهر نیست و عرض است. و چون این سؤال پیش می آمد که، این فرد ذهنی کیف، و فسرد خارجی جوهر است پس اگر علم باید مطابق با معلوم باشد چگونه عرض از جوهر حكايت ميكند؟ يس علم را از دست ما كرفتيدا از اين سؤال باسخ مي دهد: نعم، هو عين مفهوم ذلك الجوهر و نفس معناه با اينكه اين معنا در ذهن وجوداً كيف است، ولي صورت ذهنی و معنای مدرک ما از نظر مفهوم، مطابق با خارج است، و قتی دراینجا پاسخ دادیم در اعراض نیز پاسخ می دهیم، زیرا در اعراض اشکال این بود که، چگونه عرض خارجی صورت علمی مجرد جوهری دارد؟ و کذا القیاس فی تعقّل الأعراض الجسمانیّة. این طور نیست که صورت علمی عین حقیقت خارجی باشد. به تعبیر ملاجلال دوانی، چنین نیست که صورت علمی، ما عدای کیف، عین حقیقت آنها باشد؛ کیف نفسانی بنابر مبنای مشاء عرض حال در نفسند، ولی مفهوم آنها با مفهوم خارج مطابقت می کند، تا علم به اشیای خارج پیدا شود. این بود جواب مشهور با دغدغه ها و بحث هایی که در جواب آنها بود.

در این منهج در علم بحث و گفت و گو می شود ". علم فعل نفس و دارایی ماست که آن را بر اثر ارتباط نفس با خزانهٔ علوم، دارا می شویم، و عین ما، و نور چشم ما و حقیقت می شود. دشواری مباحث علم و تشریح وجودی نفس به آن اندازه است که عدهای به انکار وجود ذهنی پرداخته و برخی دیگر متحیر وسرگردان شده اند. ایس عجز و ناتوانی در تشریح علم، با این که معلوم از دارایی خود ماست و از اجزای وجود ماست و از حیطه و دائرهٔ خود ما خارج نیست، و نیز ناتوانی در بیان ارتباط ما با خارج نشان آن است که این سخن بسیار سنگین و متین علما در تعریف حکمت چه قدر به جا و صحیح است. ایشان گفتند: حکمت عبارت است از: معرفت انسان به خویشتن. حکیم آن است که خودش را شناخته باشد. اکنون مرد می خواهد که بگوید خود را شناخته ام. اگر جناب عالی شناسای خودت هستی بگو: این صورت علمیه چیست؟ جوهر است، و یا عرض. این دارایی خود را برای ما بیان کن. پس در بیان این مطلب عاجزی. بلکه همهٔ اکابر و اعاظم و مشایخ عاجز ماندند. لذا حقیقت حکمت را معرفت انسان به خود دانستند. آن کس که خود را همان گونه که هست و آن طور که معرفت انسان به خود دانستند. آن کس که خود را همان گونه که هست و آن طور که سراوار است بشناسد حکیم است. خدا رحمت کند علامه طباطبائی را! ایشان ناظر به سزاوار است بشناسد حکیم است. خدا رحمت کند علامه طباطبائی را! ایشان ناظر به سزاوار است بشناسد حکیم است. خدا رحمت کند علامه طباطبائی را! ایشان ناظر به

<sup>•</sup> درس دویست و نهم.

همین سخن - که من در آن وقت نیز مسبوق به آن بودم - فرمود: بزرگان فرمودند:
آخرین مرحلهٔ تکامل علمی انسان در عرفان و علم و حکمت آن است که خودش را
بشناسد و برسد و ببیند که خودش کیست. همین، حرف کمی نیست. پنج تا شش
اشکال راجع به وجود ذهنی و شش طریق برای اثبات وجود ذهنی و علاوه بر ایس،
مباحث علم مانده است، و سرانجام بعد از همهٔ اینها سر بلند کرده و با این همه علم و
روشنی و دانایی و دارایی و اجتهاد در فنون بگویید که چگونه هستید، و این چگونگی
را پیاده کنید امن عَرَفَ نَفسَهُ فَقَدْ عَرَفَ رَبُهُه.

و قد علمت من طریقتنا اشکال سوم،، دو شعبه بود: شعبهٔ نخستین این بود که وجود مساوق با تشخص است و با ابسهام سازگار نیست. پس صورت عملمی موجود و مشخص در ذهن چگونه مبهم و کلی و منطبق بر کثیرین است؟

اشکال دوم این بود که، صورت علمیهٔ حاصل در نفس، ولو از جواهر و یا اعراض گرفته شده باشد با توجه به اینکه نفس مجرد است، جوهر مجرد است و به اندازه و تعداد صور علمیهٔ موجود در ذهن جوهر مجرد عقلای در ذهن موجود است. در «قلا علمت» می فرماید: شما می دانید که بنابر روش ما اشکال ندارد و بین تشخص شیء و ابهام آن منافات نیست. ممکن است به لحاظ وجودش، که عین نفس است، مشخص باشد، ولی به لحاظ مفهوم مبهم و کلی باشد، و در ایس لحاظ، مرآت و حکایت از خارج کند. پس جمع این دو لحاظ در یک شیء ممکن است. چند سطر بعد اهذا لمن یزعم، است که جواب از شعبهٔ دوم اشکال است. اکنون جواب شعبه نخستین است: و قد علمت من طریقتنا فی دفع الإشکال الأوّل أنّ المأخوذ من الجواهر النوعیّة و قد علمت من طریقتنا فی دفع الإشکال الأوّل أنّ المأخوذ من الجواهر النوعیّة الخارجیّة فی الذهن معناها و مفهومها دون ذواتها و أشخاصها، تجافی و آمدن صور خارجی جواهر در ذهن ممکن نبیست، بلکه به دو عنوان باید صورت ذهنی را خارجی جواهر در ذهن ممکن نبیست، بلکه به دو عنوان باید صورت ذهنی دارای نگریست. پس صورت ذهنی کیف بالعرض است، یعنی از جهت اینکه نفس دارای نگریست. پس صورت علمیه به ایس لحاظ نظر و نورانیت است نفس دارای کیفیت صفا شده پس صورت علمیه به ایس لحاظ صفا و نورانیت است نفس دارای کیفیت صفا شده پس صورت علمیه به ایس لحاظ

کیف بالعرض است، و عرض آن صفاست. و از آن جهت که حکایت دارد، کلی است، پس گاهی به خود وی نظر می کند و می گوید این نور، سرّ من و عین ذات من است به این لحاظ صورت علمیه فوق مقوله است، ولی به این لحاظ که او را مرآت برای دیدن خارج قرار می دهد عنوان دیگر دارد، این دو لحاظ روی یک حقیقت می باشد، پس به دو لحاظ ملحوظ و به دو عنوان معنون است. و أمّا کلیّة الموجود الذهنی و صدقه علی کثیرین، فباعتبار أخذه مجرّداً عن التشخصات الذهنیّة و الخارجیّة جمیعاً، و لا حجر، أی لا منع فی کون شیء کلیّا باعتبار، و شخصیاً باعتبار، سیّما بالقیاس إلی الوجودین الخارجی و العظی. پس اگر قیاس به خارج شود عنوان حکایت را دارا و عقلی و کلی است و اگر عقلی را از جواهر مجرد خارجی بگیریم نفس با آن ار تباط پیدا می کند و منظهر آن عیشود، پس عقل را می توان دو شعبه کرد.

و إن ألح ملع. اگر کسی پافشاری و اصرار کند و بگوید: صورت جوهری خارج، در ذهن نیز جوهر است، او لغزیده و از اشکال پاسخگو نیست و ارتکب مرتکب آن الإنسانیّة التی فی الذهن تشارك الإنسان فی الحقیقة، و هی جوهر آیضاً و حالّة فی الذهن و محلّها مستفن عنها چنین سخنی باعث دچار شدن قائل آن به مشکل است. مشاء می گویند صورت جوهری در ذهن حال است. این شخص اگر بگوید این صورت در می نیز جوهر است دچار مشکل می شود. البته سخن مشاء در حلول ممکن است در آن توجیهی شود. دور نیست که این سخن نظیر انطباع در ابصار توجیه داشته باشد، چنان که ما در کتاب هایی خواندیم که رؤیت به انطباع است، ولی فارابی در کتاب جسع بین د آیین فرمود: چنین نیست که معنای مطابقی انطباع مراد باشد. فارابی معلم ثانی و بین د آیین قرمود: چنین نیست که معنای مطابقی انطباع مراد باشد. فارابی معلم ثانی و شعرانی است، و همین مطلب کافی است، زیرا به قول جناب استاد شعرانی اگا اگر در نحو چند نفر از اساطین آن سخنی بگویند لازم به تتبع بیشتر نیست، بلکه انفاق از قول آنها به دست می آید. مثلاً این مالک و سیبویه و امثال آنها مطلبی بگویند انفاق نحویین به دست می آید، چنان که در فقه اگر مطلبی را شیخ طوسی و

علامه حلّی و صاحب جواهر و صاحب شرائع بگویند مطلب تمام است؛ و لازم نیست همهٔ اقوال دیده شود. پس اگر شخصی چنین سخنی بگوید فقد وقع فیما لا مهرب عنه علی ما علمت آنفاً. از اشکال چاره و راه فراری ندارد.

اكنون دوباره بر سر سخن ملاجلال آمده است و «اللهم» نيز دارد. سخن سيد سند شیرازی این بود که صور ذهنی حقیقتاً کیف هستند و ملاجلال میگفت: اگر به صور علميه، كيف گفته مي شود به تشبيه و مسامحه است. والا هر كدام از صور ذهبني در تحت مقولة خويش هستند، و ما در توجيه كلام ايشان گفتيم: وي ميگويد: اولاً و بالذات و به حمل اولى در تحت مقوله خود مندرجند، و اگر اسم و عنوان كيف بـر روی آنهاگذاشتیم به تشبیه و مسامحه است، زیراکه اینها جزء نفس بوده و از وجودند، و وجود فوق مقوله است، زیرا با نفس اتحاد وجودی پیافتند. پس درست است که ملاجلال چنین تعبیرات و اصطلاحاتی را نفرموده است ولی مراد وی ایسن بود، با صرفنظر از این توجیه آخوند می فرماید: اگر حرف میلاجلال این است که جواهر خارجی در ذهن جواهرند و اعراض در ذهن اعراض چگونه از اشکال مي خواهد بيرون رود. و در پاسخ اين اشكال ملاجلال پرسيد صدر كه چگونه شما صدر معقوله را در ذهن تحت مقوله كيف شمر ديد در حالي كه انقلاب ماهيت از مقوله خودشان در خارج به کیف لازم می آید، زیرا چگونه آتش خارجی وقتی به ذهن آمد همان حقیقت را داراست، در حالی که لازمهٔ آن آمدن خارج به ذهن است و ایسن تجافي است، و اگر أن خارج به ذهن أمده چگونه همان حقیقت است در حالي كه أن آثار را ندارد آتش ذهن چگونه در خارج میسوزاند و در ذهن نمیسوزاند، آیا این انقلاب نيست و اگر آنچه در ذهن آمده عين حقيقت خارجي نيست انقلاب پيش آمده است. پس همين كلام را سيد صدر گفته و قائل شده كه خارج وقتي به ذهن آمده عين آن حقیقت نیست و از کیف نفسانی است پس اشکال بر شما الزم است. در داللهم الای میگوید: مگر محقق دوانی برگردد و بگوید: من میگویم جواهر معقولات وقتی در ذهن حاصل شدند، بر آن حقایق خارجی صادقند، و اگر شبیه همان مطلب ما در حدود و مفاهیم بگوید در این صورت میگوییم: همین توجیه در سخن سید سند نیز می آید؛ به اینکه علم حقیقتاً کیف باشد، اما مفاهیم آن بر خارج منطبق باشد، و مرآتیت و حکایت از خارج با کیف بودن آن تنافی نداشته باشد. این بود تقریر کلمات ایشان. فرمایشها و إن قلتهایی اگر هست دست شما باز است.

و العجب أنّ المولى الدواني مصرّ على جوهريّة المعاني الجوهريّة آيا همان جوهر با وصف خارج مراد است؟ آيا ملاجلال به اين مطلب توجه ندارد؟ اين جوهر خارج حجيم و ثقيل است، كوه دماوند وقتى تعقل شد هيچ گونه سنگينى ندارد و در عين حال نفس ﴿ وَلا يَؤُودُهُ حِفْظُهُما ﴾ است پس خصوصيات خارج را ندارد. آيا ايسها را ملاجلال توجه ندارد؟ لذا مرحوم آخوند با «اللّهمّ إلّا» دلجويى مىكند.

قائلاً: إنّ الجوهر ماهية من شأنها أن تكون في الخارج لا في الموضوع پس همان كلام سابق را بكوييم كه، ماهيت و معناى جنس و فصل در ذهن حاصل است، كه وقتى در خارج موجود شد لافى موضوع است. اين همان سخن معقول و وجيه مرحوم آخوند است و اين همان «اللّهم إلّا» است. و شنّع دوانى على القائل بكون صورة الجوهر الذهنيّة من باب الكيف أنّه يلزم حينئذ انقلاب الجوهر كيفاً. قائل سيد سند صدرالدين شيرازى است. وى به سيد سند گفته كه فرمايش شما ملازم با انقلاب جوهر به كيف است. خارج آن جوهر و در ذهن كيف است پس انقلاب جوهر به كيف شده است.

و لم يعلم، يعنى دوانى ندانست أن لزوم انقلاب الحقيقة على ما صوّره و توهّمه ألصق به و ألزم، كما يظهر عنه التعنق و التدبّر. خبر «أنّه، «ألصق و ألزم» است. وجه تعمق و تدبّر در اين است كه تجافى در نظام هستى معنا ندارد، چگونه اين جوهر خمارجى ذهنى هم جوهر خارجى است و هم جوهر خارجى نيست. اكنون براى درست كردن حرف دوانى دست به دعا برداريم و بگوييم: اللّهم إنّا نسألك و ندعوك. اللّهم إنّا أن

١. يقره (٢) آية ٢٥٥.

یلتزم فی جمیع الحدود التی للأنواع الجوهریّة التقیید بکونها إذا وجدت فی الخارج کانت کذا و کذا. پس مراد از جوهریت مفهوم این است که اگر درخارج یافت شود چمنین خصوصیات جوهری را داراست. پس محقق دوانی به این نکته باید متوجه باشد:

إذ كما أنَّ جوهريَّة الإنسان الذهني كذلك، فكذا قابليَّته للأبعاد و مقداره و نموَّه و حسَّه و نطقه و جميع لوازم هذه المعاني. أنجه را دربارهٔ جوهريت انسمان ميگويد دربمارهٔ دیگر معانی انسان نیز چنین باید قائل شود که اگر این مفهوم در خارج آید قابلیت ابعاد و مقدار و نمو و حس و نطق دارد. پس انسان همهٔ خصوصیات از جوهر بودن و نمو وناطق بودن و دیگر خصوصیات را در صورت تحقق در خارج واجد است پس اگر جوهریت این معانی در ذهن آمد حدود آنها ماهیات و مفاهیم است که اگر در خارج آيند همان خصوصيات افراد خارجي را خواهند داشت. اكنون ســـۋال مــيكنيم: آيــا انقلاب حقیقت لازم نمی آید؟ زیرا این ماهیات و مفاهیم خارجی بسر ایس صورت ذهني صادق است، چون إذا وجدت في الخارج همان خارجند. پس اگر چنين است چه اشکالی بر سید سند دارید؟ ایشان نیز میگوید: این صورت ذهنی در ذهن کیف نفساني است، ولي اگر در خارج آيد؛ إذا وجدت في الخيارج، جـوهر است و ديگـر خصوصيات خارجي را واجد مي شود، و حينئذ لافرق بين القول بكون الصورة الذهنيّة كيفاً بالحقيقة و بين كونها نوعاً من الجوهر بهذه الوجوه التعسّفيّة. پس بين سخن سيد سند، كه قائل به كيف نفساني بودن حقيقي صورت ذهبني است، و بين حرف ملاجلال دواني، كه كيف واقعي نيست بلكه به تشبيه و مسامحه كيف است ولي در واقع نوعي از جوهر است، تفاوتي نيست.

البته اگر مقداری حرف ملاجلال را سر به سر بگذاریم و بشورانیم شاید همان حرف آخوند شود به اینکه در عین تشخص وجودی، مفهوم آن مرآت و حاکی از خارج باشد. چرا به آن وجوه تعشفی بگوییم؟ در متن بعدی «فالحق آن مفهوم الإنسانیة» به همان مطلبی توجه دارد که پیش از این، در صفحه ۴۹۸، قبل از اشکال

ثانی مطرح شده بود که، با اینکه سید سند قائل به کیف بودن آن است و نیز ملاجلال دوانی به مسامحه و تشبیه کیف می داند ما نیز به کیف قائلیم، ولی نه کیف ذاتی، بلکه کیف بالعرض: «و امّا من حیث کونها صفات موجودة للذهن ناعتة له من مقوله الکیف بالعرض، بنابراین باید از وجه تمایز این سه قول آگاه باشیم و بدانیم که با اینکه همهٔ آنها به کیف بودن قائل شدند، اما وجه هر قول چیست و مراد از کیف بالعرض کدام است. خلاصه این مورد از موارد مهم یادداشت کردنی وجود ذهنی است.

در فالحق مى گويد كلام من در اينكه صور علميه كيف بالعرض هستند با أنها تفاوت دارد أنّ مفهوم الإنسانيّة و غيرها من صور الأنواع الجوهريّة كيفيّات ذهنيّة، يعنى كيفيات بالعرض هستند تصدق عليها معانيها بالحمل الأوّلي و تكذب عنها بالحمل المتعارف؛ و دلائل الوجود الذهني لا تعطي أكثر من هذا في العقليّات. اين بود جواب از شعبة نخستين اشكال سوم.

شعبهٔ دوم اشکال این بود که، بنابر قول شما لازم می آید که صور علمیهٔ انواع موجود در صقع نفس، جواهر مجردند پس به عدد انواعی که در خارج موجودند اعم از انواع جوهر و عرضی انواع مجرد ذهنی داریم. به خصوص ایس اشکال در باب اعراض خارجی بیشتر می شود که انقلاب حقیقت از عرض خارج به جوهر ذهنی مجرد اشکالی محکم تر را سبب می شود.

جواب: بله، همهٔ آنها جواهر مجرد هستند، و نه تنها این موجودات و معلومات ذهنی جوهر مجردند، بلکه بالاتر (برای به لج درآوردن طرف) در خارج از ذهن هر نوع، همان گونه که دارای افراد مادی است، فردی دیگر دارد که مجرد قائم به ذات و مربی دیگر افراد مادی است و آن رب النوع میباشد. اما آن مجردی که در ذهن است رب نیست، بلکه در صقع ذهن بوده و از صور علمیه ما محسوب می شود و چشم نفس ما برای دیدن افراد خارجی آنهاست. پس ما ابایی از پذیرش این جوهر عقلی موجود در ذهن نداریم. یکی از فرمایشهای بسیار بلند در یکی از کتابهایش ایس

است که موجودات ابایی ندارند که غذای شما گردند و معلوم شما شوند و همهٔ آنها مسخر شما بوده و هیچ کدام ابایی ندارند، برای نفس ناطقه هم مانعی برای ادراک نیست و حاجبی ندارد، و قابلیت عالم شدن به آنها را داراست. پس اینها، ابایی از معلوم شدن ندارند. پس تو حرکت کن! از تو معلوم شدن ندارند. پس تو حرکت کن! از تو حرکت از خدا برکت! سرمایهٔ شکار و تور شکار حقایق را واجدی و صید هم، إلی ما شاء الله، هست. آن گاه در ادامه به این سخن ارزشمندتر از سابق می پردازد که، تو که هیچ نداشتی و گدای محض بودی و از علوم و معارف و حقایق تهی بودی، نطفه و علقه و مضغه بودی، ماشاءالله، این همه شدی! چگونه تا ایس همه شدن را تعجب علقه و مضغه بودی، ماشاءالله، این همه شدی! چگونه تا ایس همه شدن را تعجب نداری، و در آنچه شدی وسوسه و ایراد پیش نمی آوری و آن قلت و قبل نمی کنی، ولی اکنون که سرمایه داری و اسباب کسب مهیا کردی برای پیش تر رفتن حرف داری! اگر سخنی هست باید تا اینجا که آمدی می داشتی، زیرا هیچ نبودی و بال و پر در آوردی، بس چرا به طیران و پر وازت اهتمام نداری!؟

بنابراین تاکنون بیان شد که ملاصدرالا به وجود عالم اشباح و مثال منفصل مؤمن است: داعلم أنا ممّن یؤمن بوجود العالم المقداري، و نیز به عالم مثال نـوری و مـثل افلاطونی، که از اسماء الله است، نیز ایمان دارد.

هذ لمن لایذعن... کما هو المشهور. پس چرااین جواب بر مبنای ارسطو و اتباع وی است، اما در مقابل ایشان، اشراقیین هستند که به مثل افلاطون اعتقاد و ایمان دارند. و أمّا من یؤمن بوجود ذلك العام الشامخ فله أن یقول، یعنی کسانی که به وجود مثل الهیه و افلاطونیه قائلند باز خود جوابی دیگر دارند. به مثل الهیه در خصوص و کتب عرفانی داسماء الله میگویند. إن کون بعض من أفراد الماهیّة النوعیّة مجرّداً و بعضها مادّیاً ممّا لمیحکم بفساده بدیهة و لابرهان. مجرد را دو شعبه قرار می دهیم:

١. معلومات ما در ذهن؟

۲. افراد خارجی و جوهری عقلی، که رب النوع افراد مادی هستند. در منع از

وجود آنها نه بداهت موجود است و نه اتفاقی از علما. این سخن در ردّ سخن قـاثل است که بداهت و اتفاق را به رخ کشیده است.

و لا وقع على امتناعه اتفاق، كيف! و قد ذهب العظيم أفلاطون و أشياخه العظام إلى أن لكل نوع من الأنواع الجسمانية فرداً في عالم العقل، و تلك الأفراد كه ارباب انواعند أسباب فقالة اسباب بيدايش در سلسلة طولى لسائر الأفراد الجسمانية لتلك الأنواع، و هي ذوات عناية بها. انواع دو گونه فرد دارند: ١. افراد مادى؛ ٢. افراد مجرد. رب افراد مادى، افراد مجردند. آنها این افراد مادى را دربر دارند و به آنها عنایت دارند. عنایت از مافوق به مادون است. حق و یا ملائكه به مادون عنایت دارند و حتى در احوالپرسيها و محاورات این لفظ را در مقام احترام به طرف می گوییم: جناب عالى به ما عنایت دارید! چون عنایت، یعنی توجه عالى به دانى، و پرورش عالى مادون را و بالا آوردن وي.

و الدلیل الدال علی أن أفراد نوع واحد لاتقبل التشکیك و التفاوت فی وجوداتها بحسب التمامیة و النقص و التقدّم و التأخّر. این جواب از سؤال مقدّر است. شما که یک فرد را مجرد عقلانی و فرد دیگر را مادی می دانید، آیا آنها در یک سطحند و یا در بین آنها تشکیک برقرار است؟ مسلّم باید بین آنها تشکیک برقرار باشد، آن فرد مجرد اصل و سبب و رب این فرد مادون است. پس بین افسراد یک نوع تشکیک برقرار گردید؟

پاسخ: تشکیک در ماهیت جایز نیست، و تشکیک در وجود صحیح است. همهٔ آحاد و افراد انسان در تعریف انسان یکسان هستند و مفهوم «الإنسان حیوان ناطق» بر همه صادق است، همان گونه که بر یک فرد عامی تحصیل نکرده معنای انسان صادق است بر یک فرد زحمت کشیده نیز همین معنا صادق است. پس تفاوت این فرد از ناحیهٔ صدق ماهیت نیست، بلکه از ناحیهٔ وجودات آنهاست. یکی سعهٔ وجودی پیدا کرده و علم و عمل وی عین ذات وی شده و آن آقا چنین نیست. اما ماهیت و عین

ثابت و صور علمیهٔ اشیاء در هر دو به طور یکسان صادق است. پس در جواب می گوییم: تفاوت و تشکیک در ماهیت صحیح نیست، ولی چه اشکال دارد افراد در وجود با همدیگر تفاوت داشته باشند؟ منتها در جملهٔ آخوند او التفاوت فی وجود اتها، آمده، و این صحیح نیست، بلکه باید می فرمود: «فی ماهیاتها» پس این، تعبیری شایسته نیست. خدا رحمت کند جناب آقای طباطبائی در ضوان الله علیه در ال وقتی صحبتی راجع به مقام آخوند و نیز دربارهٔ کتابهایش و خصوصاً آم الکتاب ایشان، اسفار، پیش آمد وی فرمود: این مطالب را آخوند به ما یاد دادند.

خداوند آقای شعرانی را رحمت کند! آخوند را لطف خداوند می دانست. آن بحث لطفی را که در مباحث کلامی می آورند به همان اصطلاح می فرمود: در زمانی که مردم به مادی گری گرایش پیدا کردند و به سوی آن می شتافتند. خدای تعالی این انسان والا و حکیم متأله را به سوی بشریت فرستاد تا بشریت را از چشمه های گوارای معارف و دریاهای حقایق سیراب نماید، لذا او لطف خداوند بود. در هر صورت در بحث نفس و معاد در این باره که علم و عمل انسان را می سازد، بحث می کنیم و می گوییم که تفاوت انسان ها به وجودات آنهاست. پس با آنکه افراد مادی و مجرد هر دو از نظر ماهیت یکسان هستند، ولی وجودات آنها تفاوت تشکیکی دارد.

إنّما يتم بحسب نحو واحد من الوجود و موطن واحد من الكون، يعنى در عالم ماده در ماهيت تفاوت نباشد، و تفاوت در اينجا به لحاظ وجودات آنهاست ولو هر دو مادى باشند، باز در وجودات متفاوت هستند. لابحسب الوجودين، يعنى عقلى و مادى و بحسب الموطنين. كون مادى و نشأهٔ عقلى، كه رب النوع افراد مادى است. اكنون وارد در اين مى شود كه افلاطون و پيروانش اثبات عالم مثل عقليه نيز فرمودند كه فوق عالم مثل معلقه است.

اشكال سوم اين بود كه": اگر بنا باشد وجود ذهني حق باشد بايد علاوه بر افسراد

۰ درس دویست و دهم.

مادی، صور مجرد جوهری متعدد از یک نوع در وعای ذهن باشد. یک انسان مجرد ذهنی و یک بقر مجرد ذهنی و یک شجر و همین طور دیگر افراد و انواع فردی مجرد در ذهن داشته باشند، بلکه به تعداد آحاد افراد انسانی که عالم به این صور هستند افراد مجرد ذهنی در وعای ذهن آنها باشد، و این افراد تشخص ذهنی هم دارند.

در پاسخ گفتیم: ایراد این چیست؟ ما علاوه بر این فرد مجرد ذهنی، قائل به فسرد مجرد قائم به ذات، که ربّ افراد مادي هست، نيز ميباشيم، و ايرادي در ايس مسخن نیست و این فرد مجرد دیگر افراد مادی را تربیت و تعلیم و تزکیه و ارشاد و هدایت میکند همان گونه که جمعی در تحت ارشاد فردی دیگر از انسان هستند، و او ایشان را بالاميبرد، هر نوع نيز فردي مجرد داشته كه آنها را تربيت ميكند، و معلم و مغيض آنهاست و صورت علمیه همه را به آنها افاضه میکند. خلاصه ربّ است با همهٔ لوازم آن. البته رب العالمين و رب مطلق حرفي ديگر است. ولي در مقام كشرت و فسرقان، آحاد یک نوع در تحت فردی از آن هستند که رب آنهاست و این فرد از این افراد دیگر بریده نیست و با همه ارتباط داشته و به آنها تعلق دارد، چون تشخص مادی ندارد تا نتواند به همه متعلق باشد. همان گونه که نفس ناطقه با اینکه به حسب ظاهر به بدن و مکان و أبن و متی پایبند است همین شخص را که اینجا نشسته سریان و انسحاب به عوالم گوناگون می دهید. پس اگر فردی عقلانی و مجرد، که پایبند بدن خاص نیست و تعلق وي به همه افراد و ازمنه و امكنه به طريق اولى است و هيچ كدام از ازمنه و امکنه حجاب وی نیست، بلکه بالاتر به ماورای طبیعت دست پیدا میکند، در میان ما هست. سری به عالم برزخ و ماورای برزخ می رود. و اشارات و فرمایشهایی نیز در روایات است که در این کتاب حرفش را میزنیم. پس چگونه این فرد از انسان را سه لحاظ تجرد، انسحاب و ارتباط به ارواح و اشباح و ماورای طبیعت می دهید، و سعهٔ وجودی تجردی وی باعث چنین ار تباطی است؟ همین معنا را دربارهٔ آن فرد مجرد عقلانی، که در طول موجودات مادی و افراد مادی قبرار گرفته و رب النوع ایشان

است، بیاورید. این اجمال و خلاصهٔ حرفی است که به تفسیرش در فصل نهم مرحلهٔ چهارم می پردازیم و به تفصیل همین مطلب را در صفحهٔ ۱۲۱ کتاب رحلی: «فصل فی تحقیق الصور و المثل الأفلاطونیة» می پرورانیم، آن گاه وارد اثبات مثل می شود. در این کتاب مقداری که از مثل به طور پراکنده حرف زده می شود از امور دیگر به این پایه بحث و حرف زده نشده است. من ۴۳ مورد را یادداشت دارم. در هر صورت در جواب قائل می گوییم: نه تنها صور علمیه، مجرد است، بلکه مثل الهیه نیز فرد مجرد است. و علم ما به خارج از طریق همین صور علمیهٔ مجرد و جوهری است.

والعق أنّ مذهب أفلاطون و من سبقه من أساطين الحكمة في وجود المثل المسعلّقة للطبائع النوعيَّة الجرمانيَّة في غاية المتانة و الاستحكام. و لايرد عليه شيء مـن نــقوض المتأخّرين. بايد حرف را فهميد و حرف بزرگان را هضم كرد و اين دغدغهها به جهت رهزنی وهم و خو کردن به این نشأه است و تا عقل می خواهد کاری کند و چیزی به دست آورد وهم مزاحم میشود و او را به احکام طبیعت سوق میدهد و عقل را گرفتار میکند. به عقل جزئی، دعقل مشوب به وهم، میگویند. قیصری در چند جا در این باره متذکر شد که نکوهش عقل جزئی از جانب عرفا مراد همین عقل جزیی است. ر قد حقَّفنا قول هذا العظيم و أشياخه العظام بوجه لايرد عليه شيء مـن النـقوض و الإيرادات التي منشؤها عدم الوصول إلى مقامهم. و فقد الاطَّلاع على مرامهم، كما سنذكره لمن وفِّق له إن شاء الله. وهم رهزن عقل شده و عدمای راگرفتار کرده است. کسسی از مستشرقین کتابی دربارهٔ خدایان یونان نوشته و چیزی از آنها باقی نگذاشته، که ایشان چه قدر به خدایان و الهه های متعدد قائل بودند. وی بنداشته است که یونانیان هر کدام از این ربها و ارباب را خدای مستقل پنداشته و نظام هستی را واجد خدایان متعدد دانسته است و خلاصهٔ نظام عالم را خیلی شلوغ و در هم نمایانده است، و دیگری که فارسی و زبان فرانسه می دانست به زبان فارسی برگر دانده و به همین مقدار کار را بایان یافته تلقی کرده است. از این گرفتاری ها برای عالم علم هست که کسی زبان

بیگانه میداند، ولی اهل فن نیست و دست به قلم میکند و به برداشت و پندار خود گرفتاریهایی را در این منابع به و جود می آورد. این مترجم هم در زمان ناصرالدیـن شاه کتاب آن مستشرق فرانسوی را ترجمه کرده و راجع به خدایان یمونانی سمخنانی گفته است، و نمی داند که این ارباب انواع چیست و حرف کنجایی است. اکنون به مطلبي كه بعدها نيز اشاره ميكند تصريح ميكند كه عرفان و بـرهان از هـم جـدايـي ندارند و بین آنها دشمنی نیست و آنچه در فتوحات مکیه است که، «نحن زدنا مع الإيمان بالأخبار كشفأه أوى در السفار مي گويد: انسحن زدنا مع الإيمان بالأخبار برهاناً" و برهان و کشف دوشادوش هم در تحصیل معارف گام بر میدارنند. مگس جایی نتوانیم برهان پیاده کنیم و صغری و کبری پیاده نشود، و راه نیداشته بیاشد و صغری و کبری و حد وسط در آنجا به دست نیاید و «لأنّه» بر ندارد، در آنجا حرفی نداريم. شيخ در تعليقات و أخوند در اسفارا مي فرمايند: چنين نيست كه تحصيل معارف منحصر به فکر نظری و صغری و کبری چیدن باشد، بلکه از راه دیگر که همانا معرفت شهودی است می توان تحصیل معارف کرد. معنایش این نیست که منطق و برهان و فكر و نظر، نه پس هر دو راه درست است و هر دو منتهى به يقين مىشوند. البته كساني كه بتوانند جمع بين هر دو كنند حكمت أنها حكمت متعاليه است. چنان که شیخ در اواخر اشارات<sup>۵</sup> فرمود: کسانی که هم به برهان و هم به معرفت شهودی حقایق را یافتند حکمت آنها حکمت متعالیه است و لذا از این جهت که واجد هر دو

۱. ج ۲، ص ۳۴۵، (چاپ اول مصر).

۲. مغاد این سخن در ج ۳. الهیلت، موقف ۸. فصل ۱۶، ص ۱۳۹. (چاپ اول) و نیز ج ۱، ص ۱۸۹. (چاپ اول) آمده است.

۳. ر.ک: هزار و یک نکته، ص ۶۷۹، نکتهٔ ۱۳۲، (چاپ اول) که موارد آن از جمله، گفتهٔ شیخ در تعلیقات (ص ۹۷، چاپ اول) آمده است.

الاسفار الاربعه، ج ۲، ص ۱۱۸ (چاپ اول).

۵ شرح اشارات، ج ۲، نمط دهم، فصل نهم، ص ۲۹۹.

راه است چنین اسمی یافته است. پس هم تصفیه و تیزکیهٔ نفس و هم از راه بسرهان رسیده است و لذا صاحب منقبتین و پخته و بزرگوار است و دو بال برای طیران دارد: هم از راه فکری و نظری و هم از راه معرفت شهودی و حضوری به حقایق دست یافته است. اکنون همین را بیان میکند: علی أن بناء مقاصدهم و معتمد أقوالهم علی السوانع پس در اثبات مثل به معرفت شهودی استدلال میکنند و مراد از سانحه، وارده و بارقه و شارقهٔ الهی است؛ یک انتقال نفس و یک معنای دفعی و حدسی برای وی مطلب را پیاده کرده است.

النورية و اللوامع القدسيَّة التي لاتعتريها و صحة شك و ريب، چنين نــيــــت كــه در شهود و سیر و سلوک نفسانی عارضهای پیش نیاید، همان طوری که در راه تحصیل نظری فکر پایبند به و هم جزئی گرفتار می شود نفس در سیر و سلوک نیز دچار موانع مي شود. به هر حال انسان بايد ازاين كانال و مسير حقايق را بگيرد و اين كانال با نشأة طبیعت و خیالات و افکار و گرفتاریها همراه و محشور است پس هم در فکر نظری و هم در سیر و سلوک عرفانی و در وحدت و خلوت و مراقبت و دیگر جمهات وی تأثیر میگذارد. لذا در کتابهای اخلاقی نوشتند و دستور دادند که تجلیه و آراستگی به ظاهر شرع لازم است، و همین کم نیست و از بـزرگ ترین ریاضت آن است کـه ظاهرت به آداب شریعت متأدّب باشد. همین بلّهٔ اول، خیلی سنگین است. همیشه طاهر بودن و اینکه حرفی را که به کارش نمی آید نگوید، با نامحرم چه مرد و چه زن ننشیند، غذاهای خود را بو کند، و حشر خود با خلق را مواظب بوده باشد، کار بزرگی است. بعد از تجلیه، تخلیه است: صفات ذمیمه و ناشایستها باید از لوح جان پاک شود، والا با بود آنها و وسوسهٔ آنها كجا مي توان رفت. ميكروبها بايد پاكسازي شوند. ابتدا که طبیب شروع به معالجهٔ مریض میکند، اگر میکروبها را نکشد و به آنها غذاهای مقوی بدهد، آنها قوت میگیرند. باید اول آنها از بین بروند، آن گاه دستور غذایی به وی دهد، پس باید صفات رذیله نابود شوند، لذا باید صفات رذیله تـخلیه

شوند. پس از این که تخلیه شد و صفات رذیله از وی پاک شد اکنون نوبت به تحلیه میرسد. تحلی و تزین به معارف و صفات ملکی و فرشته خویی تحلیه است. آن گاه اگر در تحلیه خیلی قوی شد و متأدّب به آداب انسانهای کامل و متخلّق بـه آداب و اخلاق ربوبي و متصف به صفات ملكوتي گرديد مقام چهارم، يعني مقام فناي في الله شروع می شود. غرض اینکه هم راه نظری و هم سیر و سلوک عرفانی و حدت و تو ځد می خواهند، و با پراکندگی نمی شود. تعقل با تعلق سازگار نیست. شکار کردن معارف و حقایق بدون تصفیه و تزکیه و تجلیه و تخلیه و تحلیه ممکن نمی شود. نیک بخت آنکه کتاب وجود خود را مواظب باشد و کلمات هرزه در این دفتر الهی ننویسد و این صنعت و كارخانة الهي را حفظ بنمايد تا درست حروف چيني شود و نقش بگيرد و درست معارف را كسب كند ﴿ لَيْسَ لِللَّانْسَانَ إِلَّا مَا سَعَىٰ ﴾ ١. اما اكر ايس مطبعه و صنعت و دستگاه خراب باشد باید به دست مکانیک و معالج و مربی داده شود وگرنه تربيت نمي شود. حضرت امير للله در نهج البلاغه فسرمود: االصورة صورة إنسان و القلب قلب حیوان، ۲ کنون انسان هستند و قد و قامت و لباس و پوشاک انسانی دارند و اگر دارای چشمی باشید و دیدهٔ برزخی شما باز شده باشد و ماورای طبیعت را ببينيد، اكنون هم ميبينيدكه، ﴿ إِذَا ٱلرُّحُوشُ حُشِرَتْ ﴾ ؟ و درنده هايي و چه درنده هايي ا و چه مار و عقر بهایی! و چه گرگها و پلنگهایی! در لباسهای خیلی گران قیمت قرار دارند!گاه انسان وارد کاخهای سر به فلک کشیده و خوب و زیبا نمی شود، زیرا در آن مردار افتاده، این گونه از آدمها هم همین طورند چه قدر ظاهر آنها آراسته و با صورتها و چهرهها و لباسهای گران قیمت هستند! اما مثل همان کاخ اگر درون آنها را بکاوید، و به سرّ وی وار د شوید چه مردارها و آدمهای کثیفی هستند، و چه در ندهها

۱. نجم (۵۳) آیهٔ ۳۹.

۲. بحار الاتوار، ج ۲، ص ۵۷

٣. تكوير ( ٨١) أية ٥

و حیواناتی هستند! یک جنگل از حیوانات درندهاند! همین شخص به ظاهر آراسته جنگلی از حیوانات است.

بارى: و لا شائبة نقص و عيب لا على مجرّد الأنظار البحثيّة التي سيلعب بالمعوّلين عليها، و المعتمدين بها الشكوك و طعن اللاحق منهم فيها للسابق. تنها انظار بحثى و مخصوصاً افكار جزئى مشوب به وهم به حقيقت نمى رساند مخصوصاً با اين وصف كه شكوك آنها را ملعبه خود كرده است. و لم يتصالحوا عليها، و لم يتوافقوا فيها، كلّما دخلت أمّة لعنت أختها. ثمّ إنّ أولئك العظماء من كبار العكماء و الأولياء، و إن لم يذكروا حجّة على إثبات تملك المثل النوريّة، و اكتفوا فيه بمجرّد المشاهدات الصريحة المتكرّرة التي وقعت لهم، فحكوها لغيرهم. اكنون حرف شيخ اشراق را مى آورد. چون مرحوم آخوند همان گونه كه بر الهيات شفاء تعليقه دارد بر حكمة الاشراق نيز تعليقه دارد. در اينجا اين عبارت شيخ اشراق را نقل كرده ولى از آن اسم نمى برد.

در رصدخانه با چشم سر و یا با آلات و ادوات مادی ستارگان را رصد می کنند، و بر اساس همین رصد، زیجات و کتب هیئت نوشته شده است. پس چگونه حواس مادی معتبر است، ولی معارف و حقایقی را که با چشم دل می بیند و با قلب به آن می رسد و مشاهدات معنوی دارد معتبر نیست ا؟ در حالی که این مطالب از چنین بزرگانی است. چگونه این رصد مادی را می پذیرید، ولی با اجتماع آن بزرگان و با رصد معنوی مکرر و متفق علیه همه که یک دل و یک زبان همدیگر را تصدیق می کنند، نمی پذیرید!؟ ادر حواشی این کتاب، تعلیقات جناب آخوند چاب شده، در پایان آن حواشی، مقدار چند

۱. شرح حکمه الاشراق، چاپ سنگی شده و آن را جناب شیخ اسدالله یزدی از اساتید جناب آقای قسشهای ـ رضوان الله علیهما ـ تصحیح کرده است. آقای قسشهای می فرمود: ما شرح ضوص قیصری را خدمت آقا شیخ اسدالله یزدی خواندیم. وی به ما اجازه نمی داد که سر درس بی طهارت بنشینیم و می فرمود: در درس بی وضو حاضر نشوید، زیرا هر چه انسان صفا و طهارت ظاهر و باطن داشته باشد بهتر به ماورای طبیعت و حقایق نظام هستی انس می گیرد. و اثبته آقا شیخ اسدالله یزدی از علمای بنام و از بزرگان علمای متأخر است.

صفحه خالی بود، جمع بین رایین فارابی را چاپ کردند. این رساله هم در حاشیهٔ آن است. در صفحهٔ ۳۷۱ آن چنین آمده است:

و لیس لأحد أن یناظرهم فیه، و کیف و إذا اعتبر به صورت مفرد است و نه جمع اما در دسفاره و إذ اعتبروا ه نقل شده است أوضاع الکواکب و أعداد الأفلاك اعداد به فتح همزه جمع عدد است و برخی به کسر خواندند که صحیح نیست؛ یعنی تعداد افلاک بناء علی ترصد شخص کأبرخس وی خیلی پیش تر از بطلیموس بود أو اشخاص کهو مع غیره ابرخس و شخص دیگری رصد کردند و رصد آنها اعتبار شده است بوسیلة العس المثار للغلط و الطغیان پس شما که فرمایش های صاحبان ارصاد را قبول دارید پس جرا اقوال این بزرگان را قبول نمی کنید؟ فبأن یعتبروا أقوال فحول الفلسفة المبتنیة علی أرصادهم العقلیّة المتکرّرة التی لا تحتمل الخطأ کان أحری.

الإشكال الرابع: اين اشكال خيلي پرت است. مي دانيد كه ماهيت لباسي است كه بر قامت وجودات پوشيده شده است و وجودها گوناگون و مختلفند، ولي ماهيت در انحاي وجودات محفوظ است.

للشيء غير الكون في الأعيان كبون بنفسه لدى الأذهان

مراد از این شیء، ماهیت است و مراد، وجود خارجی و یا وجود ذهنی نیست. اما موجود خارجی من حیث هو خارجی محال است به ذهن آید، زیرا تنجافی محال است، چنان که موجود ذهنی نیز خارجی نمی شود، و هر مر تبه از وجود حکمی دارد. انسان خارجی، انسان ذهنی، انسان عقلی، که ربّ النوع افراد دیگر است، هر کندام دارای احکامی مخصوص به نشأه خویشند. پس مراتب وجود اشتداد داشته و هر وجود با اشتداد وسعت یافته و صفات وجودی خود را در آن بهتر نشان می دهند، ولی ماهیت در همهٔ احوال یکسان و به حال خود باقی است، و تشکیک در ماهیت راه ندارد، بلکه وجودات در اشتداد هستند. آب و آب تر نداریم، آب گرم و قتی سرد شده آب تر نگر دیده است. در این اشکال توجه به این نکته نشده، و نمی داند که ماهیت نار در ذهن و خارج در این اشکال توجه به این نکته نشده، و نمی داند که ماهیت نار در ذهن و خارج

یکی است، اما وجود آن در خارج سوزاننده است و در ذهن سوزان نیست، گرچه معنای آن یکسان است. پس حکم سوزندگی مختص به وجود طبیعی و مادی نار است و وقتی ماهیت بر قامت و جود عقلی و ذهنی نار استوار شد، ایس و جود سوزندگی ندارد. وی در اشکال گفته است: ما اگر آتش را تصور کردیم پس باید ذهن حار باشد و یا وقتی سرما تصور شد باید ذهن سرد شود، در حالی که در ذهن احکام خاصی برای و جودات از قبیل کلیت است، ولی در خارج چنین نیست.

الإشكال الرابع: أنّه يلزم على القول بالوجود الذهنى أن يصير الذهن حارًا اكر وجود خارجى به ذهن آيد چنين است، ولى وجود به ذهن نمى آيد و تنها ماهيت به ذهن مى آيد حين تصوّر الحرارة، بارداً عند تصوّر البرودة، معوّجاً مستقيماً كرويًا، مثلّقاً، مربّعاً، كافراً، مؤمناً، متحيّزاً پس ذهن با تصور اينها بايد همين امور شود لأنّ الحارّ ما حصل فيه الحرارة، يعنى معناى مشتق اين است و البته وجود و ماهيت را جدا نمى كند و البارد ماحصل فيه البرودة، و كذا سائر المشتقات، يعنى همين مطلب در معوّج و مستقيم نيز مى آيد فيلزم اتصاف النفس بصفات الأجسام، و بالأمور المتضادة، و بطلائه ضروري.

بيان اللزوم: أنّه يلزم على التقدير المذكور وجود ذهنى صحيح باشد أنّا إذا تصوّرنا الأشياء يحصل في أذهاننا حقائق تلك الأشياء مراد از اين حقايق چيست؟ آيا وجودات أنها عصول وجود در ذهن محال است، زيسرا تجافى محال است و يا ماهيات أنها؟ حصول وجود در ذهن محال است، زيسرا تجافى محال است و تحلّ فيها، يعنى چون وجود خارجى را مى خواهد به ذهن بياورد حرف از حلول مى زند و الحلول هو الاختصاص الناعت محل بايد به حال منعوت و متصف شود فيجب أن تكون حقائق تلك المعلومات أوصافاً و نعوتاً للذهن اين بود اشكال چهارم.

منکران وجود ذهنی\* بر اثر نداندتن این نکته سخنانی گفتند. اشکال چمهارم از همین گونه سخنان بود. شیخ در الهیات شفه ۱ در اینکه حرف تا درست پیاده شود و

درس دویست و یازدهم.

١. تصحيح و تعليق آية الله حسن زاده، مقالة ٧، فصل ٢، ص ٣١٩.

بارقهٔ فکر سلیم به درستی بر کرسی خود بنشیند، مدت زمان طولانی بر بشرگذشت، فرمود: پخته شدن خام کار آسانی نیست و زمان بسیاری می طلبد. در باب وجود ذهنی و مبحث علمگفته شد:

للشيء غير الكون في الأعيان كون بسنفسه لدى الأذهان

در ابتدای تعبیر در این باب «لدی الذهن» و دعند» و دفی، بود، زیرا هنوز حرف پخته نشده بود. تعبیر به «فی الذهن» را شایسته ندیدند، زیرا ظرف و مظروف و حلول در این باب صحیح نیست، لذا وفی، را برداشتند و گفتند این تعریف که: والعلم هو الصورة الحاصلة من الشيء في العقل، صحيح نيست. عدداي از أن به وعند، و ديكران از آن به دلدی، تعبیر کردند، آنها نیز باید مورد دقت قرار گیرد، زیرا در اینجا مباینت نیست و جدایی بین صورت علمیه و نفس نمی باشد. پله پله و به تدریج با پخته شدن و كمال مطلب، الفاظ نيز عوض مي شود، پس الدي، بهتر از اعند، بود وليكن هنوز طرفداران دعند، می کوشند تا مطلب خود را به کرسی بنشانند. ایشان دراین باره شبیه حصول و حضور معلول دعند العلة، را مثال مي زنند. موجو دات دعند المبادي العالية، بوده و همه دعند المبدأ المبادي، هستند، از كلمه دعند، مغايرت فسهميده مي شود و كثرت هذا و ذاك از آن استفاده مي شود. جدايي و تمايز تقابلي با توحيد نمي سازد و توحيد صمدي و قرآني با آن سازگاري ندارد، بلكه قيام المعلول عبند العلة را سايد چنین معنا کرد که معلول شأنی از شؤون علت است. البته مراد این نیست که دربارهٔ الفاظ منه به خشخاش بكذاريم، بلكه مراد قهم حقيقت است و مطابقت الفاظ با معاني مقصوده. البته انسان باید با شتابزدگی مبادرت به اشکال به این بزرگان دانا نکند.

در بحث اتحاد عاقل به معقول که همان اتحاد مدرک به مدرک است، فهمیدن حرف و به کرسی نشستن آن به گونهای که انسان سر بلند کند و آرمیده شود، مهم است. در آنجا ما الفاظ را کنار بگذاریم، و بفهمیم واقعیت چیست، ولو این فسهم به معرفت حضوری باشد، زیراممکن است انسان در بیان آن با دلیل و حدّ وسط و دلأنه، دغدغه و مِنْ و مِنْ داشته باشد و مشاجره و بحثي پيش آيد، اما به معرفت شهودي بفهمد که این عالِم دمن، هستم و جدای از دمن، و خارج از ذات من نیست و گوهر ذات من و ارتقای وجودی من و اشتداد وجودی من است. این نور منم و خرارج از ذات من نیست؛ اگر بیرون از ذات من باشد چشم، ذات من نمی شود، بلکه عرضی برای جان من است. اما به معرفت شهودی معلوم میشود که علم جوهر حقیقت و غذای جان و متخلل ذات آکل و مغتذی شده است، همان طوری که غذای جسمانی به هنگامی که در بدن قرار گرفت، مراد غذای بالفعل وی است و نه نیان در سیفره و در دهان و در دستگاه گوارش که هنوز بالفعل غذا نشدند و باید هضم گردند، اما آن گاه که متخلل در بدن شد و به فعلیت رسد همان بدن است، و چنین نیست که یک بدن و یک غذا داشته باشيم. اينجا خود بدن غذا هست، همان گونه كه در اينجا اتحاد آكل و مأكول است؛ علوم و معارف حاصله برای نفس و هضم شده در سـر وی و پـنهان در درون وی، عین نفس می شود، همان گونه که تفاوتی بین آکل و مأکول دربارهٔ غذای بالفعل نيست بين علم و معلوم و عالم نيز هيج گونه تفاوتي نيست، و اتحاد عالم به معلوم، وجوداً میباشد. پس وی معرفت شهودی دارد و حرف را می یابد. پس تـا الفـاظ را بیابند و بزرگان علم و معرفت حرف را به کرسی بنشانند چه مقدار فکر شده و زحمت کشیده شده اکنون با راهنمایی ایشان به معرفت شهودی رسیدیم که مراد ایشان چیست. شیخ در چند جای شفاه و نیز عارف بزرگوار، محیی الدین در خصوص الحکم فراوان بیان کردند که، دین خدا یک خطاب به عامه مردم دارد، ولی دیس رمز و معماست و باید عالم با قدرت علمی آن را حل کند، و حیل ایس رموز بیرای شیما دانشمندان است. چنین نیست که قرآن فقط بسرای بسادیه نشسینها و شسترچسرانها و بیابانی ها نازل شده باشد و پیامبر در علم را تخته کرده باشد و درس و بحث، لازم نباشد، و به همین پندار فلاتی در مقام مباهات و افتخار و ابتهاج چنین بگوید که، خدایا! مرا به دین عوام بمیران! این از جمله حرفهایی است که ما نمی فهمیم چگونه

آیات قرآنی مثل: ﴿ یَتَقُکُّرُونَ فِی خَلْقِ آلسَّماواتِ وَالأَرْضِ ﴾ ا، ﴿ أَلَّمْ نَشْرَحُ لَكَ صَدْرُكَ ﴾ ا، ﴿ وَعَلَّمَكَ مالَمْ تَكُن تَعْلَمُ ﴾ و ﴿ الرَّحْسنُ عَلَّمَ القُرْآنَ ﴾ آ. ترغیب به فکسر و اندیشه می کنند؟ پس چگونه با این همه شرغیب آیات و روایات بر فراگیری علم و دانش، تعلیم و علم و معارف و حقایق قرآنی را کنار بگذاریم. و نظیر این آیات در باب نظر فراوان هستند؛ مثل ﴿ فَنَظَرَ نَظْرَةٌ فِیی آلتَّسجُومِ \* فَقَالَ إِنِّی منتِیمٌ ﴾ فر مراد از نظر، نظر علمی و فکری است، زیرا از آن نتیجه گرفت و فرمود: هفقاله. و نیز فأولوالألباب، و امثال آنها اشاره می کند به کسانی که دارای «لبّ» و جان و روح هستند و آنها را به تفکر فرمان می دهد، پس این همه آیات را کنار گذاشته و به معارف را تخته بکنیم و جلو مدینهٔ فاضله و تکامل آن را بگیریم و علم و درس و معارف را تخته بکنیم و جلو مدینهٔ فاضله و تکامل آن را بگیریم و علم و درس و بحث را کنار بگذاریم!؟ ما از مراد گویندهٔ این سخن سر در نمی آوریم. پس مراد ایشان بحث را کنار بگذاریم!؟ ما از مراد گویندهٔ این سخن سر در نمی آوریم. پس مراد ایشان لابد این است که، شکمههای پر شده و خالی گردد و شهوتی ارضا شود و همین مدارج بمیران!»

بارى، در اشكال چهارم اين مطلب بيان شد كه با قبول وجود ذهنى لازم مى آيد كه
با تصور آتش خارجى، آتش سوزان به ذهن هم بيايد و ذهن را بسوزاند. اگر آب
تصور شده همان آب است پس بايد ذهن از آن متأثر شود و يا خواص ديگر اشياء در
ذهن نيز با تصور آنها بار شود. اين عده متوجه اين نكته نشدند كه رمز و معماى سخن
در اين است كه، «للشيء غير الكون في الأعيان»؛ يعنى ماهيت و نه وجود به ذهن

١. آل عمران (٣) آية ١٩١.

۲. انشراح (۹۴) آیهٔ ۱.

٣. نساء (٩) أية ١١٣.

۲. رحمن(۵۵) آیهٔ ۱ و ۲.

۵ صافات(۳۷) آیهٔ ۸۷ و ۸۸

می آید. و شی ه ، یعنی صورت علمیه و عین ثابت و ماهیت به اصطلاحات عارف و حکیم پس شی ه یک حساب دارد ، و وجود آن حساب دیگر . همان گونه که شما عین ثابتی داری که در همهٔ مراحل زندگی بر شما صادق است ، ولی و جود شما از کودکی تا کنون چه مقدار دستخوش تغییرات و اشتداد شده است ، و اگر همه ، به صورت در انسان بودن شریک بودند ، و وجودات را در آن دخیلی نیست پس همه یکسان می بودند.

گر به صورت آدمی یکسان بـدی احمد و بوجهل پس یکسان بدی

بنابراین وجودات آنها تفاوت فراوان دارد. پس ایشان تفاوتی بین وجود و ماهیت نگذاشتند و حکم وجود را بر روی ماهیت آوردند، در حالی که وجود خارجی ذهنی نمی شود و تجافی محال است، و اسماء الله تکوینی توقیفی اند و از موطن خود به در نمی روند، چنان که اسماء الله لفظی توقیفی اند و از شریعت باید برسند، و اذن شرعی در تسمیه خدا به الفاظ لازم است. در فتوحات در این باره مباحث فراوان آورده شده است. هر کدام از مباحث کلامی و عرفانی در توقیفیت اسماء الله به جای خود محفوظ است. هر کدام از مباحث کلامی و عرفانی در توقیفیت اسماء الله به جای خود محفوظ است و باید با همدیگر مخلوط نشوند. بنابراین عارف می گوید هر اسمی در نظام هستی به بهترین وجه در جای خود قرار گرفته است و بر آن میخ کوب است: ﴿ فَتَبَارَكَ هستی به بهترین وجه در جای خود قرار گرفته است و بر آن میخ کوب است: ﴿ فَتَبَارَكَ اللّهُ أَخْسَنُ الخالِقِینَ ﴾.

اگسسر یک ذره را بسسرگیری از جسای

خــــلل يـــــابد هــــمه عـــالم ســراپـــاى

جهان چون چشم و خال و خط و ابروست

که هر چیزی به جمای خمویش نیکوست

ابروی توگر راست بودی کج بودی.

آفتاب خدا، یعنی این، و ماه، یعنی آن و ستاره، یعنی همین که هست. خلاصه در دار هستی تجافی نیست، اینکه مسرتبهای از وجود را از صورت و ریخت خود بردارید، راه ندارد، بلکه از این زیباتر نمی شود، و صنعی بهتر ازاین مسمکن نیست،
بلکه پس از زیبایی زشتی است پس اسماء الله توقیفی است؛ یعنی چشم این است و گوش آن، و ریخت و قیافه و دندان و دیگراعضا هر کدام در جای خود هستند و محال است که چیزی از جای خود به در رود و تغییر یابد، و این محالیت تجافی است، تجافی، یعنی شیء از موطن خود به در رود، و از برنامه و ریخت خود پهلو تهی نماید. سخنی را امام صادق افل فرموده که هر چه پیش تر می رویم بهتر خود را نشان می دهد. دراولین بخش شفاه شیخ در رد اتفاق به اینکه نظام هستی به اتفاق نیست و به علم و اراده و قدرت و وحدت صنع بیش آمده است این سخن را امام صادق افل نیست و به میخن را امام صادق الله به دهن همه گذاشته، و علم پر وری کرده فرمود: «ارسطو مردم را از برهان و حدت صنع به و حدت صانع کشانده» و از وی تمجید شده کرده است. را از برهان و حدت صنع به و حدت صانع کشانده و از وی تمجید شده کرده است.

شیء خارجی، یعنی این و شیء ذهنی، یعنی آن، و وجود ذهنی عینی نمی شود و خارجی ذهنی؛ دنیا این، و آخرت آن است و هر کدام از این نشأه ها در جای خود قرار دارد. «آخر» بودن و نشأهٔ دیگر بودن باید حفظ شود. درست است که هسر رقیقتی حکایت از حقیقت می کند، و نظام هستی در طول هم قرار گرفتند و مشاکل هم هستند، این اصول و امهاتی صحیح و درست هستند، اما در عین حال هر مرتبه حکمی دارد. با اینکه عالی متن دانی، و دانی شرح و تفسیر و فرقان آن است، و تفسیر بودن مراتب از همدیگر محفوظ است، ولی شیء و ماهیت در هر مرتبه محفوظ می باشد، و هر مرتبهای موافق آن مرتبه دارای احکامی خاص است که همین شیء در مرتبهٔ دیگر ندارد. ماهیت مثل لباس است که بر قامت یک شخص در عوالم گوناگون پوشانده می شود. لباس یکی است، ولی وجود وی گوناگون است. ماهیت یک چنین پوشاکی است که در همهٔ مراتب یک گونه است. صورت انسانی فردی از افراد انسان و مفهوم آن مصداق وی نیست. در هر صورت، آخوند جواب این اشکال را اکنون می دهد، و

چون خیلی پربود، ماشاءانله، جواب را در سه وجه می دهد. هر سه وجه جواب روشن است، ولی و قتی وارد وجه اول جواب می شود، می فرماید این وجه اول از عرشیات است. وجه اول سه گونه جواب است: ۱. جواب خود وی به اشکال؛ ۲. جواب شیخ اشراق، که آخوند آن را رد می کند؛ ۳. تحقیق حول حلول. تحقیق و جواب آخوند از مصنف است، و عرشی بودن برای جواب خود وی می باشد، زیرا حرف شیخ اشراق رد می شود.

والجواب عنه بوجوه سه وجه جواب دارد: الأوّل و هو من جملة العرشيّات: مراد جواب خود وى مىباشد كه از زمرهٔ عرشيات است أنّ صور هذه الأشياء عنه تصوّر النفس إيّاها في صقع من ملكوت النفس من غير حلول فيها تا اينجا «جمله عرشيات» است. اكنون حرف شيخ اشراق شروع مى شود، و آن را البته رد مى كند. «بل» از «جمله عرشيات» نيست، جنان كه «ثم على تقدير» در چند جمله بعد در تحقيق حلول است كه حرف خوبى است، ولى از عرشيات نيست.

مراد از عرشی چه مطلبی است؟ همان گونه که بیان شد: نفس خلاق صور بوده و صور در نزد نفس حاضر و حاصل به نزد وی هستند. عندالنفس و قبائم به وی می باشند، و این قیام صدوری است، همان گونه که معلول به علت قیام دارد. صور اشیاء به هنگامی که نفس آنها را تصور می کند عندالنفس هستند و نحوهٔ عندیت، یعنی به انشای نفس و به ایجاد نفس همانند معلول به علت قائمند، نه اینکه صورت علمیه حال در نفس باشد، بلکه قائم به نفس هستند، همانند قیام فعل به قاعل و معلول به علت.

اکنون با دبل، حرف شیخ اشراق شروع می شود: شیخ اشراق فرمود: نفس با مقابله به اشیاء به وسیلهٔ قوهٔ باصره و با اشراق به قوهٔ باصره با مبصرات اینجا حشر پیدا می کند، و با آنها آگاهی پیدا می کند. دربارهٔ صور باطنه هم، نفس با صور بسرزخی و خیال منفصل به وسیلهٔ مرآت و آینه، که معد نفس می شوند و نفس را انتقال به مثال

منفصل می دهند، آنها را ادراک می کند. پس از آلت مرآت به باطن عالم منتقل می شود و صور متخیّله بالذات، و صور مفارق برزخی را ادراک می کند، ولی چون متوجه نیست خیال می کند که این صور مفارق در همین عالم در آینه هستند، در حالی که اینها وسایل و آلت انتقال وی به عالم مثالند، و این صور نیز قیام ذاتی داشته و از جواهر قائم به ذات بوده و صور شبحی و مثالی عالم مثال منفصل هستند، همان گونه که در خواب به آن عالم منتقل می شود. و در عالم بین یقظه و نوم به هنگام انصراف از این نشأه منتقل به آن عالم می شود. پس آنها نفس را به آن عالم انتقال می دهند، این سخن را قبلاً بیان و رد کردیم پس از هجملهٔ عرشیات، نیست.

بل کما أن الجوهر النوراني، أي النفس الناطقة عند إشراق نورها على القوّة الباصرة، تدرك بعلم حضوري إشراقي ما يقابل العضو الجليدي من المبصرات من غير انطباع، کما هو رأي شيعة الأقدمين حرف انطباع به نزد وى صحيح نيست، بلكه به اشراق و اشراف حضورى و به مقابلة حضورى، اشياء را در مى يابد. مشاء قائل به انسطباع بودند، اما فارابى در جمع بين رأيين فرمود: مراد از انسطباع در عبارت اقدمين ايسن نيست كه متأخرين فهميدند؛ يعنى انتقاش صور اشياء در قوة جليديه و در قوة باصره و عدسى متأخرين فهميدند؛ يعنى انتقاش صور اشياء در قوة جليديه و در قوة باصره و عدسى باني و رئيس مشائين است و مطالب را به تصريح نفى مى كند. پس با اينكه فارابى معلم فاني و رئيس مشائين است و مطالب را تقرير كردند و به قول ابن خلكان «كان أكبر فلاسفة الإسلامه و كسى است كه شيخ در رسالة مبدأ و معاد دربارة او مى گويد: هلايجازف في القول؛ گزافه گو نيست، و چه مقدار از كلمات شيخ در اشادات اقتباس از سخنان فارابى است، و شيخ در بين حكما خيلى به فارابى معتقد است، حتى بايد كتابهاى شيخ را شرح و تفصيل كتابهاى فارابى دانست، چنان كه عيون وى را شرح كرده است. مى دانيم كه هم شيخ و هم فارابى «عيون» دارند. عيون مسائل حكمت از

۱. وفیلت الاعیان، ج ۲، ص ۱۹۱،(چاپ رحلی).

۲. شرح المشاوات، ج ۲۲، ص ۳۵۵، (وفتر نشر کتاب).

فارابی بسیار موجز و مختصر است و شیخ آن را شرح و بسط داده است. و شیخ در حکمت جانشین فارابی است، چنان که در طب جانشین محمدبن زکریای رازی است. این چنین کسی دربارهٔ قول به انطباع می گوید: ظاهر حرف ایشان را که متأخرین گرفتند و به آن اکتفا کردند، مراد نیست. با وجود این شیخ اشراق می فرماید: «کما هو رأی شیعة الأقدمین» پس این اسناد درست نیست. ما بیان کردمی که انطباع به ظاهر مراد نیست، بلکه در مقام ترجمه خواستند لفظی پیدا کنند که مراد قدما را از حصول صور اشیاء در نفس به هنگام رؤیت بیان کنند. لفظ انطباع را مترجمین برگزیدند و آوردند، اما متأخرین آن راگرفتند و چنین دنبالش کردند.

فكذلك عند إشراقها على القرة المتخيّلة تدرك بعلم حضوري إشراقي الصور المتخيّلة الخارجيّة المبائنة للنفس من غير حلول الصور فيها، و اتصاف النفس بها. مراد از «الصور المتخيلة» اعم از معنا و صورت است، ولى در هر صورت، مراد صور ماوراى طبيعت است. پس اين صور از ماوراى طبيعت هستند. «المتخيّلة الخارجيه»، يعنى صور برزخى عالم مثال منفصل، كه صور عالم شهادت، عكس و سايه و مثال آنجا هستند. پس اين صور برزخى معلوم بالذات نفس، بنا به نظر شيخ اشراق مباين نفسند، اما أخوند هشدارى مى دهد كه آنها «عند النفس» هستند، گرچه من به نوبة خود: «ممن يؤمن بذلك العالم» هستم، اما در عين حال صور علميه، «عند النفس» و متحد با وى يؤمن بذلك العالم» هستم، اما در عين حال صور علميه، «عند النفس» و متحد با وى واسطه براى انتقال نفس از عالم شهادت مطلقه به باطن آن مى شوند و نفس اين صور واسطه براى انتقال نفس از عالم شهادت مطلقه به باطن آن مى شوند و نفس اين صور شبحيه مستقل قائم به ذات و جدا را با اشراف و اشراق حضورى ادراك مى كند.

بل كماترى و تحسّ صور الأشياء الخارجيّة بالباصرة و غيرها همان طبور كه نـفس صور اشياى خارجى را مى بيند و حس مى كند كذا تنظر إلى صورها الباطنة و تشاهدها بحواسّها الباطنيّة من غير حلولها في الذات النـفس. و الوجـدان لايـحكم بـالتفرقة بـين المشاهدة في اليقظة و المشاهدة في النوم. شيخ اشراق در اين فرمايش قائل شده است که خود شیء و شیء بنفسه برای نفس حاصل شده است، و همان طور که در این نشأه قوة باصره با آنها مقابل می شود و خود آنها را حضوراً در می یابد، در آن نشأه هم حضوراً صور شبحی و مثالی منفصل را به اشراق و اشراف در می یابد، اما ما ایسن مواجهه و ادراک را دحصول عند النفس، می گوییم.

دشم، جواب دیگر از آخوند است. در جواب عرشی دانستیم که نفس خلاق صور و منشی، آنهاست و صور به انشای نفس در ذهن حاصلند و چشم نفس هستند، اما ما از شیخ اشراق این طلب را داریم که ما چگونه از این معلومات منفصل ارتقای وجودی پیدا می کنیم؟ کلام شیخ اشراق عالم شدن و بینا شدن نفس را نمی رساند و از چگونگی به فعلیت رسیدن نفس و عقل بالفعل و عقل بالمستفاد شدن وی ساکت است و چگونه با چنین اشرافی انسان حکیم، منشبه به حقیقة الحقائق و صورة الصور می گردد؟ وی به همین اندازه مقابله و مشاهده از این باب بیرون رفته است.

اما آخوند به دنبال سخن عرشی، که در انشای نفس و ایسجاد نفس و حصول صورت منشأ در نفس است می فرماید: این صورت علمیه به نفس قائم است، همانند قیام فعل به فاعل. ما نمی خواهیم سخن حلول را امضا کنیم، بلکه به وی می گوییم: به معنای حلول توجه نکر دید. ما همین لفظ حلول را می پذیریم، ولی آن را طوری معنا می کنیم که مطلب را به درستی بیان کند: اگر یک چیز به خودش و به وجود خود و به شخص خود برای شیئی حاصل شده باشد مگر واجب است که آن شیء به اوصاف وی متصف باشد و آثار آن از وی بروز یابد؟ چه کسی گفت که حلول دارای چنین معنایی است؟

سؤال: مگر قیام موجودات عالم به حق سبحان و قیام صعلولهای فراوان و غیرمتناهی به مبدأ المبادی به نحو حلول است؟ و مگر صورت اشیاء مثل آب، آتش و دیگر کلمات، که برای مبادی عالیه و عقول حاصلند، عقول متصف به صفات این امور دانی و این صور سافل است؟ اگر شما میگویید که صور اشیاء در ذهن می آید پس چرا من داغ و یا بارد نیستم و چنین و چنان نیستم؟ و چرا به این همه کلمات تعلق میگیرم

آثار خاصه آنها برای من حاصل نیست؟ در پاسخ میگوییم: مگر ایس همه کلمات متنوع الهی با این همه آثار متنوع و مختلف قائم به مجردات و عقول نوری نیستند؟ اگر آن گونه است که شما میگویید پس باید عقول به آثار و صفات آنها متصف باشند و از آنها متأثر گردند! این گونه که شما میگویید که چرا ذهن از حقایق متاثر نمی شود. این سخن یک انسان دارای منطق فلسفی نیست. بنابراین نفس نیز همانند عقول و این سخن یک انسان دارای منطق فلسفی نیست. بنابراین نفس نیز همانند عقول و حلم آنها به اشیاء و قیام معالیل به آنها، متأثر از معلومات خود نیست و اینکه با وجود حلول صور، آنها قیام به مافوق همه داشته باشند.

ثمّ على تقدير أن يكون للصور الخياليّة قيام حلولي بالنفس. نقول: إنّ شرط الاتّصاف لشيء الانفعال و التأثّر منه دون مجرّد القيام. فإنّ المبادئ الفقالة، يعني مبادي كه معطى وجودند، مبادي كه فعّال و دهنده وجود هستند لوجود الحوادث الكونيَّة، مسع أنَّ لهما الإحاطة العلميَّة مبادي عالى احاطة علمي به مادون دارند، جنان كه نفس جنين است على نحو ارتسام صور تلك الأشياء فيها وكما هو مذهبهم مذهب ارتسامي آقايان. اكنون خبر وإنَّ المبادي، را مي آورد: لا تتصف سالكائنات و أعراضها الجسميَّة بـ وصف «كاثنات» متصف نمى شوند، لأنّ قيام الصور الكونيّة بمباديها العالية من جهة القعل و التأثير في تلك الصور دون الانفعال و التأثّر منها أنها مؤثر هستند و نه اينكه از أنها متأثر شوند، اكنون ضابطة بسيار خوب خود را به دست مي دهد: و لا نسلم أنَّ مجرَّد قيام الشيء بالشيء يوجب اتَّصافه بذلك الشيء من غير تأثَّر و تغيَّر؛ ولي نمي پذيريم كه قيام چیزی به چیزی موجب اتصاف آن شیء به این شیء شود، پس نفس هم متصف به صور علمی و صفات خارجی آنها متصف باشند و یا مبادی عالی به اوصاف و آشار مادون متصف شوند و از آنها متأثر گردند و تغییر پیدانمایند. اکنون این مطلب سنگین فلسفی را به پایین آورده و در صدق مشتق به کار میگیرد: اگر نفس، معنای استفامت خط و اعوجاج آن را فهمید و یامعنای کفر را درک کرد، آیا خود او مستقیم و معوج و یا کافر میشود؟ و الست أقول: إنّ إطلاق المشتق بمجرّد هذا لا يصحّ أم يصحّ، لأنّ ذلك أمر آخر لا يتعلّق بغرضها في هذا المقام أصلاً. فهميدن الفاظ مطلبي است و فهميدن حقايق مطلب ديكر. حرف زدن از اشتقاق الفاظ و قتى مي خواهد و مجالى، و سخن از حقايق گفتن چيز ديگر است.

کم گوی و گزیده گوی چون در تاز اندک تو جهان شود پسر انبار کردن حرف مطلبی است، و فهمیدن یک کلمهٔ اساسی مطلب و حرف دیگری ست.

قائل، فرق بین وجود و ماهیت نگذاشته بود<sup>ه</sup>، و مراد از شیء بنفسه را وجود پنداشت، در حالی که مراد از شیء در: للشیء غیر الکون فی الأعیان کون بنفسه لدی الأذهان ماهیت است و مراد از این که شیء به ذهن می آید؛ یعنی ماهیت به ذهن می آید. لذا گمان کرده که با قول به وجود ذهنی باید ذهن به هنگام تصور گرما، گرم شود، در حالی که اسماء الله تکوینی توقیفی اند، و تجافی محال است. جواب اول به سه شعبه اش بیان شد. اکنون در وجه دوم از جواب هستیم.

در تفاوت بین حمل اولی ذاتی و حمل شائع صناعی دانستیم که هر شیء و هسر مفهوم خودش است و هر مفهومی فرد خودش نیست، بلکه عین خودش است. مفهوم انسان نه زید است و نه بکر، و فرد انسان نیست پس به حسمل شائع صناعی مفهوم انسان، فرد وی نمی باشد، ولی به حمل اولی ذاتی و قتی انسان ادراک شد همان انسان را ادراک کرده است، و نه فرس را.

اما اشكال وى اين بودكه، اگر كافر را ادراك كرده است كافر، و اگر حرارت را ادراك كرده است كافر، و اگر حرارت را ادراك كرده حار مى شود، زيرا آن شىء و آن واقعيت و آن معنا براى وى حاصل شده است. پس وى همان است، در حالى كه به وى مى گوييم: چنين نيست كه اگر مفهوم كافر را ادراك كرده كافر باشد. امفهوم الشيء سواء كان كلياً أو جزئياً ليس فرداً من

درس دویست و دوازدهم.

أفراد الشيء پس اكنون كه مفهوم شيء فردى از افراد آن نيست، بنابراين، اين جملة وى كه ايلزم أن يصير الذهن عند تصوّر الحرارة و الاعوجاج و... حاراً و معوّجاً و امثال آن صحيح نيست، پس از فهميدن مفهوم كفر الايلزم الاتصاف به. الذا بايد بين آن دو تفاوت گذاشت، و ما چگونگى ارجاع اين مطلب به اختلاف دو حمل را دربارة كفر پياده كرديم شما هم روية و انديشة خود را به كار اندازيد و در موارد ديگر اجرا كنيد و آن موارد مطروحه در كلام قاتل را با اختلاف دو حمل حلّ نماييد.

الوجه الثاني، و هو أيضاً ممّا يستفاد من الرجوع إلى ما سبق من التحقيق في اختلاف نحوي العمل. جواب عرشى ما مستفاد از حرفهاى قبلى بود و آن مطلبى بود كه در ابتداى منهج گفته شد به اين كه، نفس را اقتدار ملكوتى و خلاقيت است و انشاى صور مىكند، و آن گونه كه شيخ اشراقى و حكمت رابج مىگويند صحيح نيست، بلكه به انشاى نفس صور مدركه خلق شده و قيام به وى دارند. پس همان گونه كه جواب عرشى ديروز مستفاد از آن مطلب است اين مطلب نيز مستفاد از گذشته است. البته بايد توجه به نكات قبلى درباره مطلب عرشى در اين كه، همه مطلب وجه اول تا وجه نانى از عرشيات نيست، داشته باشيم. خلاصه اين عبارت در اختلاف نحوي الحمل را بايد به خاطر داشت و آن خلاصه اين است: «مغهوم الشيء سواء كان كلياً أو جرئياً ليس فرداً من أفراد ذلك الشيء».

فإنّ مفهوم الكفر ليس كفراً بالحمل الشائع اكنون صغرى و كبرى تشكيل دهيد: «اين شخص متصور به مفهوم كفر است، و مفهوم كفر كفر نيست پس متصور به اين كفر داراى فرد كفر نيست. فلايلزم من الاتصاف به الاتصاف بالكفر مراد، اتصاف ذهنى به كفر است؛ يعنى اتصاف ذهنى به كفر و واجد شدن مفهوم كفر ملازم بااتصاف به كفر نيست. در اتحاد عاقل به معقول نيز عدهاى مى برسند: اگر انسان فلان چيز را ادراك كرد همان مى شود؟ بندهٔ خدايى با چه داد و فريادى اتحاد عاقل به معقول را رد مى كرد و با جهل بندهٔ خدايى با چه داد و فريادى اتحاد عاقل به معقول را رد مى كرد و با جهل خودش جنگ داشت، عرق كرده و عصبانى شده بود آستين ها را بالا زده بر منبر مشت خودش جنگ داشت، عرق كرده و عصبانى شده بود آستين ها را بالا زده بر منبر مشت

زده میگفت: پس اگر من چیزی را تصور کردم همان هستم. دل انسان به حال وی و بی چارگی وی می سوزد داد از دست عوام! جهل دشمن بدی است و نور علم چه قدر شیرین است!

و كذا الحكم في أنحاء هذا المثال، فليحسن المسترشد إعمال روّبته في ذلك التحقيق؛ يعنى اختلاف حمل را توجه باشد، لينحلّ منه الإيراد بنظائر هذه النقوض. در باب اتحاد عاقل به معقول اين بحث باعث شبهة اشخاص مى شود. أين جواب سوم

۱. بندهٔ خدایی را یادش دادند و تعلیمش کردند، و کوک شده دم درآمد. در زد وقتی در را باز کردم دیدم کسی از اهل لباس دم در است. گفت: به سلام شما آمدم، گفتم: خیلی وقت می گیرید، گفت: خیر. در هر صورت چون خیلی عصبانی بود بدون یک دصبّحکم الله و چایی و پذیرایی دهان باز کرد، و گفت: آقا! این درست است که به جای اینکه آدم بگوید: آب خوردن می خواهم، بگوید من گلیم می خواهم ؟ گفتم: نه بین آب و گلیم چه مناسبتی است! گفت: پس بهتر است آدم درست حرف بزند. من گفتم: هنوز فرمایش شما رامتوجه نشدم، بازتر و روشن تر حرف بزنیدا گفت: آخر این حرف ها چیست ؟ ساقی و شراب و جام و می، چیست ؟ من سخنی نگفتم و بلند شدم، چایی و میوه آوردم و احوال پرسی کردم و نام پرسیدم. کم کم حرف قرآن را به میان آوردم، وی از سخن خود خیلی دورشد و از سؤال خود بی خبر گردید. از آنجا به سورهٔ واقعه رسیدم، گفتم: این سوره رامی خوانبد؟ گفت: من آن را حفظم. گفتم: حالا که حفظی آیا به این آیه نرسیدی: ﴿وَتَعَاهُمْ رَبُهُمْ شَراباً طُهُوراً﴾ (انسان ( ۲۷) آیمهٔ ۲۱). وی ناگهان هاج و واج شده و وارفته، گفتم: ساقی اسم فاعل دسقی یسقی ۱ است. پس این رب را نداکنیم و بگوییم: ساقی اسم فاعل دسقی یسقی ۱ است. پس این رب را نداکنیم و بگوییم: ساقی اسم فاعل دسقی یسقی ۱ است. پس این رب را نداکنیم و بگوییم: ساقی اسم فاعل دسقی یسقی ۱ است. پس این رب را نداکنیم و بگوییم: ساقی اسم فاعل دسقی یسقی ۱ است. پس این رب را نداکنیم و بگوییم: ساقی گناه کردم، شراب هم دارد.

جناب طبرسی در مجمع البان از حضرت امام صادق الله آن حدیث شریف و بلند را در تفسیر آیه فرمود که، هیچ عارفی به این پایه حرف نزده است، ﴿ خَمْرٍ لَذَّةٍ لِلشَّارِین ﴾ (محمد (۴۷) آیه ۱۵) هم در فرآن آمده، و فارسی آن امی، است، و کأس هم در چند جای قرآن، جام میباشد. بعد از خوردن چایی دیدم حرفهایی زمزمه دارد و با کسانی دعوا دارد، گفتم: با چه کسی این سخنان را دارید؟ گفت: با آنهایی که مرا گمراه کردند و به اینجا فرستادند. گفتم: خدا رحمت کند که با این مقدار اکتفا کردید و انصاف دادید و ما را تکفیر نکردیدا و این هم از این غزل که متأسفانه به زبان آمده بود که،

سائی حسن قدای تو خم ده، پیاله چیست اسروز ده به نقد و فردا حواله چیست حرف این غزل پیش آمد بعد دیدم این طرف و آن طرف می کند که، خال لب کدام است: من به خال لبت ای دوست گرفتار شدم [غزل معروف حضرت امام خمینی ـ رحمه افد است! کم کم استغفار کرد و از پیش ما برخاست و رفت.

آنها را زود متوجه می شوند، ولی این مطالب روزی هر کس نمی شود.

در کتب مذکور آمده، برخلاف آن دو جواب، که مستفاد از تحقیقات خود آخوند است.

الوجه الثالث من الجواب و هو المذكور في الكتب بأنَّ مبنى الإيراد على عدم التفرقة بين الوجود المتأصّل الذي به الهويّة العينيّة و غير المــتأصّل الذي بــه الصــورة العـقليّة. «بالجملة هذه الصفات» خلاصه همين وجه سوم است. ممكن است كسي اهتمام داشته باشد و به تألیفات آنها مراجعه و وجه جمعی پیدا کند، اما ظاهر فرمایش ایشان این است که بین دو نحوهٔ وجود فرق بگذاریدا هویت عینی وجود اصیل خارجی است، ولي وجود ذهني وجودي ظلّي است. وجود ظلّي را همانند وجيود و هيويت عینی نیندارید. و هر کدام از هویت ها برای خود اقتضایی دارند، و صورت ذهنی و ماهیت انتزاعی از خارج در ذهن دارای اقتضایی دیگر غیر از خارج است. پس من با ادراک این صورت حقیقت را ادراک کردم. و تضاد بین آن دو هویت خارجی است والاهويت ذهني باعيني تضاد ندارد، زيرا اين ذهني ظل أن خارجي است، فإنّ المتصف بالحرارة ما يقوم به الحرارة العينيّة الاصورتها الذهنيّة ممكن است كسى بكويد: اینجا لفظ عوض شده است، زیرا اینکه احراق از هویت عینی است، و نه هویت ذهنی، اول کلام و اشکال است، زیرا قائل بر میگردد و میگوید مگر شما نمیگویید خود شيء ادراك شده، پس اگر عين شيء ادراك شده چرا آن آثار را ندارد. و تنها با عوض كردن لفظ ظلّي و عيني اشكال حلّ نمي شود.

فالتضاد إنما هو بين هوية الحرارة و البرودة و أشباههما لابين صورتي المتضادين؛ دو شيء موجود در خارج تضاد دارند، ولى اكنون كه شما اين دو صورت را تصور كرديد و أن دو در ذهن حاصلند، و در محل واحد هم جمع شدند، و آن محل ذهن است، در حالى كه دو امر متضاد در يک موطن جمع نمى شوند، در حالى كه در اينجا دو صورت متضاد جمع شده اند، پس بدان كه اين دو صورت، وجود اصيل ندارند، بلكه وجود ظلى دارند، زيرا احكام تضاد در آنها پياده نمى شود. مى گوييم: باز جواب حاسم

اشکال نشده است، و تنها تقریبی دیگر شده است. چرا باید تنضاد بنین دو صورت متضاد نباشد، مگر این دو صورت همان شمیء نیستند؟ پس چرا آنها آثار صور خارجی را ندارند؟

و بالجملة هذه الصفات يعتبر في حقائقها أنّها بحيث إذا وجدت في الموادّ الجسمانيّة تجعلها بحالة مخصوصة، و تؤثّر فيها بما تدركه الحواسّ. ضمير در «أنّها» به صفات بسر مي گردد، و تجعلها»، يعنى تجعل اين صفات آن مواد خارجى را، و مراد از «حالت مخصوصه»، يعنى طورى مي كند كه آنها مثلاً مي سوزانند، و اين صفات، تأثير در آن مواد جسمانى مي كنند؛ به طورى كه حواس آن را ادراك مي كنند، مثلاً لامسه ادراك سوزش مي كند و مي گويد: سوختم، و يا اين سرد و زبر و نرم است.

مثلاً الحرارة تقتضي تفريق المختلفات من الأجسام، و جمع المتشابهات منها در مطوّل این بحث آمده که، حرارت تفریق مختلفات و جمع متشابهات می کند، برخلاف سرما، که مختلفات و اضداد، چون خاک و کاه و آب را با همدیگر جمع و جفت می کند، و آنها یخ نمی زنند، ولی اکنون بر خاک آفتاب تأبیده و حرارت اجزای آن را از هم متلاشی می کند و از همدیگر جدا می شوند، پس مختلفات از هم جدا می شوند؛ و هر جزئی به سوی مشابه خود می رود، لذا حرارت جمع متشابهات می کند. هوا به سوی هوا و خاک به سوی مثال آن هر کدام به سوی همجنس خود می روند. پس حرارت خارجی اقتضای تفرق مختلفات دارد والاستقامة حالة قائمة بالخطّ بما تکون أجزاؤه علی سمت واحد استقامت قائم به خط است؛ یعنی می گوییم: خط مستقیم است. «بما تکون»، یعنی بحیث تکون» این جمله، خط مستقیم را معنا کرده و مستدیر نیز به گونه دیگر است. و قس علیه الانحناء و التشکّلات، ف إذا عقلناها و مستدیر نیز به گونه دیگر است. و قس علیه الانحناء و التشکّلات، ف إذا عقلناها و وجدت فی النفس المجرّدة، یعنی این صفات در نفس موجود شوند حالّة فیها در حالی که این صفات حال در نفس هستند، زیرا تعریف علم: «هو الصورة الحاصلة من الشیء

في العقل، است و در اينجا باز لفظ حلول را آورده است در هر صورت جواب مي دهد كه لم يلزم إلا اتصاف بما من شأنه أن يصير به الأجسام حارة أو باردة أو متشكلة، أو غير ذلك؛ يعنى ذهن به استقامت و انحناء متصف نمي شود، اما به همين اندازه كه آنها در ذهن آمدند صحيح است بگوييم و چنين براى آنها حكم بياوريم كمه آنها اوصافى هستند كه «إذا و جدت في الهويات العينية كانت اقتضاؤها كذا و كذا، نه اينكه در ذهن چنين اقتضايي را داشته باشند.

اما جواب ناتمام است و انسان به آن آرام نمی شود و همان حرف اول را می گوییم:
مگر من عالم به شیء نیستم، و شیء را هو هو ادراک نکردم. پس چرا خاصیت وی را
ندارد؟ پس با تغییر الفاظ و جواب صوری مشکل حل نمی شود. لا أن یصیر النفس
موضوعة لهذه المحمولات الانفعالیة المادیّة. این صرف ادعاست، این مطلب را، که در
نفس هستند و نمی سوزانند، می دانیم، زیرا هیچ کس را آتش ذهنی نسوزانیده است.
پس جواب چه شده است؟

و لقائل أن يقول: هذا الجواب لا يجري في النقض بلوازم الساهيات و الأوصاف الانتزاعية و الإضافيات كالزوجية و الفردية، و الوجوب و العلية، و الأبوة و أمثالها مما ليست من الأمور الخارجية. مرحوم آخوند به ضعف اين جواب با جملة «و هو المذكور في الكتب» اشاره به همان اكتفاكر ده و رد آن را به خود خواننده واگذارده است. اما در عين حال اشكالاتي نيز ممكن است بر آن شود كه قابل جواب است، پس اصل جواب گرچه مورد رضايت نيست و داراي اشكال است، ولي «لقائل» را مي توان جواب داد. گرچه مورد رضايت نيست و داراي اشكال است، ولي «لقائل» را مي توان جواب داد. قائل مي گويد: زوجيت و فرديت را ادراک مي کنيد، و اين امور اصلاً از امور انتزاعي بوده و در خارج واقعيت و تحقق ندارند. علت در خارج موجود است، ولي عليت در خارج موجود است، ولي زوجيت در خارج موجود نيست. معدودهايي که زوجيند در خارج هستند، ولي زوجيت در خارج موجود نيست. اگر دربارهٔ آتش و سرما بپذيريم که از خارج گرفته شده خارج موجود نيست. اگر دربارهٔ آتش و سرما بپذيريم که از خارج گرفته شده باشند، و لازم نباشد حکم خارج، حکم ذهن بوده باشد، اما دربارهٔ اين امور

انتزاعی، که در خارج واقعیت ندارند، چه میگویید. در اشکال ششم نیز همین سخن مي آيد، و البته اين مطلب مُعدّ براي اشكال بعدي است. در ايسنجا مثالهايي زده که زوجیت و فردیت بویی از وجود دارند، علاوه بر اینها معدومات چگونهانـد آنها كه حتى از اين مقدار وجبود هم بمهره ندارند!؟ و كذا لايجري في صفات المعدومات كه أنجا هيج واقعيتي نــدارنــدكــالامتناع و العــدم و أمــثالهما، إذ لايــتيـــّـر لأحد أن يقول: إنَّ اتَّصاف مـحلَّ الزوجيَّة و العـلَّيَّة و الامـتناع مـن الأحكـام الستعلُّقة بوجودها العيني. حرارت و برودت در خارج موجود است، ولي زوجيت و فسرديت در خارج موجود نیست، پس این اوصاف را از کجا انتزاع کردید، و آنمها را دارید؟ آیا این اوصاف هم یک هویت عینی دارند و دارای صورت ظلی در ذهن هستند؟ و آيا اينها هم صورت ظلي و ذهني آنها طوري است كه، إذا وجدت في الخارج فللان آثار را دارند؟ این حسرف بسرای آن دسته از اصور خسوب است، ولی در ایس صوارد چنین سخنی راه ندارد، و تنها صورت ظلّی دارند و هویت عینی و خارجی ندارنـد. إذ لاوجود لأمثالها. لأتُّمها إسَّا أسور اعستباريَّة عنقليَّة من لوازم الساهيَّات. أو عندميَّة من صفات المعدومات. پس اینها که فقط امور اعتباری ذهنی اند و هبویت خیارجی ندارند، پس ظل چه چیزند؟ و خارج آنها چیست که آنها سایهٔ آن خارج باشند؟ ایس بود صورت نقض.

و یمکن دفع هذا الایراد... نحو الوجود الأصیل و الخارجي می توانیم مجیب را در این جواب یاری دهیم، گرچه اصل جواب مطلوب نیست، اما در اینجا او را یاری می کنیم و می گوییم: وجود هر شیء به حسب آن شیء است. هویت عینی زوجیت لازم نیست در رتبهٔ دیگر صور ذهنی خارجی کذایی و قوی داشته باشد، بسلکه خارج زوجیت و جودی وجودی ضعیف تر از وجود موجود اصیل دیگر دارد، مگر لازم است که هر وجودی که در خارج است آن گونه قوت داشته باشد؟ برخی از موجودات به تبع وجودات اصیل موجودند و وجود، امری ذات

تشکیک است و شدّت و ضعف در آن راه دارد، و مراتب وجودات متفاوت است لذا در خارج وجود رابط داریم. وجود رابط در خارج متحقق است، اما نه همانند دیگر وجودات مستقل، بلکه در دزید قائم، معنای نسبی تصور می شود که وجود رابط است و بین زید و قیام پیوند می دهد و عقل با تجزیه و تحلیل این نحو و جود را می فهمد. در اینجانیز هویت عینی زوجیت و فردیت این است که اینها طوری هستند که وقتی در خارج معدودی مثل چهار تحقق پیدا کرد، زوجیت از این ممعدود انتزاع می شود و فردیت ازآن معدود پنج استفاده و انتزاع می شود. پس وجود طفیلی بسه تبع وجود معدود دارند. پس بیش از این در وجود خارجی آنها نیاز نداریم، گرچه ذهن ما چنین انس گرفته است که تا میگوییم وجود، موجود اصیل و منشأ آثار و مؤثر کذایسی به ذهن می آید و به سراغ آن موجودات قوی می رویم و ذهن می خواهد این موجودات ضمعیف را ادراک کسند در زحمت مسی افتد والا وقتی قائل شدیم که مراتب وجودات محفوظ است و از موجودات قوی به زمیان و هیولا و نسبت میرسد، که بسیار ضعیف هستند، اینجا یک انسی پیدا می شود و نحوهٔ وجود آنها را در خسارج میپذیرد. لذا زوجیت و فردیت هم امثال ایس موجودات ضعیف هستند. پس وجود آنها به تبع موصوفات در خارج موجودند. پس وجود ظلی آنها این چنین وجود اصلی دارد؛ مثلاً خود علم در ما حـظی از وجـود دارد کـم کـم بالاميرود و واجب الوجود ميشود، زيرا علم از صفات واجب و عين ذات اوست، ولي مراتب ضعيف علم با أن قابل قياس نيست بنابراين هر معنا و صفتي وجودي دارد، از ایس رو فسرمود: «و لکسل صعنی حیظاً مین الوجبود، و میثال آن را زوجبیت و امثال آن قرار داده است. پس زوجیت طوری است که موصوف آن به گونهای است که عاقل از آن انقسام به دو متساوی را ادراک میکند، پس همانند وجودهای اصبیل دیگر نیست. مراد از دانقسام بمتساویین، زوجیت است. پس در خارج اربعه موجود هست و انقسام به متساویین شده است. بنابراین زوجیت به تبع موصوف در خمارج

موجود شده است. پس وجود اصیل و خارجی زوجیت همان وجود تبعی برای اربعه است.

فأمًا إذا تصورت النفس معنى الزوجية فليس هذا نحو وجودها الأصيل. ايس معناى زوجيتى كه هويت عينى اش اين بود كه در خارج به تبع منشأ انتزاعش تقرر داشت، به ذهن مى آيد و به او وجود ظلى مى دهيم؛ يعنى به همين اندازه بگوييم كه زوجيت و اشباه آن هم وجود عينى دارد پس هم داراى هويت عينى است و هم هويت ظلّى. پس اين تصور ذهنى زوجيت نحوة وجود اصيل آن نيست، بلكه وجود اصيل آن در خارج به تبع منشأ انتزاع آن است إذا لا تصير النفس بسبب إدراكها مفهوم الزوجية، بحيث يفهم منها الانقسام بمتساويين نفس زوجيت را ادراك كرده، ولى خود نفس انقسام به دو امر مساوى نمى شود پس مصداق زوجيت نيست، بلكه معدود در خارج انقسام به دو امر مساوي نمى شود و كذا الحكم في نظائرها. اين مطلب در فرديت و امثال آن هم مى آيد.

اما بحث از عدم و امثال آن در وجه ششم خواهد آمد، که نحوهٔ اعتبار عدم و لحاظ عدم به چه نحوه است؟ در هر صورت جناب آخوند فرمود: و أشا العدم و أمثاله، فلاصورة لها في العقل اين عدم صورتى ندارد. سؤال: آيا ما هيچ و نبود را تصور نمى کنيم؟ آيا معدوم به تصور در نمى آيد؟ اگر معدوم متصور است پس ادراک آن به چه نحوه است؟ ما هيچ را مى فهميم و مى دانيم هيچ، هيچ است، و واقعيتى ندارد، اما مفهوم آن در ذهن آمده است. به اين پرسش چگونه بايد پاسخ داد؟ پاسخ همان تفاوت بين دو حمل اولى ذاتى و شائع صناعى است. بلکه به صورت گسترده تر، هيچ و نبود و شريک البارى و حتى مفهوم خود هستى، چگونه ادراک مى شود و احکام بسراى شريک البارى و حتى مفهوم خود هستى، چگونه ادراک مى شود و احکام بسراى آن آورده مى شود؟ واجب الوجود بالذات، که واجب الوجود مین جميع الجهات است، چگونه ادراک مى شود؟ و چنين موضوع قضيهاى چگونه ادراک مى شود؟ در دهـو الوجـود الحـيّ بـر ايـن موضوع حـمل

می شود و موضوع آن چگونه ادراک شده است؟ پس نه تنها در نبود و هیچ این مشکل موجود است، بلکه در محض بود نیز این سخن می آید که چگونه ادراک به آن تعلق می گیرد؟

در کتابهای پیش تر این نکته نبود که در وجود ذهنی، عنوان حکایت معتبر است؛ وقتی عنوان حکایت معتبر نباشد وجود ذهنی نیست و تنها صورت علمیهای در نفس است و اما وصف وجود ذهنی به اصطلاح این بیاب، به معنای حکایت و مرآت بودن خارج است، و اگر حکایت از خارج بر آن صادق نباشد، وجود ذهنی بر او صادق نبیست و صرف صورت در نفس را وجود ذهنی نمیگوییم. در وجود ذهنی عنوان حکایت و محاکات خوابیده است، حالاکه این است، معنای عدم ازچه چیز حکایت می کند؟ محال از چه حکایت می نماید؟ ممتنعات از چه چیز حاکی اند؟ در وجود ذهنی باید عنوان حکایت و محاکات باشد. این مطلب را در ذهن داشته باشید و بیرورانید. پس حالا که عدم صورتی در ذهن ندارد چه جوری عدم را می فهمیم؟ میگوییم: به طفیل وجود فهمیده

بل العقل بقرّته المتصرّفة يجعل بعض المفهومات صورة و عنواناً الأصور بساطلة، و يجعلها وسيلة لتعرّف أحكامها. عقل بود را عنوان براى فهم امور مقابل قرار مى دهد. من كه هستم از هستى خود، نيستى را مى فهمم. معدومات و ممتنعات نيز به طفيل وجود و به طور استطرارى فهميده مى شوند، چنان كه در فلسفه بحث از عدم، استطرادى است. پس به طفيل وجود و هستى ها عناوینى را ادراك مى كنيم، و آن عناوین را مرآت و موضوع این امور قرار مى دهیم.

اشکال پنجم\* بسر و جمود ذهبنی ایس است که میگویند: مگر شما ذهبن را از موجودات خارجی نمی دانید؟ عقل و نفس و ذهن همه از موجودات عینی خارجی

<sup>•</sup> درس دویست و سیزدهم.

هستند. و چون خود این ذهن موجود خارجی است اوصاف و صفات طاری بر وی نیز خارجی است، همان گونه که دیوار خارجی است سفیدی و دیگر اوصاف دیـوار نیز خارجی است. پس نفس و به تعبیر دیگر، ذهن و عقل مگر از موجودات خارجی نیست؟ اگر از موجودات خارجی است، یکی از اوصاف آن علم به اشیاء است. صورت شیء در ذهن واقع است، و چون ایس اوصاف امیری خیارجی است پس اوصاف وي خواه در تعریف علم بگویید: صورت عند النفس است و یا لدي النفس و خواه به نحو حلول و انتزاع و تجريد باشد و خواه به نحو انشاء همانند نفس در خارج موجود است. پس صورت آن شيء که موجودي ذهني است و ذهن در محارج موجود است. پس صورت ذهنی همانند شیء در خارج میباشد، زیرا علم به آن شیء است. و گفته شد که شیء بدون کم و زیاد به ذهن می آید والا علم به آن شیء صادق نمی بود. این صورت ذهنی هم از موجودات خارجی است، زیرا ذهن و نفس در خارج موجود است و همان گونه که آب در کوزه همانند کوزه در خارج موجود است. حالا که صورت ذهنی به وجود ذهن در خارج خود صورتی خارجی شده باید آثار وجود خارجی را داشته باشد. پس تک تک مفردات کلام قائل خیلی روی حساب است، ولی نتیجه وفق نمیدهد. مرحوم آخوند هم آن چنان که میباید بسر مبنای رصین خسود جواب بدهد، جواب نداد، در حالي كه بهتر از آن وفوق آن مي توانست جواب دهد. یک کبرای کلی در جواب آمده و آن اینکه معنای دفی، در دو موضع دال بر ظرفیت است، ولي بايد به كار برد و در موارد استكمال آن دقت كرد. در اينجا به طور اختصار مطلب راگذرانیده، ولی در شرح هدایه اثیریه ا راجع به جوهر و عرض این تعریف را بياده فرمود كه، والجوهر الماهية إذا وجدت في الخارج كانت لافي موضوع. معناي «في» در دفي الخارج» چيست؟ اثيرالدين ابهري و آخوند در شرح هدايه " واردمعناي

۱. که با هشت رسالهٔ دیگر از شیخ و دیگران چاپ سنگی شده است.

۲. ص ۲۵۹، (چاپ سنگی).

«فی» شدند. در هر صورت خود ما این مطلبی که آخوند به ما یاد داده کمی تجزیه و تحلیل کنیم: وجود عینی خارجی و وجود علمی ذهنی اصیل است، بنابراین چگونه می توانیم بگوییم وجود ذهنی اصیل نیست، و وجود خارجی اصیل است، مگر وجود ذهنی متقرر نیست، و احکام خاص و ویژه خود را ندارد؟ مخصوصاً اگر این وجود ذهنی علم فعلی باشد.

در اشارات المبحث علم فعلي و انفعالي عنوان شده است. علم فعلي معلوم آفرين است، به اینکه مثلاً گاهی علم منشأ معلوم در خارج می شود؛ مثل مهندس که از روی مبانی هندسی نقشهٔ ساختمانی را در ذهن میکشد، و همان را هو هو در خارج تحقق میبخشد و همین علم منشأ برای ساخته شدن این بنا، بر طبق آن علم میشود. پس این علم فعلى است. اما أن كس كه خبر ازنقشه مهندسي ندارد، وقتي با ايمن بمنا مواجمه می شود صورتی از این بنا در ذهن وی قرار می گیرد. این علم، علم انفعالی است. پس این علم بعد از فعل و آن علم قبل از فعل است. پس هر دو از این بنا و خصوصیات آن خبر می دهند، اما یکی آن گونه علم دارد و این دیگری به گونهٔ دیگر. علم اولی فعلی و علم عنایی است، و دومی علم انفعالی و برگرفته از شیء است. صورت علمی ما از قسم علم انفعالی است، و صور علمی مبادی عبالی، فیعلی است، زیبرا آنها معمار وجودند، و فعلی به موجودات داشته و منشأ پیدایش موجودات سلسلههای طولی مادون هستند. پس آیا به این وجود علمی اصیل نگوییم؟ پس وجود در این مرتبه هم همانند وجود خارجی اصیل است، و آثار مربوط به مرتبهٔ وجودی خود را داراست، پس علم چه فعلی و چه انفعالی در عالم خود منشأ آثاری است، و برای خودش اصالت دارد؛ صورت انفعالي براي خود عالمي دارد و احكامي، چنان كه علم فعلي نيز عالمي و احكامي دارد. درباره به كار بردن كلمه «في، مرحوم آخوند عنايت خاصي دارد. یک شخص با عوالم خود با اینکه یک هویت و یک شخص است، ولی همین

١. شرح الشادات، نمط ٧، فصل ١٤، ص ١٩١، (چاپ اول).

اطلاق «فی» نسبت به عوالم و افعال خود وی چه قدر عرض عریض دارد، و سلسلهٔ طولی این «فی» مقدار است! گاهی از خود خبر می دهد که من در این خانه و بقعه نشسته ام. من در اینجا قرار دارم. اطلاق این «در» و معادل آن در عربی «فی» در مادیات به چه نحوه است!؟ آیا این اطلاق از «فی» همانند اطلاقات دیگر به اشتراک معنوی است، و یا به اشتراک لفظی است؟ آیا بودن زید «در» این بقعه و بودن آب «در» ظرف به اشتراک معنوی نیست؟ در این دخدغه نداریم که این اطلاقات در عالم ماده به اشتراک معنوی است، زیرا واقعاً ظرف و مظروف همند، و در همه جا یکسان هستند.

اکنون همین شخص که در اطلاق دفی، میگفت: من در این خانهام و یا زبان در دهان من است، و لقمهٔ نان در دهن من است، بگوید: علم در جان من است، و معرفت در سرّ من ریشه دارد و حقایق در ذات من نهفته است. این «در» و «فی» در معانی و حقایق با آن ددر، و «فی» به یک معناست، و به اشتراک معنوی میباشند؟ یا ایس که می گویید: در اینجا علم در صقع نفس ناطقه عین نفس و نفس نفس و متن ذات او ميشود، و خوراك و غذاي بالفعل اوست؛ وجوداً آنها يك حقيقت هستند، غـذا بــه سنخ مغتذي شده و او را سعه وجودي داده و انبساط وجبودي پيدا كرده است بـه طوري كه وي محيط به زمان و مكان مي شود، و اگر از خود خبر مي دهد كه من در اینجا نشستهام این خبر از یک مرتبه و مرحلهٔ نازل اوست و از نشأهٔ شهادت مطلقه خبر داده است، و در عين حال بگويد: من اينجا نشستهام و اينجا نيستم و بــه كــجاها رفتم و چهها هستم، تناقض نگفته و راست است. پس اکنون آیا اطلاق «فسی» به لحاظ مراتب وجودي نفس ناطقه به اشتراك معنوي است به اين كه در همهٔ مراحل به یک معناست یا به اشتراک لفظی است؟ مثل ایسنکه انسسان لفظ عین را در تسراز و و یا در شمس و یا در چشمه به کار برده است، در اینجا نیز افعی، در نشأهٔ شهادت مطلقه و عالم طبیعیات مادی وی به کار رفته و ایس «فسی» بـا آن نشأه ذهسنی و عـالم

نفس ناطقه تفاوت دارد؛ علم در جان اوست غیر از این است که نان در دهان اوست، و غیر از قلم در جیب اوست. نشستن در این بقعه با بودن علم در نفس تفاوت دارد! پس به اشتراک لفظی «فی» در موارد متعدد به کار گرفته شده است. ایس بود اصلی شریف و اصیل.

در جسلسهای بودیم: کسی مسؤال کرد: اگر انسان مجرد است و مجرد جا نسدارد پس چه مسعنا دارد که مجرد در مادی باشد؟ پس اگر بگوییم مین در اینجا نشستهام صحیح نیست، در حالی که این اطلاق صحیح است پس نفس مجرد نیست، زیرا مجرد طبق فرض زمان و مکان ندارد، ولی مین مکان دارم. من با ایشان راجع به عوالم گوناگون یک حقیقت سخن گفتم به تعصب نمی گویم من با ایشان راجع به عوالم گوناگون یک حقیقت سخن گفتم به تعصب نمی گویم این مطلب نیز در روایات آمده است و همان طور که بارها گفتم قرآن و عرفان و برهان از هم جدایی ندارند. قبلاً نیز آن روایت امام صادق این با شخص ستاره شناس که در ماده «نجم» سفینه البحاد و نیز در جلد چهارم «سماء و عالم» بحاد الاتواد آمده است نقل کردم. حضرت فرمود: مین که در ایسنجا نشسته م چهاره زار عالم را سیر کرده ام. پس مراتب انسان و معنای «فی» در عوالم گوناگون متفاوت است.

پس اگر انسان به حسب ظاهر گفت: من شنیدم، و دست بر روی گوش گذاشته و بگوید: «بهاتین» شنیدم، و یابه این بوییدم و یا با این راه رفتم و دیدم، در عین حال همه اسناد به یک هویت و یک شخصیت و انانیت داده می شوند، و همهٔ عوالم گوناگون از طبیعی تا مثالی و عقلی و مقامات غیرمتناهی لایقفی وی، از یک شخص خبر می دهند و او را در هر عالمی «فی» خاصی است پس «فی» در عالم ماده با عالم مثال و «فی» عالم مثال با «فی» عالم عقل وی تفاوت دارد. پس اگر صورت علمیه «در» نفس هست و این صورت علمیه البته حاکی از خارج است، زیرا عوالم گوناگون از همدیگر حکایت دارد و هر مرتبه ای عالی سلسله و پیکرهٔ وجود به قاعدهٔ امکان اشرف و امکان اخص

از مرتبهٔ دانی حکایت میکند، و بین آنها محاکات و مماثله است «صورتی در زیس دارد، آنچه در بالاستی».

بالایی متن مادون و پایبنی شرح آن است، و جدایی بین عوالم نیست. عالم عقول و عالم فرز و مثال و عالم شهادت هر کدام حکمی دارند، و احکام شهادت مطلقه به عالم مثال برده نمی شوند، و احکام عوالم مثال به عوالم عقول برده نمی شوند، لذا اگر کسانی خواستند چنین کنند، باید آنها را متوجه اشتباه کرد. پس اگر مرحوم آخوند در جواب بر مبنای قوم فرمود: اینکه دو وجود، یکی اصیل و دیگری غیرمتأصل و ظلی است و آثار وجود ظلّی همانند آثار اصیل نیست خود جوابی است، ولی اگر آن گونه که ما پاسخ دادیم پاسخ می داد أوقع فی النفوس بود.

الإشكال الخامس: أنّ الذهن موجود في الخارج، و الأصور الذهنيّة صوجودة فيه يعنى در ذهن على ما قرّرتم. صغرى و كبرى را فرمود اكنون نتيجه فيلزم من تعلّقنا لها امور ذهنى وجودها وجود امور ذهنى في العقل عقل، يعنى ذهن الموجود في الخارج صفت براى عقل است. پس اكنون كه عقل موجود در خارج شد و اين امور ذهنى در موجود خارجى هستند پس به قياس مساوات امور ذهنى خارجى هستند. و الموجود في الموجود في الشيء موجود في ذلك الشيء قياس مساوات به واسطة يك آلت واسطه، معنا را به ديگرى سريان مى دهد، گرچه لفظ مساوات، يعنى «المساوي لشيء مساو لسماوي ذلك الشيء» نباشد و ملاك در قياس مساوات بعنى «المساوي لشيء مساو لسماوي ذلك الشيء» نباشد و ملاك در قياس مساوات بعنى «المساوي لشيء مساو لسماوي ذلك الشيء» نباشد و ملاك در قياس مساوات كودن لفظ مساوات زيست، اما در

والموجود صورت ذهني في الموجود في الشيء ابن شيء، عقل است كه در خارج مي الموجود في ذلك الشيء ابن «ذلك الشيء» خارج است. پس ابن امور ذهني كه در ذهن هستند بايد خارجي باشند كالماء الموجود في الكوز الموجود في البيت.

والجواب این جواب بر مبنای قوم است و نه بسر مبنای آخوند: أنّ المسوجود في الموجود في السيء إنّما یکون موجوداً في ذلك الشيء إذا كان الوجودان متأصلین و یکون الموجودان هویئین، کوجود الماء في الکوز، و الکوز في البیت این دو موجود اگر اصیل و عینی باشند صحیح است، ولی در اینجا یکی اصیل و دیگری ظلی است بهخلاف الموجود في الذهن، یعنی ذهن موجود در خارج است الموجود في الغارج، فإنّ العاصل من المعلوم في الذهن صورة لاهویّة، یعنی هویت عینی نیست، بلکه ظلّی است والوجود ظلّی لامتأصل سخنانی که قبلاً بیان شد در خاطر باشد که این فرمایش قوم مورد اشکال است، زیرا که وجود ذهنی نیز اصیل است و من الذهن في الخارج هویّة و الوجود متأصل. ذهن در خارج هویت و اصیل است، ولی معنایش این نیست که دما فیه هم در خارج اصیل باشد و هویت متحقق در خارج باشد.

و معنی «فی» فی الموضعین مختلف، و کذا استعمالها فیهما و فی المکان و الزمان لیس بسعنی واحد، بل بالحقیقة و السجاز ایس حرف خیلی خوب است و کبرای کلی خوبی است. پس تأصّل در هر موطن به وزان آن موطن است؛ هم ذهنی و هم خارجی تأصل دارند، صور علمی هم تأصل دارد و آن هم خارجی است منتها خارج مراتب دارد و در طول هم هستند، و هر مرتبه از وجود حکمی دارد. پس معنای «فی» در دو موضع مختلف است، و البته اختلاف آن در حد اشتراک لفظی است، نه اینکه اشتراک معنوی داشته باشند. «فی» در مکان و زمان و دیگر موارد عالم شهادت به یک معناست و بین آنها اشتراک معنوی است، ولی وقتی «فی» در عوالم طولی و سلسله مراتب وجودی استعمال می شود دیگر بین آنها اشتراک معنوی نیست، بلکه اشتراک نفظی است، زیرا در عالم ماده «فی» به معنای ظرف و مظروف است و در آنجا چنین نست.

یکی از ادلهٔ تجرد نفس همین است که بدن و قتی مقداری غذا خورد میگوید سیر شدم و دیگر نمیخواهم، ولی نفس چنین نیست، هر چه به او غذا بدهید، بــه جــای

اینکه بگوید سیر شدم میگوید اشتهایم بیشتر و سعهٔ وجودیام افرون شده است. حضرت وصي ﷺ در كلمات قصار نهج البلاغه ا فـرمود: «كُلُّ وعباءٍ، وعباي مبادي ويَضيقُ بِما جُعِلَ فيه، بالاخره دريا هم باشد آب گرفته و پسر شمده و ميگويد ديگسر نمیگنجم پس با آنکه گنجایشی فراوان دارد، ولی چون مادی است پر شده است و ديگر قبول نميكند «إلّا وِعاء الْعِلْم فَإِنَّه يَتَّسِعُ بِه». برخي از نسخ «به» نبدارد. وسبعت ظرف علم با دانشاندوزی بیشتر، بیشتر میشود. این جملهٔ از حدّ دلیل بـر تـجرد نفس ناطقه دلالتي فراتر دارد، بلكه نه تنها بيان مي فرمايد كه نفس ناطقه مجرد از ماده و احكام آن است، بملكه روشس ميكند كه نفس ناطقه داراي مقام فيوق تجرّد است. چرا؟ برای اینکه مفهوم تجرد ایس است که موجودی مبرا و معرّی از ماده و احكام مادي است و بيش از اين دلالت ندارد. موجود جوهري قائم به ذات، از ماده و احکام ماده مبراست. این معنای مجرد است. اما مجردی که هرچه به او غذا بدهید اشتهایش بیشتر و سعهٔ وجودی او افزون شود، ایس معنا در معنای تجرد خوابیده نیست، این کاری به مقام تجرد ندارد، بلکه ایس مقام لایقفی نفس است. بعد در این کتاب خواهیم خواند که نفس را حدّ محدود نیست و در جمایی نسمیایسستد اإقسراً و ارق؛ بمخوان و نبظام همستی را بمالا بسرو.» نبظام هستي غير متناهي است. پس هر چه معارف نفس افزون شد اشتها و سعه وجودياش بیشتر می شود، و هر چه قابلیت بیشتر شده عطا هم بیشتر می شود و همین طور پلّه پلّه بالاتر مي آيد. روزي براي فهميدن الفبا و صداي «اُه چه قدر در زحمت بود، الآن چه چيزها مي فهمد! اين مقام لايقفي نفس است پس علاوه بر اينكه مجرد است حدُّ يقف ندارد.

شیخ در شفاه و فارابی در مصوص فرمودند که اگر کسی گفت: مرا همین مقدار بس

۱. حکمت ۲۰۵.

٢. ر.ك: فصوص المحكم، تصحيح و شرح آية الله حسن زاده، ص ١٣١.

است، وی بیمار است. و باید به طبیب مراجعه کند، زیرا نفس ناطقه و عقل نمیگوید بس است، پس اگر گفت مرا بس است و زندگی من با آن اداره می شود ایس بسر اشر مجاورت با خاکیان و هوا و طبایع و شهوات این سویی است و مریض و گرفتار شده پس خود را به طبیب برساند.

بل بالحقيقة و المجاز، بلكه بفرماييد به اشتراك لفظي «في» در ايسن مـوارد اطـلاق مى شود، لأنَّ كون الشيء في الخارج ليس من قبيل الماء في الكوز، بل معنى كون الشيء في الخارج هو أنْ تترتّب عليه الآثار المطلوبة منه باز مقداري شامح وجود دارد و اين جواب با مبنای محکم آخوند آمیخته شده است. در هر صورت علم فعلی خود آثاری دارد که این آثار مطلوب از اوست و علم انفعالی نیز آثاری دارد کیه از وی میطلوب است. وجود خارجی هم آثاری مطلوب دارد. پس چندان حرف راست و مستقیمی نیست. در اینجا سخن از ظرفیت خارج برای اشیاء آمده است، مرحوم آخوند در اینکه خارج برای اشیاء چه ظرفی است اشاراتی کرده است. آیا خارج همانند «الماء في البحر؛ است؛ يعني همانند ظرفيت و ظرف و منظروف است؟ أيا ايس كلمات وجودي مثل زمين و فلک و ملک و عقل «في الخارج» هستند، و همانند «في» در امور ظرفی در خارجند؟ و خارج چگونه ظرفی است؟ پس مرحوم آخوند از اطلاقات لفظ دفی» یک ار تقاء و اضرابی حتی در امور مادی دارد، به اینکه در همین موجو دات مادی نیز لفظ «فی» نمی تواند به صورت اشتراک ممعنوی باشد. حیالا از امور ممجرد که بگذریم، در همین امور مادی از قبیل درخت و سنگ که در خارج هستند آیا این دفی، و «در» همانند «الماء في الكوز» است؟ پس حتى در اينجا نيز اطلاقات «في» متفاوت است و این عالم و آن عالم ندارند. اگر ۴ = ۲ × ۲ است در همهٔ عوالم چنین است. پس اگر بنا شد جمع بین دو نقیض محال باشد پس هم در عالم ماده و هم در عالم ماورای ماده باید محال باشد، در حالی که من در ذهن اجتماع دو نقیض را تصور میکنم و در مورد آن دو حکم به عدم اجتماع میکنم، پس جمع دو ضد و دو نقیض در ذهن شده است. پس اگر من اوضاع و احوال آنها را مشاهده نکنم و نبینم و آن دو را در یک موطن جمع نکنم چنین حکمی دربارهٔ آنها نمی توانم بنمایم. بنابراین هر دو در نفس ناطقه جمع شدند، در حالی که اجتماع دو نقیض محال است، چنان که در مشلین و ضدین نیز همین سخن می آید.

و نیز دربارهٔ تصور شریک الباری، ممتنع و معدوم و مجهول مطلق نیز همین سخن مي آيد، زيرا با تصور أنها اين امور تحقق در ذهن پيدا كردند، همان گونه كه تحقق اجتماع دو نقیض محال است، ولی تقرر و تحقق در ذهن دارند، این امور نیز در ذهن وجود یافتند. پس وی میگوید: آنها چگونه محالیاند که فردی از آنها در ذهن متحقق شده است، مگر قاعدهٔ عقلی تخصیص بردار است؟ میگوییم: شما در غفلت هستید، تعقل محالات محال نيست، اين صورت متصور شما منشأ و معلول نفس شماست كجا اين صورت محال است؟ «كل ما ميّز تموه بأوهـامكم في أدقّ معانيه مخلوق مصنوع مثلكم مردودٌ إليكم. ١٠ پس اكنون كه ايمن معاني مخلوق ذهمن هستند، و مخلوق ممكن، ممكن است، پس همة مقاهيم تصور شده از ممتنعات وقتي به واسطة نفس ناطقه تعقل شدند در شمار ممكنات هستند. اطلاق محال و مستنع و مجهول مطلق بر آن نباید کرد. اینکه میگویید: من مفهوم مطلق را ادراک کردم آن را تشخص و وجود دادید، و آن را از ابهام و اطلاق به در آور دید، پس آنها و جود یافتند و وجود نور است، پس چگونه ایس مجهول مطلق است؟ البته جا دارد که ایس مطلب را از سهروردي بپرسيم آيا جنابعالي به حكم تبطابق كيونين، عالم و آدم، آدم را واجـد نشآت سه گانه می دانید یا خیر؟ وی به شهادت مطلقه و خیال منفصل و عالم عقل اعتقاد داشت، ولي در انسان چه ميگويد؟ پس اين يک طلب از مرحوم شيخ اشراق. آخوند و اهل عرفان ميكويند: عالم شهادت مطلقهٔ انسان بدن اوست، خيال متصل، عالم برزخ و مثال دنی می باشد و عقل وی در محاذات عالم عقل است. اما سهروردی

۱. بندار الاتوار، ج ۶۹، ص ۲۹۳، (چاپ اسلامیه).

نمی تواند قائل به نشآت ثلاثه باشد، زیرا قائل به خیال متصل نیست، زیرا ایشان فرمود: مرآت انسان را به عالم مثال منفصل سوق می دهد و متصل می کند و انسان صور و اشباح را در آن عالم مشاهده می کند. در هر صورت اکنون در ایس اشکسال می گوییم: اگر صور علمیه و اشکال در انسان تحقق پیدا کرد، پس صفت امکان گرفتند، زیرا معلول نفس ناطقه شدند، و ممتنع و واجب، و مجهول مطلق نیستند. آیا ما واجب و ممتنع و مجهول مطلق را ادراک نکردیم؟ می گویید: بله، ادراک کردیم. همان گونه که در نعلیقهٔ شریف جناب استاد مرحوم علامه طباطبائی است، وجود ذهنی خود صور علمیه با لحاظ و عنوان محاکات خوارج وجود ذهنی خود صور علمیه نیست، بلکه صور علمیه با لحاظ و عنوان محاکات خوارج محاکات، صورت علمیه در نفس ماست، پس اکنون در جواب از اشکال مسجهول مطلق و ممتنع و واجب چه باید گفت؟

همانگونه که بیان شد\* اشکال سادس باید به دو شعبه تفصیل داده شود و اشکال خامس نیز تحریری دوباره می خواهد. اکنون که به فیضل الهی مشیغول کاریم و سفره گسترده است باید فرصت را میغتنم شیمرد و حرفها و مطالب و یادداشت ها را جمع آوری کرد که به دقت خود کار می رسد، و هیمیشه ایس سفره گسترده نیست.

اشکال سادس شعبهٔ سومی هم دار د که جناب علامه فرموده، و در حاشیه بیان کرده است.

شعبهٔ اول اشکال سادس: محالات و نشدنی ها همه جا محالات هستند، چنین نیست و محال در ظرفی باشد و در ظرف دیگر ممتنع نباشد اجتماع نقیضین در علم و عین محال است، اما چگونه اجتماع نقیضین در ذهن ممکن می شود و حکم عقلی تخصیص می خورد؟ زیراشما می گویید که حکم بر روی آن می رود، و موضوع برای

**ه درس دویست و چهاردهم** 

حکم به محال میشود، و موضوع باید در ذهن محقق شود تا حکم به محال بودن بر روی آن بیاید.

شعبهٔ دوم: شما می گویید: اشیاء بنفسها فی الذهن حاضرند، مگر محال، محال نیست، محال چه در ذهن و چه در عین محال است. چنین نیست که ذات محال تغییر و انقلاب پیدا کند، و در ذهن این محال ممکن شود. بنابراین چگونه مجهول مطلق ممتنع و شریک الباری و امثال این ممتنعات را ادراک می کنیم، در حالی که این امور، اموری ممتنع و غیر قابل تحقق هستند، و هرگز در خارج تحقق پیدا نمی کنند. شریک الباری در خارج محقق نمی شود، اما در ذهن آن را تقرر می دهید. و نیز چگونه موخد دربارهٔ حق سبحانه چنین حکم می کند که صفات وی عین ذات اوست؟ موضوع این قضیه، یعنی حق سبحانه را چگونه ادراک می کنید؟ در حالی که هر گونه ادراکی نسبت به وی داشته باشید مستلزم تصور اوست، و هر گونه تصور، مخلوق شماست و ممکن شمخلوق مثلکم مردود الیکمه؟ پس تصور وجود صمدی چگونه است؟ و نیز اگر کسانی قاتل به اصالت ماهیت باشند و واجب را ماهیت مجهول الکنه بدانند، همین جمله آیا در ذهن تقرر نیافته است؟ و چگونه واجب به ذهن آمده است و چنین محمولی را بر آن بار کردید؟

در این پاسخ قضایای بتیه و غیربتیه را تعریف کره و تفاوت قضایای غیربتیه را با قضایای شرطیه بیان میکند.

الإشكال السادس: أنّه يلزم اگر قائل به وجود ذهنى شويم لازم مى آيد كه أن يوجد في أذهاننا من المعتنعات الكليّة أشخاص از يك طرف ممتنع گفته و از جانب ديگر، يوجد أشخاص حقيقية مى گوييد. اگر ممتنعند نبايد در هيچ ظرف تحقق و تقرر يابند پس چگونه اشخاص حقيقي از آنها در ذهن موجود مى شود؟ و در هيچ ظرفى از ظروف و هيچ مرتبهاى از مراتب وجود محال جاى ندارد حقيقية تكون بالحقيقة أشخاصاً لها لابحسب الفرض اين اشخاص افراد حقيقى هستند، زيرا آنها را موضوع

برای قضایای موجبه قرار دادید، نه به حسب فرض باشد، و «ثبوت شيء لشيء فرع ثبوت المثبت له» پس صرف فرض نیست، لأنّا إذا حکمنا علی اجتماع النقیضین بالامتناع بعد تصوّرنا اجتماع النقیضین، و یحصل واو حالیه است في ذهننا هذا المعنی متشخصاً و متعیّناً اکنون جواب «إذا» را می آورد فالعوجود في ذهننا فرد شخصي من اجتماع النقیضین، مع أنّ بدیهة العقل تجزم بامتناع اجتماع النقیضین في الذهن و الخارج. اکنون اشکال را گسترش داده در معدوم مطلق و در قضایای بتیه و موجبه برای حق سبحانه نیز بیاورید:

و كذا يلزم وجود فرد حقيقي للمعدوم المطلق، و كذا شريك الباري تعالى فيلزم وجود ذلك الفرد في الخارج أيضاً هم معدوم مطلق مى گوييد، و هم مى گوييد آن را تصور و ادراک کردم اين دو با هم سازگاری ندارند. چگونه فردی از معدوم مطلق در ذهن قرار گرفته و چگونه وی فردی دارد؟ و همين طور در شريک الباری چگونه فردی از شريک الباری در ذهن موجود می شود و احکام آن بر وی بار می شود؟ در حالی که تحقق فرد شريک الباری محال است ولو در ذهن باشد، لأنه إذا وجد في الذهن فرد مسخص شريک الباری تعالى فيجب بالنظر إلى ذاته، الوجود العيني و إلا لم يکن شريکا للباری تعالى فيجب بالنظر إلى ذاته، الوجود العيني و إلا لم يکن شريکا للباری تعالى فيجب بالنظر إلى ذاته، الوجود العيني و إلا لم يکن شريکا للباری تعالى.

حال دو سؤال پیش می آید: عنوان حکایت وجود ذهنی از خارج چگونه است؟ و البته در این ضمن، اشکال هفتمی نیز عنوان می شود که در سؤال و اشکالات عنوان نمی شود، ولی تلویحاً به پاسخ این اشکال می پردازد و قضایای بتیة و غیربتیّة را عنوان می کند. اشکال هفتم همان بود که چگونه وجود صمدی را در ذهن ادراک می کنید و او را وجود محض می دانید؟ آیا او را موضوع قضیه قرار نمی دهید، در حالی که موجود ذهنی ممکن است؟

والجواب أنّ القضايا التي حكم فيها عــلى الأشــياء المـــمتنعة الوجــود حــمليّات غــير بتّيّة... حمليات موجود در ذهــن قـضاياى مــوجبهاى هـــــتند كــه واجــد مــوضوع و

میدانیم که مفاهیم ممتنعات و از جمله شریک الباری را به تبع و جدود ادراک می شود، در مقابل و جدود، هیچ است. در هر صورت و جود صمدی دومی ندارد، زیرا و جود مطلق است و و جود و جود مطلق، دومی ندارد، زیرا و جود مطلق است و و جود و جود مطلق، دومی ندارد، و مبدائی برای آن نیست. پس به تبع و جود شریک الباری ادراک می شود و با چندین قید و بر فرض و تقدیر، آن را موضوع قرار می دهیم. این قضیه گرچه شرطیه نیست، همانند قضیه شرطیه مزبور است. در هر صورت نفس به واسطه قوه متخیله و متصرفه و به واسطه قدرت های مرموز خود این موضوع را جمع و جدور می کند، و می گوید: نمی توانیم این موضوع را شریک الباری قرار دهیم. پس از این حکم که بر مفهوم این موضوع رانده و آن را به حمل اولی محال دانسته نگاهی به این ساخته خویش می اندازد. در این نگاه موضوع را ساخته خودش می بیند، و می گوید:

١. انبياء ( ٢١) آية ٢٢.

هنگام که هنوز به لوح وجود خود نظر نینداخته بود آن راممتنع می دانست، ولی اکنون که نگاه دوباره کرده است او را ساختهٔ خود و ممکن می بیند. پس قدرت ذهن و عقل به آن اندازه است که چنین مفهومی را می سازد و آن را موضوع آن چینان حکمی قرار می دهد، ولی اگر کند و کاو کنیم و نفس را بشورانیم می بینیم که نفس با آن سرعت سیر ادراکی خود و جود را شهوداً ادراک کرده و یک جانب گذاشته و بعد در محاذات آن عدم و هیچ را ادراک کرده است؛ به اینکه و جود را برداشته و برای برداشتن آن هم لفظی قرار داده و آن لفظ عدم است، آنگاه دوباره به همین مفهوم، نظر انداخته آن را موجود تفسانی دیده است، چنان که خواجه در تجرید فرمود: دو العقل یتصور عدمه حین وجود دو العقل یتصور عدمه حین و جود ده المقل یتصور عدمه حین و جوده ۱۵

در قضیهٔ غیر بتیه برای یک چیز قیود و شرایطی قرار داده و مجموع آن چیز و قیود و شرایط را موضوع قضیه قرار می دهیم، ولی در شرطیه تنها مقدم و تالی هست. فرمایش مرحوم علامه طباطبانی در حاشیه و سؤال ایشان کلام خوبی دارد. در شرح تجرید و منظومه توجه به وجود ذهنی می کردیم و می گفتیم که ما صور علمیهٔ اشیاء را ادراک می کنیم. اما این نکته که وجود ذهنی به لحاظ مرآت بودن و حاکی بودن از خارج، وجود ذهنی است، والا عین وجود نفس است، و اگر صورت علمی عین وجود نفس است، و اگر صورت علمی عین وجود نفس شده و عنوان محاکات از او برداشته شود، وجود ذهنی نیست. البته صور علمیهٔ ارتسامی و حکایتی در همه جا و در مطلق علم نمی آید، زیرا در تقسیم علم باید علم حضوری را نیز توجه داشت. علم حضوری با معرفت فکری و علم ارتسامی علم حضوری دارد. همان طور که در فصل بیست و هفتم نمط چهارم اشارات بیان شد، شیخ در آنجا نتوانست در ادراک وجود از راه معرفت فکری پیش برود، و از راه حد و برهان و رسم آن را ادراک کند، بلکه فرمود: ادراک وجود به صریح عرفان عقلی: و آلا

بصریح العرفان العقلی، ۱ ما در آنجا پافشاری کردیم به اینکه این جسمله باید خیلی مورد عنایت باشد. جمع بین عرفان و عقل هم چه قدر شیرین افتاده است! مراد از این عقل، عقل نظری نیست. در فصل بیست و هفتم نمط چهارم، بیان شد که وجود حد و در رسم و جنس و فصل ندارد، دارای برهان نیست. و در منطق بیان شد که هر کجا جنس و فصل باشد و حد برای شیء بتوان قرار داد برهان بر می منطق بیان شد که هر کجا جنس و فصل باشد و حد برای شیء بتوان قرار داد برهان بر می دارد، بنابراین فکر، که آلت و ابزار وی در رسیدن به حقایق صغری و کبری چیدن است، نمی تواند به وجود دست پیدا کند. بنابراین تنها از راه شهود و صریح عرفان عقلی به آن باید راه یابد. و آخوند هم در چند جا فرمود: «حقیقة الوجود یمکن العلم بها بنحو الشهود الحضوری آلا لذا در خصوص الحکم نیز بیان شده است که اگر کسی بخواهد از راه معرفت فکری جلو رود «فقد استسمن ذا ورم؛ ورم کردی و پنداری که چاقی. ۲ بنابراین هم حکیم مشائی و هم حکیم حکمت متعالیه متفقند که تنها از راه برهان شهودی می توان به وجود رسید، والا برهان فکری و نظری به کار نمی آید، و لذا و قرآن کریم فرمود: ﴿ أَوْ لَمْ یَکْفُ بِرَبُّكُ أَنَّهُ عَلَیْ کُلُّ شَی قِ شَهِیدٌ ﴾ و عرفان و قرآن و برهان از هم جدایی ندارند.

دربارهٔ عقل جزئی و فکر نظری سخنانی در کلمات آمده است؛ باید موضوع نکوهش عقل به نظر بزرگان و اساطین اهل عرفان روشن شود. لذا اگر عارف و متألّهی عقل نظری را نکوهش می کند باید دانست که مراد وی جیست؟ چنین نیست که مراد از عقل در کلمات ایشان عقل کلی باشد، بلکه مراد عقل جزئی است. علاوه در نکوهش همین عقل جزئی نیز به طور مطلق نکوهش نمی کند؛ وی نمی گوید: هیچ از راه فکر نتوان به حقایق دست یافت، بلکه می گوید: در آنجایی که جنس و فصل و حد جای دارد عقل نظری برای فهم حقایق راهی دارد. لذا در منطق شمسیه ملاقطب از

ا. الاسفار الاربعه، ج ٣، ص ١٧، (چاپ اول).

۲. فصلت (۴۱) آیهٔ ۵۳

شيخ الرئيس نقل كرد كه، «الوسط مايقارن قولنا، لأنَّه»، «لانَّه» در كلمات، كه براي تعليل مي أورند، همان حدّ وسط است. وقتي گفته شد: «الإنسان ضاحك، لأنّه متعجب، اين الأنّه احدّ وسط درست كرده است. هر مفسري كه براي آيه، الأنّه ا مي آورد حدّ وسط برای آن آورده است. اگر آگاهی دارد فبها و إلا چرا به قرآن دست دراز كرده است. پس اگر «لأنّه» بیان برای حدّ وسط و علت است اکنون می پرسیم: وجود صمدی چه علتی دارد تا برای وی «لأنّه» بیاور بد و حدّ و سط در ست کنید؟ بنابراین منطق دستی در آنجا ندارد، نه اینکه منطق مطلقا در همه جا غلط بیاشد. پس میراد از میذمت و نکیوهش، نکوهش مطلق نیست، بلکه برای بیان قصور و کو تاهی منطق در موارد بسایط است والااحتجاج و برهان و صغري و كبري جيدن چرا غلط باشد؟ لذا قيصري، كه خود خرّیت در فن عرفان است، در دو جای شرح فصوص خود عنوان کرده است که، نكوهش عقل متوجه عقل جزوي است، و نه عقل كلي. عقل كـلسي مسير كـمال و سعادت و صورت عالم و سرمایهٔ آدم و مایهٔ شرف هر مسوجود است. پس در مقابل معرفت نظری معرفت شهودی قرآر دارد. در علم مجرد و نفس ناطقه به ذات خود معرفت شهودی راه دارد. انسانی که همیشه متوجه خودش بوده و هرگز نِمیخوابد و مظهر ﴿ لا تَأْخُذُهُ سِنَةً وَلا نَوْمٌ ﴾ است. علم مفار قات و حق سبحان نيز چنين است؛ أن معرفتها معرفت شهودی است.

فإنّ للعقل أن يتصوّر مفهوم النقيضين و شريك الباري والجوهر القرد در اين كلام به فرمايش خواجه توجه كنيد كه فرمود: «العقل يتصور عدمه حين وجوده، مراد از جوهر فرد، همان جزء اتمى، لايتجزّى است. و أن يتصوّر حتى عدم نفسه و عدم علّته عدم علت نيز همانند عدم خود وى مىباشد، و عدم علت مطلق، يعنى عدم همه و هيچ. و البته اينها از ملاعبات مقام خيال است. و عدم العدم و مفهوم الممتنع، لا على أنّ ما يتصوّره هو حقيقة الممتنع حقيقت ممتنع راه ندارد و در خارج معنا ندارد، إذ كلّ ما

١. بقره ( ٢) آية ٢٥٥.

یتصور و پوجد فی الذهن پحمل علیه أنه ممکن من الممکنات. چون ساخته نفس است و هر چه رانفس ادراک کرده ممکن است اما با قطع نظر از این نظر انعطافی به لوح نفس و توجه به انشای نفس به حمل اولی ذاتی ایس صورت عقلی را مرآت بسرای یک سلسله مفاهیمی که هیچ واقعیتی ندارند قرار می دهد بل ذلك التصور هو عنوان لتلك الحقیقة الباطلة. عدم حقیقت باطل است و دیگر مفاهیم یاد شده نیز چنین هستند. فارابی در آخرین فص از خصوص خود برخی از اسماء الله را معنا می کند؛ یکی از اسماء الله و کارهایی که خدا می کند؛ یکی از اسماء

سؤال: اعدام موجود معلوم است اما در اعدام عدم چه ميكند؟ ميگوييم عدمي كه هیچ است، اعدام میشود؛ یعنی بود میگردد و به وجود پا میگذارد، چنان که این همه عدمها را بود داده و موجود كرده است. ومناط صحّة كون مفهوم عنواناً لمساهيّة مسن الماهيَّات أن يحمل عليه المفهوم منها حملًا أوَّليّاً و إن لم يحمل عليه حملًا شائعاً صناعيّاً؛ فالعقل يقدر أن يتصوّر مفهوماً و يجعله عنواناً بحسب الفرض لطبيعة باطلة الذات، مجهولة التصوّر، و يحكم عليه بامتناع الحكم عليه و العلم به مفهوم ممتنع كرچه به لحاظ و نكاه ثانوی ممکن است، ولی به لحاظ نگاه نخست، عنوان امری باطل است. در هر صورت باکاوش در چگونگی ساختن مفاهیم در مییابیم که وقتی ذهن وجود را فهمید و به ادراک شهودی به آن دست یافت، از آن مفهوم عدم را مسیسازد و آن را مسرآت بسرای امری باطل الذات قرار می دهد و آن گاه میگوید: بر این مفهوم نمی توان حکم راند و علم به أن بيدًا كرد، زيرا واقعيتي ندارد. در كشف المراد فرمود: «و العدم لا يخبر عنه.» عدم چه کاره است. آیا عدم راه می رود، می نشیند، می نویسد؟ عدم چیست؟ عدم هیچ و نیستی است و دربارهٔ هیچ چه بایدگفت، لذا دلایخبر عنه». و عدم چیست که علم به آن داشته باشيم، زيرا تعريف علم اين است: «هو الصورة الحاصلة من الشيء عند النفس.»

نصوص المحكم بر غصوص المحكم، شرح آية الله حسن زاده، ص ۵۶۸

فباعتبار وجود هذا المفهوم في الذهن و كونه عنواناً لماهيّة باطلة، يصير منشأ لصحة العكم عليه بامتناع الحكم عليه صحيح است كه دربارة او حكم كنيم كه نمى شود از آن حبر داد. و جواز الإخبار عنه بامتناع الإخبار عنه وجوازه عطف بر وصحة و مجرور به لام است؛ وأي لجواز الإخبار، پس خبرى از آن مى دهيم و حكم صحيح درباره آن مى دهيم، ولى به صورت قضية غير بتيه است. يك چيزى در وعاى ذهن درست شده و بر آن حكم رانده شده است.

فصحة الحكم تتوجّه عليه من حيث كونه فرداً لمفهوم ممكن و موجود از آن جهت كه مخلوق نفس است، فردى از ممكن است. و امتناعه يتوجّه إليه من حيث كونه ممّا يحمل عليه الممتنع و السعدوم حملاً أوليّاً. پس به اعتبار حمل شائع ممكن بود، ولى به لحاظ حمل اولى ممتنع است، زيرا آن را مرآت براى معناى واقعى آن، كه بى واقعيت است، قرار مى دهيم. و باعتبار كونه عنواناً لطبيعة مستحيلة من هذه الجهة. اطلاق طبيعت بر ممكنات است. در تمهيد القواعد الطلاق طبيعت بر واجب شعالى بر واجب شده است. آخوند نيز در همين فصل، اطلاق طبيعت بر واجب نعالى مى كند. طبيعت واجب، حقيقت واجب، طبيعت ممكن و طبيعت ممتنع. پس انس با مباحث منطقى باعث نشود كه كسى بگويد: طبيعت، يعنى جنس، اينجا جنس يسعنى مباحث منطقى باعث نشود كه كسى بگويد: طبيعت، يعنى جنس، اينجا جنس يسعنى مى دهد و مى گويد:

و من هذا القبيل الأحكام الجارية على مفهوم الواجب الوجود بالذات آنجاكه دربارة ممتنعات بود، و به سود شما بود براى انكار وجود ذهنى استفاده كرديد، اما دربارة وجود صمدى چه مىگوييد. پس بر قضاياى بتهاى كه دربارة واجب تعالى مى آوريم نيز همين اشكال وارد است. موضوع اين قضايا و احكام كه او عالم و صفات وى عين ذات او، و قادر و مريد مى باشد، محض وجود است و اگر كسى اصالة الماهوى باشد،

۱. ص ۳۶، (چاپ سنگی).

ماهیت مجهول الکنه در واجب را چگونه تصور می کند؟ و یا اصالة الماهوی که در واجب، وجود را اصیل می داند باز همانند اصالة الوجودی ها اشکال تصور وجود محض بر او نیز وارد می شود، در حالی که وقتی به ذهن آمد مخلوق شده و وجود محض واجب نیست. پس نه تنها در قضایای غیر بتیّه و مفاهیم ممتنع این اشکال می آید در قضایای بتیّه نیز این اشکال می آید؛ آنها باطل الذات بودند و او بتی و عین حقیقت است. و من هذا القبیل، یعنی مثل قضایای غیر بتیه قضایای بینه است.

باید در فهم آن از علم حضوری کمک گرفت. در اوایل منطق خواندیم: شخص طالب مجهول مطلق نیست و جستن مجهول مطلق محال است. تا شیء معلوم نشود و تشخص پیدا نکند و جزئیت نیابد چگونه می توان به سوی آن رفت، همان گونه که در باب غایت گفته شد که، اگر علم خوب است، ولی علم کلی انسان را به یک کلاس و درس نمی کشاند. پس برای رفتن به کلاس و درس خاصی باید تشخص یابد و کلی جزئی تر شود، پس هدف باید مشخص باشد. اگر طلب مجهول مطلق محال است این همه مردم چگونه به دنبال مجهول خویشند؟ آبا ایشان بویی از آن برده اند؟ و آیا خبری از آن دارند که به سوی آن می روند؟ بمله، ایشان بویی بسرده و می دانند جز اینکه برقی از واقع به طور دورادور در ذهن می درخشد، ولی مشوب به اوهام و خیالات واحکام دیگر است اما تفصیل آن را با همین اجمال می جوید. عارف جامی گوید:

بلی این حرف نقش هر خیال است که نادانسته را جستن محال است پس چیزی می داند که به سوی آن در حرکت است؛ طالب مجهول مطلق نیست. در کتابهای دیگر و در کتابهای عرفانی نیز فرمودند: ندای مجهول مطلق نیز محال است. انسان هویت و شخصی را ندا می کند که طرف خطاب قرار گیرد، اما مجهول مطلق طرف خطاب قرار گیرد، اما مجهول مطلق طرف خطاب قرار گیرد، اما مجهول

خود را طلب میکند. نحوهٔ طلب حقیقت وی چگونه است؟ غیرمتناهی چگونه طلب می شود؟ لذا اینجا باید از راه معرفت شهودی پیش برویم و بگوییم: هر کس جدولی از بحر وجود است، و به اندازهٔ این جدول و کانال وجودی به حقیقت خویش به صورت معرفت شهودی علم دارد.

كقولنا: واجب الوجود تشخّصه عين ذاته، و وحدته مغائرة لما يفهم مــن الوحــدة در نهج البلاغه ا فرمود: «و كل وحدة دونه قبليل» همر گونه و حدتي در نيظر بگيريد متشخص هستند، ولي اطلاق وحدت بسر حلق تبعالي بله خياطر تبعظيم است. او غیرمتناهی است و بقیهٔ وحدتها محدود و مشخص همستند و او سملطان وخـدت را داراست. بسنابرایس در قبضایایی که دارای جمهت ضرورت ازلی هستند، باید چنین سخنی راگفت؛ و موضوع قضیه را باید همانند قضایای غیربتیه تمصور کرد، اما به حمل اولی عین وی و به حمل شایع صناعی از ممکنات و معلولات و منشآت نفس است. در اینجا مثال وحدت واجب الوجود را آورده، اما می توان علم و قدرت و دیگر صفات حق سبحانه را، که عین ذات وی هستند، نیز به عنوان مثال آور د. ولي در اين مثال اشاره به وحدت كرده است. همان گونه كه بيان شد ديگر وحدتها محدود و قلیل هستند، و وحدتی ضعیف میباشند. آنها واحدی دارای ماهیت، و بیا اول و آخر هستند. ولی آن واحدی که کثیر است و چه کشیرا و غیرمتناهی صمدی مي باشد اوست. در منظومه ٢ فرمود: ٩ كما هو الواحد انّه الأحد؛ گاهي در متعارف ما به چیزی، یکی میگوییم، گاهی به آن، یکتا میگوییم. جعبهٔ ساعت یکی است اما یکتا نيست؛ يكتا به امور بسيط گفته مي شود. او بسيط الحقيقه است و تـركيب در وي راه ندارد. مقداری اگر به همدیگر وقت بدهیم و در فکر فرو رویم میبینیم حتی همین الفاظ یکی و یکتا نیز نارسا هستند. به قول شیخ در تعلیقات و ابن ترکه در

۱. خ ۶۳

٢. شرح معظومه، تصحيح و تعليق آية الله حسن زاده، ج ٣، ص ٥٣٥

تمهید القواعدا مطلب فوق این تعبیرات است. از وی چه تعبیر کنیم و او را چه بنامیم، لفظ نداریم. دربارهٔ وجود صمدي بلاأول و بلا آخر، به هر كجا بروي هو الأول، و به هر كجا نگاه كني هوالآخر، و به هر كجا سفر كيني هو البياطن. يك چينين حقيقت غیرمتناهی واحد است و از این وحدت چه میخواهی. جناب آخوند در این عبارت: و وحدته مغاثرة لما يفهم من الوحدة» به كلمات اعاظم نظر دارد؛ مثل سخن خميلي شيرين صدرالدين قونوي در مفتاح الغيب، و شرح أن مصباح الانسكه فسرمود: «و قولنا: وحدة للتنزيه و التفخيم لا للدلة على مفهوم الوحدة على نحوما هو متصوّر في الأذهان المحجوبة.٣ براي بزرگداشت وي به او وحدت ميگوييم، والا او اوسع و اعظم از این گونه تعبیرات و الفاظ است، نه اینکه مدلول و مفهوم وحدت آن طور که در اذهان محجوبه متصور است بر وي اطلاق كنيم. آنها او را وحدت عددي، يعني او را یکی و آسمان و زمین را نیز یکی می دانند. عقل و شسرع و بسرهان و عسرفان ما را از این گونه اندیشیدن دربارهٔ حق سبحانه منع و تحذیر کردند. چنین و حدتی تقابلي است، و حق سبحانه را مقابل با ديگر چيزها قرار مي دهد، در حالي كه او فوق همه است. مقداری باید الفاظ انسان را آماده کند تا به حقایق برسند، لذا «ألم»، «كهيعص»، «حم»، «عسق» ودر بدايت به نظر ما رمزند، ولي بعد از اينكه بالا أمديم، می بابیم که همهٔ کلمات قرآنی رمز و معمایند و بعد می بابیم که همهٔ کلمات هستی و نظام هستی رمز و معماست. کدام آیت و روایت و مسألهٔ توحیدی و نبوت و رسالت معما نیست و سرّ ندارد. تا انسان سایر نشود و به راه نیفتد و ورزشهای فکسری و

۱. ص ۱۱۴، (چاپ سنگی).

۲. ص ۶۴، (چاپ اول رحلي سنگي).

٣. بقره (٢) أية ١.

٢. مريم (١٩) آية ١.

۵ مؤمن(۴۰) آیهٔ ۱.

۶ شوری(۴۲) آیهٔ ۲.

خدمت استاد نکند و حرف نشنود، به این اسرار آگاهی نمی بابد و صاحب سر نمی شود. پس چه مقدار مسأله سنگین است و همین خود از حروف مقطعه بوده که خدای تعالی واحد است، لذا حضرت فرمود: «و کل مسمّی بالوحدة غیره قلیل.» مراد از این جمله چیست؟

فإنَّ الحكم بعينيَّة التشخُّص من حيث كونه حكماً من الأحكام يتوجَّه إلى مفهوم واجب الوجود، این قضیهای که الآن آوردیم و حکمی بر این موضوع بار کردیم، این مرآت برای واقع قرار گرفته و این حکم متوجه به مفهوم واجب تعلق گرفته است. ذهن شما از ناحیهٔ جدول وجودی و سعهٔ وجودی نفس ناطقه چنین قیدرتی دارد و چمیزها می فهمد و پروازهایی میکند. و إلّا عینیّت و تشخّص و واقعیت آن از خارج است و ﴿ عَنَتِ أَلُو جُوهُ لِلْحَيِّ ٱلْقَنُّومِ ﴾ لكن عينية التشخّص غير متوجّهة إليه تشخص به مفهوم كاري ندارد، پس متوجه به وجود صمدي و حاق و متن واقع است بل إلى ما يؤدي إليه البرهان أنَّه بإزائه هما، خود واقع است و اين همان وجود صمدي است؛ واقعى كه برهان منجر به آن می شود که آن «ما» و واقع در ازای این مفهوم است. پس مفهوم بــه ازاي تشخص خارجي است. أن وجود عيني صمدي خارجي غيرمتناهي ﴿ هُـوَ ٱلْأَوَّلُ وَالآخِرُ وَالظَّاهِرُ وَالبَّاطِــنُ ﴾ ' و و هو الحيّ القيّوم جلّ ذكره، و إن تقدّس عن أن يتمثّل في ذهسن من الأذهبان. پس ايس جيز كه در ذهس تسمثل گرفته و ذهس أن را تبصور كرده و موضوع اين قضيه و مرآت و عنوان قرار داده است حاق وجود صمدي نیست، بلکه مخلوق ذهن است. پس همان طور که غیر بنتیها در ذهن صورتی داشتند که مرآت واقع بـود، ولي بـه واقـع مـخلوق ذهـن بـود، و مـغهوم أن مـمتنع بود، اكنون دربارهٔ قضيهٔ ضرورت ازليه و حتى قضيهٔ بتيه نيز بـايد هـمين مـطلب را بگویید. و لذا اصلاً در وجود ذهنی مرآتیت و حکایت خوابیده است. در آنجا مفهوم حکایت از بطلان و امتناع محض میکرد و در اینجا حکایت از متن واقع و هستی

۱. حدید (۵۸) آیهٔ ۳.

محض میکند. پس «من هذا القبیل»، یعنی از جهت مرآتیت و تمثل این مورد، نظیر آن موارد است.

اكنون نتيجة مباحث گذشته فرا رسيده است\*: فعلم أنَّ هذه القضايا و نـظائرها حمليّات غير بتيّة اكنون به اين فكر بلند ايشان در قضية غيربتيه بايد توجه بيشتر نماييم. فهمیدن این حرف هنر است. خدا رحمت کند میرداماد را! در جواب آن کس که به وی نامه نوشته و بر وی اعتراضاتی کرد، نوشت: با من در افتادن هنر نیست، بلکه فهمیدن حرف من هنر است. این برای تو افتخاری نیست که بگویی با فلاتی درافتادم، بـلکه حرف مرا فهمیدن هنر و افتخار است. بیان کردیم که قبضایای حملیه غیربتیه بما قضایای شرطیه اشتباه نشود. در آنجا مقدم و تالی است و در اینجا موضوع و محمول است. بنابراین اگر دعلی تقدیر» شروط و قیودی آوردیم، برای بیان تحقق موضوع و تمام شدن موضوع است، نه اینکه این پسوندهای موضوع، که بسرای تحقق خود موضوع است، باعث أن شود كه چنين گمان شود كه اين «تقديرها» قضيه را شرطيه كرده است. البته دست ما باز است كه هر حرف و قضيهاي را به قضية ديگر برگردانيم، ولي اكنون اين قضية ما حمليه است نه شرطيه. لذا أنها كه توهماتي كردند و آن را قضيه شرطيه دانستند صحيح نيست. مرحوم طبرسي در اوايل مجمع البيان همين فرمايش را بيان فرمود به اين كه، اگر كسي نحو و صرف بلد بود و هر طور توانست آن را بخواند و ترکیب کند معنای آن این نیست که قرآن آن طور قرائت شده است. بالاخره فهمیدن عبارت حساب و کتابی دارد، و چنین نیست که اگر چیزی را از عبارت فهمیده و سیاق عبارت همان است قائل بتواند از آن شانه خالی کند و بگوید مرادم از این عبارت آن نیست به هر حال عبارت سبکی دارد. کسی شعری گفته است:

همی دانم که شیطان رجیمی

خداونداا تو رحمان رحيمي

درس دویست و پانزدهم.

گفتند: این چه جملهای است. گفت: دومی به حذف مضاف است؛ یعنی همی دانم که خالق شیطان رجیمی. این گونه که رسم شعر گفتن و سخن گفتن نیست پس صرف برگر داندن جملهای به جمله دیگر ملاک نیست. بنابراین، قضیهٔ مزبور حملیه است، و از قضایای شرطیه نیست ولو موضوع آن پسوندهایی داشته بساشد، و تقدیرها و فروضی در آن باشد که به تحقق موضوع برگشت کنند و از تتمهٔ موضوع باشند.

فعلم أنّ هذه القضايا و نظائرها حمليّات غير بتيّة. و هي و إن كانت مساوقة للشرطيّة دست شما باز است مى توانى آن را به صورت شرطيه درآوريد لكنّها غيرراجعة إليها كما يظنّ، فإنّ الحكم فيها على المأخوذ بتقدير ما بأن يكون التقدير من تستمّة فسرض الموضوع مراد از تقدير، يعنى قيود موضوع حيث لم يكن آن موضوع طبيعة مستحصّلة أصلاً أو فى الذهن.

همان طور كه بيان شد طبيعت در منطق بر ممكن اطلاق مى شود، اما در فلسفه و عرفان بر واجب تعالى اطلاق شده است لذا در تمهيد القواعدا فرمود: «إذ قد يطلق الوجود من حيث هو هو على المقيد بالعموم، و الإطلاق أعني الطبيعة بشرط لاشيء، كما أنه يطلق على المجرد من هذا القيد أعني الطبيعة لابشرط شيء و المذكور في البرهان إنما هو ثبوت وجوب الطبيعة من حيث هي هي شرع أن يبين.»

و نیز بر ممتنعات اطلاق طبیعت شده گرچه آنها چیزی نیستند و پوچ و هیچ هستند و طبیعتی ندارند، با وجود این اطلاق طبیعت در آنها نیز شده است. پس می دانیم که ممتنعات هیچ گونه تحصّلی در خارج ندارند، اما واجب عین تحصّل و تعین و تشخص است پس عبارت اول: «لم یکن طبیعة متحصلة أصلاً»، یعنی ممتنعات هیچ گونه تحصّلی در خارج ندارند. اما مراد از «فی الذهن» چیست؟ کیست که در ذهن، طبیعت متحصله ندارد؟ می دانیم که واجب الوجود در خارج عین تحصّل است، ولی کدام مخلوق محدود است که بتواند واجب الوجود را در ذهن بفهمد. پس

۱. ص ۳۴، (چاپ اولی سنگی).

آنچه در ذهن از واجب الوجود متحصّل در خارج آمده محدود است، پس وجود الواجب در ذهن غیرمتحصّل است از این رو فرمود: فی الذهن لا بأن یکون الموضوع منا قد فرض ثم فرضه فی نفسه، ثم خصّص الحکم علیه بالتقدیر المذکور حتّی یکون الموضوع من قبیل الطبیعة الموقّتة أو المقیّدة، لیلزم کون القضیّة مشروطة فی المعنی، نه اینکه برخی گفتند به اینکه موضوع تمام است، ولی حکم به شرطی بر آن موضوع بار است، پس قضیة شرطیه وقتیه و یا مقیده است.

